
 

Será 

que o “papa” 

escravizará 

os cristãos? 
 

 

 

 

 

Dr. Aníbal Pereira dos Reis 

(ex-padre) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Edições Cristãs 



 

 

 

 

 

 

ÍNDICE 
 

Uma radiante surpresa nas trevas do Império Romano 

Ecumenismo Romano 

 “Non ministrari, sed ministrare!” 

Fundamento espúrio da hierarquia Católica Romana 

Serão os bispos católicos sucessores dos apóstolos? 

Sucessão apostólica e colegialidade espiscopal.Qual é o maior 

logro 

O esbirro do Império Romano 

Frágil fundamento do ecumenismo católico 

Lance político do ecumenismo católico! 

Origem espúria do poder temporal, lastro do ecumenismo 

pontifício 

O ecumenismo no século XI 

Pausa para espancar uma mentira! 

Ecumenismo, Inocêncio III a Quarta Cruzada 

Anglicanismo e ecumenismo 

Quem está na mira do “papa”? 

O desprezo à Bíblia e o ecumenismo moderno 

O ecumenismo, tática contra a evangelização das almas 

Epílogo 

Notas e Bibliografia 

 

 

.oOo. 

 

 

 

 

 

 



 

 

CAPÍTULO 1 
 

UMA RADIANTE SURPRESA 

NAS TREVAS DO 

IMPÉRIO ROMANO 
 

EM SER O CRISTIANISMO a imagem de uma autoridade 

puramente moral oferecida ao mundo vítima das violências do Império 

Romano, resultou, sob o prisma social, o milagre notável da sua rápida 

difusão em seus albores. 

Sob as garras da águia capitolina se confrangiam todas as regiões 

conhecidas – desde as costas da Lusitânia aos limites dos desertos da 

Ásia e da África; e das distantes florestas do Reno e do Danúbio aos 

confins da Caledônia. 

As galeras, cujos remos acionados pelos soldados vencidos e 

cativos perpétuos, velejavam mares em fora, levando, ao ritmo surdo 

dos bombos da proa, procônsules implacáveis na exigência dos tributos 

e na escravização dos bárbaros. 

As belonaves dominadoras carregavam os gemidos dos hércules 

escravos e as mercadorias para o abastecimento do comércio da grande 

Capital: o óleo da Síria e o vinho de Chipre, a ânfora da Arcádia e o vaso 

de Creta, os figos da Ásia e as tâmaras da África, o nardo do oriente e o 

loto do Egito... Nelas carreavam-se, entrecruzavam-se, em intercâmbio 

contínuo, os tecidos, os metais, os frutos, os perfumes e as especiarias 

de todos os pontos. Singravam o Mediterrâneo, o Mare-Nostrum, as 

trirremes latinas espalhando em todas as cidades a efígie de César, o 

dominador supremo, cunhada nas faces do sestércio. 

O progresso material do Império em toda a sua vastidão territorial 

– os seus templos, as suas rodovias, os seus estádios, as suas termas, 

os seus aquedutos – custou o esmagamento de milhares e milhares de 

escravos de tornozelos cingidos por grossas correntes de ferro, moídos 

sob o azorrague de feitores cruéis que lhes vazavam os olhos a fogo 

quando, ardendo em sede e dobrando as pernas de inanição, não 

agüentavam mais arrastar pedras, tanger remos, britar pedreiras e 

rasgar estradas nos campos e nas charnecas. 

Subjugara-se a turba. Milhões morreram à espada nas guerras de 

conquista e nas sublevações civis sufocadas, enquanto outros foram 



envenenados ou assassinados pelo punhal traiçoeiro. Milhões 

extinguiram os seus dias com as pesadas grilhetas do cativeiro nos pés. 

Milhões foram confiscados, despojados, exilados e proscritos. Multidões 

de mulheres e virgens foram cedidas à saciedade da luxúria sádica. 

Milhões de pais, esposos, filhos e irmãos, violentamente, foram 

separados. 

Essa turba, imersa na passividade degradante, incapaz de um 

impulso de rebeldia contra o conceito brutal da força, extravasava seus 

instintos quando, apinhada nas arquibancadas do circo, aplauda 

freneticamente o espetáculo de sangue e de morte que lhe 

prodigalizavam os gladiadores. 

O Poder exprimia a plenitude do seu fastígio no personagem 

reconhecido como o nobre romano. Reclinado em sua poltrona no 

Senado, ou na liteira transportada pelos escravos e precedida dos 

litores, presente nos auditórios ou nas termas, ilustrando as tribunas 

dos teatros ou dos circos, pontificando sua excelência nas curuis, nas 

cátedras ou nos sólios, debatendo no Fórum, onde sua dignidade 

resplandecia nas dobras da toga e no tecido da túnica, demonstrava 

sempre a manifestação da Força. 

Dessa mesma Força bruta que o mesmo Poder Público se utilizou 

para humilhar, para subjugar... Para a crueldade, para a traição e a 

violência contras os mais sinceros e pacíficos... Para escravizar, para 

saquear, para incendiar... Para a luxúria e os requintes da 

voluptuosidade... Para o desrespeito à vida alheia... Para os tormentos 

físicos e os suplícios de toda espécie... Para a conspurcação e a 

degradação das vítimas indefesas... Para o gesto insensível com que 

mandava chibatear os escravos ou matá-los nos ergástulos... 

Foi sob a égide férrea da paz romana que surgiu o Cristianismo, 

como república espiritual, sem chefe supremo e sem poder temporal. 

Estranho a toda ambição terrestre naquela época em que as nações se 

apertavam dentro do círculo inflexível da organização romana, o 

Cristianismo pôde proclamar-se independente de todo o sistema 

político. 

Arco-íris de esperança e prenúncio de libertação, a princípio tido 

como uma simples seita de judeus, o Cristianismo oferecia aos 

oprimidos uma autêntica ressurreição espiritual. 

A sua própria índole não se ajustava aos moldes das sociedades 

humanas por não dispor de legislações sujeitas aos caprichos 

transitórios dos homens. Sua força não emanava de nenhum líder 

terreno a quem os cristãos devessem submissão. 

A grande novidade para os povos atrelados a um imperialismo 

absorvente: A Igreja de Jesus Cristo é invisível e os seus componentes 

não padecem o vexame de serem impelidos às ruas e praças para 



aplaudir as marchas triunfantes dos exércitos, como acontecia com as 

tropas romanas. E nem de carregar aos ombros liteiras douradas, como 

no caso dos nobres. 

Ela se forma de todos os “nascidos de novo” (João 3.3-5), pelos 

“santos em Cristo Jesus” (Filipenses 1.1), pelos que “invocam o 

Nome de nosso Senhor Jesus Cristo” (1ª Coríntios 1.2). Essa Igreja é 

a “raça eleita, sacerdócio real, nação santa, povo de propriedade 

exclusiva  de Deus” (1ª Pedro 2.9) que no próprio Jesus Cristo tem sua 

autoridade à qual se submete cada crente, pela sua consciência e sem 

esbarrar nos escolhos de nenhum Seu representante humano. 

O próprio Jesus Cristo “é o cabeça da Igreja” (Efésios 5.23). É Ele 

a sua “pedra angular” (Atos 4.11; 1ª Pedro 2.6; Efésios 2.20). 

E “ninguém pode lançar outro fundamento, além do que foi 

posto, o qual é Jesus Cristo” (1ª Coríntios 3.11). 

*** 

“Povo de Deus”! (1ª Pedro 2.10). 

Jesus Cristo, o cabeça (Efésios 5.23),a  pedra (Atos 4.11; 1ª Pedro 

2.6; Efésios 2.20), o fundamento (1ª Coríntios 3.11)!!! 

Povo independente e livre dos ergástulos de quaisquer 

imperialismos ou catolicismos! 

*** 

Esta revelação constitui-se numa autêntica mensagem de 

libertação espiritual para os homens acorrentados com os grilhões de 

César. Que este continuasse a lhes esfrangalhar as carnes com os 

azorragues... Suas almas, porém, obtinham alforria completa! 

*** 

Os crentes, os “santificados em Cristo Jesus” (1ª Coríntios 1.2), 

essa “raça eleita” (1ª Pedro 2.9), essa “nação santa” (1ª Pedro 2.9), 

esse “povo de propriedade exclusiva de Deus” (1ª Pedro 2.9), “quer 

judeus, quer gregos, quer escravos, quer livres” (1ª Coríntios 12.13), 

todos esses espalhados pela terra, mas que fazem parte da Igreja 

Invisível, tendo como único ponto de referência, como Cabeça, como 

Chefe, Autoridade Espiritual e Rocha Indestrutível JESUS CRISTO, de 

acordo com os planos divinos exarados em o Novo Testamento, devem 

se organizar em assembleias, ou comunidades, ou igrejas particulares, 

locais, visíveis, departamentos da Igreja Universal e Invisível. 

*** 

Por mais que se desesperem certos editores de encíclicas, jamais 

conseguirão dar base exegética neotestamentária ao seu conceito 

eclesiástico. 

O próprio Padre Y. Congar, um dos teólogos católicos modernos 

mais em evidência e um dos peritos do recente Concílio Ecumênico 

Vaticano II, em seu estudo “De la communion des églises à une 



ecclesiologie de l’Église Universalle” (1), não conseguiu atalhar esta 

constatação: “O aspecto societário e jurídico da Igreja [refere-se ao 

catolicismo romano], em seu plano jurisdicional, impeliu-a à tendência 

de deixar na sombra a consideração da Igreja como comunidade, 

porque toda a comunidade é particular, se não local”. 

A Igreja Universal – ecumênica – é eminentemente espiritual. 

Unem-se seus membros pela fé em Jesus Cristo. Não existe outro liame! 

Ecumenismo na forma do imperialismo católico-romano é 

apostasia! 

*** 

Mas, desde que os homens, nesta peregrinação terrena, são 

constituídos também de corpos materiais, os quais devem estar a 

serviço de Deus, Jesus, por isso, quer que essa Igreja Espiritual se 

manifeste materialmente por meio de congregações locais e visíveis. 

Estas congregações locais, outrossim, são conseqüência da própria 

disseminação dos discípulos de Cristo. 

“E passou pela Síria e Cilícia, confirmando as igrejas” (Atos 

15.41). 

“Lhes agradeço, não somente eu, mas também todas as igrejas 

dos gentios; saudai igualmente a igreja que se reúne na casa deles” 

(Romanos 16.4-5). 

“Ande cada um segundo o Senhor lhe tem distribuído, cada um 

conforme Deus o tem chamado. É assim que ordeno em todas as 

igrejas” (1ª Coríntios 7.17). 

“Vos tornastes imitadores das igrejas de Deus existentes na 

Judéia em Cristo Jesus” (1ª Tessalonicenses 2.14). 

Jamais Cristo manifestou a intenção de estabelecer uma Igreja 

Universal Visível tendo à frente para gerir-lhe os destinos um vigário 

universal ou pontífice supremo! 

Por 107 vezes encontramos em o Novo Testamento a expressão 

“igreja”, sendo13 vezes no significado de Igreja Universal e Invisível e 

94 no sentido de corporação local. 

Estes departamentos que tornam visível a igreja de Jesus Cristo 

não se submetem ao tacão de nenhum poder humano. Sua única regra 

de fé e vida é a Bíblia. E nada de tradição na conformidade do conceito 

católico-romano! E muito menos do magistério eclesiástico! 

*** 

Mister é repetirem-se sempre e sempre esses conceitos neo-

testamentários porque é por ignorá-los que muitos supõem coerente a 

propaganda ecumenista do Vaticano. 

Já ouvi esta ilustração católica para conceito de Igreja. Diz-se que 

esta é como o Departamento dos Correios. Em cada localidade há um 

agente e todos eles se subordinam a um agente regional. E os agentes 



regionais se subordinam a um Diretor máximo. No caso, o papa é este 

diretor máximo. Os bispos se equivalem aos regionais que se lhe 

subordinam. Os padres são os locais encarregados das igrejas das 

diversas localidades. Diz-se, então, que as paróquias são as igrejas 

locais como as mencionadas em o Novo Testamento. 

Esquecem-se, porém, esses “ilustradores” que as paróquias, as 

supostas continuadoras das igrejas locais neotestamentárias, foram 

estabelecidas a partir dos séculos IV e V (2). J. Hamer, outro teólogo da 

mesma grei, sublinha que a “paróquia não é de direito divino” (3), isto é, 

sua instituição é alheia aos documentos bíblicos. 

Na conceituação católica de eclesiologia não cabem as igrejas neo-

testamentárias. E, no vai-e-vem das disputas teológicas, não 

conseguem os discípulos da filosofia escolástica evitar as contradições. 

Constatam ser a paróquia, não igreja local nas feições neo-

testamentárias, mas uma instituição medieval que, no fim das contas, é 

realmente a concretização local da Igreja Universal Visível (4). Durma-se 

com um barulho desses causado pelo ente-choque das contradições 

católico-romanas. 

*** 

A verdadeira Igreja de Jesus Cristo jamais se atrela aos transitórios 

poderes do mundo! Foi a constatação dessa realidade que trouxe 

admiração aos infelizes escravos do Imperialismo Romano e enfatiza o 

milagre do crescimento rápido do Cristianismo, apesar da violência das 

perseguições. 

Em suas visões, Daniel viu “um Reino que não será jamais 

destruído; este reino não passará a outro povo; esmiuçará e 

consumirá todos estes reinos, mas ele mesmo subsistirá para 

sempre” (Daniel 2.44). E ainda o profeta viu Jesus Cristo a quem “foi-

Lhe dado domínio e glória, e o reino, para que os povos, nações e 

homens de todas as línguas O servissem; o Seu domínio é domínio 

eterno, que não passará e o Seu Reino jamais será destruído” 

(Daniel 7.14). 

E as passagens dos evangelhos sobre o Reino de Deus falam por si 

mesmas... 

Por ser eterno e único a não ser destruído, jamais poderá confinar-

se aos limites dos reinos desta terra. 

Ele é eterno porque é espiritual! A matéria não é eterna! 

Após os quarenta dias de jejum, enfrentou o Senhor as investidas 

do demônio, que Lhe mostrou “todos os reinos do mundo e a glória 

deles” (Mateus 4.8). Retirou-se o maligno porque inúteis suas 

artimanhas. Jesus não aceitara adorá-lo em troca desses reinos. 



Na esfera espiritual existem dois reinos. O de Jesus Cristo e o de 

Satanás. Certa feita, os fariseus acusaram Jesus, alegando que Ele 

expulsava os demônios por Belzebu, príncipe dos demônios. Contesta-

lhes e lhes declara enfaticamente: “Eu expulso os demônios pelo 

Espírito de Deus, certamente é chegado o reino de Deus sobre vós” 

(Mateus 12.28). 

Prosseguirá até o fim dos tempos esta luta entre a esfera de 

domínio de Jesus Cristo e a esfera de domínio de Satanás, quando este, 

simbolizado por “Babilônia, a grande, a mãe das meretrizes e das 

abominações da terra” (Apocalipse 17.5), será definitivamente vencido. 

Diante de Pilatos, Jesus foi categórico ao declarar: “O Meu reino 

não é deste mundo” (João 18.36). 

Certa ocasião, um da multidão quis Sua interferência numa 

contenda familiar por causa de herança. Retrucou Jesus à solicitação: 

“Homem, quem Me constituiu juiz ou partidor entre vós?” (Lucas 

12.14). 

De fato! Se o Seu Reino não é deste mundo, por que interferir 

nessas coisas? 

No círculo dos Doze, afora Judas, Pedro era o mais dado a incidir 

em erros graves. Errou com pertinácia e mais de uma vez. Jesus o 

colocou no rol do próprio Satanás por se opor tenazmente à Sua morte, 

optando por um Reino messiânico político deste mundo. 

Após haver Jesus realizado o estupendo milagre da multiplicação 

dos pães e “sabendo, pois, Jesus que estavam para vir com o intuito 

de arrebatá-lO para O proclamarem rei, retirou-se novamente, 

sozinho, para o monte” (João 6.15). 

Nunca se comprometeu com os homens do mando temporal! Nem 

lhes aceitou cobertura! 

Muito ao contrário! Definiu categoricamente os campos: “Dai, pois, 

a César o que é de César, e a Deus o que é de Deus” (Mateus 22.21). 

Esse Cristianismo desejado por Cristo, como república espiritual, 

sem chefe supremo a não ser Ele próprio, e sem poder temporal, surgiu 

no cenário do Império Romano como a grande “novidade”. 

Proclamando-se independente de todo o sistema político e estranho a 

toda ambição terrestre, teve autoridade moral para saciar os sedentos 

de libertação espiritual num mundo em que os seus súditos foram 

abandonados às “paixões infames” (Romanos 1.26). 

A fé tão ardente desses crentes de Roma tornara-se um exemplo 

para todo o mundo – foi a constatação gloriosa de Paulo (Romanos 1.8). 

 

.oOo. 

 

 



CAPÍTULO 2 
 

ECUMENISMO ROMANO 
 

QUANDO Cássio e Bruto conspiraram e abateram César, Marco 

Antônio desfraldou, numa arrancada única, a idéia imperial. E do seu 

gênio formidável, aliado ao oportunismo astuto de Otávio, surgiu a 

unidade ecumênica do Império Romano. Não obstante sua aliança com 

Cleópatra, na batalha naval de Ácio, em 2 de setembro de 31 a. C., 

Marco Antônio é derrotado e Otávio, sozinho, enfeixa em suas mãos 

todo o poder. É Imperador Único de um Império Ecumênico! O seu 

governo não é mais dividido entre os triúnviros ou cônsules! Cabe-lhe o 

comando indivisível do mundo romano! 

Como Imperador, Otávio imprime ao sentimento universalizante de 

Roma uma forma jurídica, concretizando-o numa formidável realidade! 

Todas as nações estão sob as asas da águia romana e, 

transformadas em reinos ou províncias, são administradas por reis, 

tributários, governadores, procuradores ou procôncules. 

*** 

“Nulla unquam respublica nec major, nec sanction” (5). “Não houve 

em tempo algum outro povo maior ou mais respeitável do que o povo 

romano”. 

A tranqüilidade política nesse Império Mundial recordava os dias 

estivais em que tudo pode crescer e sazonar. Otávio, dizia-se entre os 

seus áulicos, realizara os anelos de todos, como pai da Pátria e salvador 

do gênero humano. Entoavam-se os louvores da pax romana, a paz de 

que o universo era devedor a Roma, paz imposta pela espada implacável 

da força e pelo arado da lei que impõe a ordem. 

*** 

Roma, na sua sabedoria de “águia”, mantém as tradições, os cultos 

religiosos, a organização militar, enfim, todas as feições características 

de cada povo subjugado. Ela, na sua máxima enfatuação, pretende a 

hegemonia universal, absorve tudo, estendendo os seus tentáculos 

ecumênicos e envolventes para romanizar tudo. Para “ecumenizar” 

tudo! 

Mesmo sendo o latim a língua oficial, ela permite que cada um 

continue falando o seu idioma. Na própria Capital, que é a metrópole 

desse ecumenismo, falam-se os dialetos bárbaros, o sírio, o hebraico e, 

sobretudo, o grego. 

Pelas ruas de Roma, de Atenas, de Alexandria, de Éfeso, de 

Antioquia cruzam-se os bretões, os sírios, os africanos, os gauleses, os 



trácios, os íberos, ostentando suas vestes regionais num autêntico 

desfile de policromia. 

Nos circos, apresentam-se animais de todas as partes: o leão da 

Etiópia e do Irão, o urso da Mísia, o touro da Germânia, o lobo dos 

Pirineus, o elefante da Ásia. 

A carreira militar não se constitui privilégio exclusivo em favor dos 

que se originaram geograficamente da Loba Lendária, porque de todas 

as províncias são recrutados os legionários. 

No impulso do seu universalismo, impõe-se pela sua grande 

maleabilidade e pela sua incomum adaptabilidade Diante de outros 

povos, dos outros meios e outros costumes. Os seus próprios generais 

chegaram a sacrificar aos ídolos dos vencidos. 

O seu propósito é, pelo universalismo romano, dominar sob a sua 

sombra todos os povos. Por isso e para enfraquecê-los, absorve-lhes 

todas as características próprias. 

*** 

O poder administrativo total, porém, não o satisfaz. Quer o poder 

religioso absoluto. E só então é que o fato de ser romano não se 

restringiria a uma concepção racial limitativa, porque a qualidade de 

romano não seria mais qualidade patronímica, mas qualidade política. 

O cerne de toda vida nacional é o seu culto religioso porque deste é 

que procedem as suas demais manifestações. Otávio sabe disso. E, no 

empenho de “romanizar”, não só em extensão, mas também, e 

sobretudo em profundidade, todas as nações, é que Roma atinge 

frontalmente o culto religioso dos vencidos. Não lhes impõe os seus 

próprios deuses como outros dominadores fizeram no passado. Não! 

Adota outra tática. Aceita, respeita e promove todas as divindades dos 

povos que se comprimem em seu bojo imperial, porque o seu alvo é 

enfraquecê-las todas para consumar o seu propósito de  absorção. 

*** 

Confraternizam-se, na amplidão política do Império, o culto dos 

druidas e dos oráculos gregos, as mitologias da Babilônia e do Nilo... 

Júpiter, Vênus, Apolo, Baco, Hórus, Osíris, Tanit, Moloque e Baal... 

Entendem-se as magias da Caldéia e as ciências ocultas de Tebas e 

Mênfis, a filosofia de Atenas e as superstições de todos os bárbaros... 

*** 

Concretizou-se o sonho ecumênico de Roma! 

E precisamente nesta época, o vocábulo grego “ecumênico”, que 

significa “o mundo todo”, “todo o mundo habitado pelos homens”, 

“universal”, passou a designar os domínios do Império Romano, não 

apenas como extensão, mas como filosofia política! 



Para o nosso exame do atual movimento ecumênico proposto pelo 

catolicismo, é mister frisar-se bem esta conceituação romanista do 

vocábulo grego acima revelada. 

*** 

Esse grande caldeamento, todavia, produz o enfraquecimento da 

teogonia nacional de cada povo porque, à margem do Tibre, os deuses 

estão minados pelo ceticismo de Zenão e de Epicuro, pelos discursos de 

Sócrates e de Platão e, nas orações de Cícero, não passam de figuras de 

retórica. E é o que Roma quer com o seu ecumenismo! 

Mantidos entre os povos subjugados os seus próprios deuses que, 

no ecumenismo romano, se confraternizavam, como uma espécie de 

contágio natural, padecem do mesmo mal de enfraquecimento, tornam-

se vencidos e Roma se faz divinizar a si própria na pessoa do seu 

Imperador. 

O culto grosseiro ao Imperador sucedeu o culto aos deuses! 

*** 

No conceito religioso dos povos pagãos, os deuses não eram senão 

reis divinizados depois de sua morte. 

Se, depois de morto seria divinizado o Imperador, por que não já 

em vida? 

Otávio – o Imperador, rei dos reis e chefe de todos os exércitos – 

investe-se, por isso, no poder religioso absoluto que agora passa a ser 

um motivo de unidade imperial. 

*** 

Religiosamente, os povos jungidos se desfibraram envoltos na 

tática ecumênica romana e, agora, se prostram aos pés do Imperador 

para adorá-lo como Deus! 

A história se repete e o moderno romanismo, em sua tática 

ecumenista atual, deseja o mesmo escopo, levando novas multidões aos 

pés do seu deus-pontífice. 

O sentimento universalizante de Roma ao divinizar Otávio, o 

AUGUSTO, atribui-lhe títulos como parte da liturgia do seu culto: 

vigário de Júpiter Capitolino, Pontifex Maximus, Sacratissimus 

Dominus Noster. 

O adjetivo “augusto” possuía um significado muito particular na 

língua religiosa dos romanos. Observa Ovídio: “Nossos pais chamam 

augustas as coisas sagradas: chamam-se augustos os tempos 

consagrados, segundo o rito, pela mão dos sacerdotes” (6). 

A sua tática ecumenista ao propor a confraternização dos deuses 

de todos os povos vencidos e atrelados ao Império redundou na 

concretização do seu grande sonho. Não lhe bastava o tribunato, sem 

limite de tempo e nem de lugar. Não lhe satisfazia também o encargo de 

censura, que era a prefeitura dos costumes pela qual controlava a 



consciência moral dos seus súditos. Não lhe saciava a sede das alturas 

o título de Imperador. Quis ser o AUGUSTO, o sagrado! 

E, na plenitude do poder, ao tempo do “Divino” Otávio Augusto, 

diante do qual se prostravam genuflexos em adoração os seus vassalos, 

o conceito de romanidade se identifica em concepção de universalidade. 

Neste sentido, ser romano é ser universal, ecumênico. 

*** 

Necessário se faz fixar esta concepção de romanidade para se 

entender a significação dos termos “catolicismo romano”. Há pessoas 

que supõem contradição nestes termos porque, com razão, alegam que  

“católico” quer dizer “universal” e “romano” se restringe aos limites de 

Roma. E, dizem, não se pode ser universal e romano ao mesmo tempo, 

o que é certo, entendendo-se os vocábulos com seus significados 

etimológicos. 

Mas também há coerência quando eles são compreendidos na 

conceituação católico-romana, que é oriunda daquela concepção 

adotada no Império Romano desde Otávio Augusto. 

E não pretende o catolicismo romano continuar o mesmo propósito 

imperialista do Império Romano? 

Dois retratos de Otávio, o Augusto e o Criador dessa filosofia 

imperialista agora esposada pelo catolicismo, se encontram no Vaticano 

a lhe inspirarem sentimentos “ecumenistas”. Um formoso busto de 

Otavio adolescente, no Museu Chiaramonti. E a sua bela cabeça em 

bronze, na biblioteca pontifícia. 

*** 

E, como se não bastasse serem escravas, as massas do Império 

passaram a adorar a sua própria escravidão! Não podiam mais os povos 

reconhecer a sua pátria naquela formidável centralização. E nem os 

seus deuses nos vãos simulacros encarcerados no Panteão. 

Foi dentro desse panorama ecumênico de subjugação total dos 

povos vencidos, de despojamento absoluto de suas tradições, de 

dissolução completa das nacionalidades, da substituição dos deuses 

pela adoração a “Nosso Sacratíssimo Senhor” que o Cristianismo 

desfraldou a bandeira da liberdade espiritual, a fonte inexaurível de 

todas as liberdades humanas. A doutrina que devolvia aos oprimidos 

uma pátria e um Deus colocados acima dos ataques da brutalidade e 

que, através de Paulo, proclamava a igualdade entre vencedores e 

vencidos, senhores e escravos, homens e mulheres, judeus e gentios – 

essa doutrina exercia uma atração inaudita naquele Império debilitado 

pela sua própria organização meramente mecânica. 

Naquelas circunstâncias de depressão moral em que submergia a 

sociedade antiga, como luz incomparável, brilham a pureza e a 

simplicidade da fé cristã. 



E o caráter de sua universalidade espiritual, a simplicidade de 

suas doutrinas e do seu culto, a liberdade de sua ortodoxia, fizeram do 

Cristianismo um brado de independência, uma forma de emancipação, 

um gesto épico do espírito humano para escapar do domínio da Força. 

*** 

A simplicidade e a liberdade que assinalam a superioridade do 

Cristianismo primitivo realmente fizeram-no a antítese mais completa 

da legalidade romana! 

*** 

A antítese mais completa, outrossim, do catolicismo romano! 

Do catolicismo romano que, mantendo o ritmo da revivescência das 

idéias e sentimentos do Imperialismo Romano, corrompe e desvirtua o 

conceito de eclesiologia neo-testamentária e transforma o papa – seu 

César Augusto – em fundamento visível da sua unidade ecumênica! 

 

.oOo. 

 

 

CAPÍTULO 3 
 

“NON MINISTRARI, 

SED MINISTRARE!” 
 

“Não para ser servido, 

mas para servir” (Mateus 20.28) 

 

PONTO DE CONTATO algum havia entre o Cristianismo e o 

poder terrestre do Imperialismo Romano. Esta separação absoluta, 

consequência de sua essência puramente espiritual, promoveu-lhe as 

energias capazes de pô-lo a salvo dos ataques dos seus poderosos 

adversários. 

As grandes perseguições deflagradas pelos imperadores contra os 

cristãos procediam da jurisprudência político-religiosa que somente 

concebia a organização estatal estruturada numa religião oficial, cuja 

liturgia se consubstanciava no culto à pessoa do Imperador. E, destarte, 

qualquer movimento religioso que viesse provocar enfraquecimento da 

religião oficial, tornar-se-ia visado. 

“Dai, pois,  a César o que é de César, e a Deus o que é de Deus” 

(Mateus 22.21), constituíra-se na grande linha divisória diante do 



Império. Evidentemente que essas palavras de Jesus, exuberantes de 

conseqüências, não significavam a adesão de Jesus ao ódio tenaz dos 

seus compatriotas contra o regime romano. Demonstram, sim, a 

distância entre o Evangelho e Roma! A ordem nova do Evangelho, que 

tudo aprecia segundo o seu valor perante Deus, vai de encontro à 

dominação terrestre porque a lei do Seu Reino não impera no sentido de 

extensão do poder sobre a superfície da Terra, mas segundo a marcha 

profunda de Deus, separando o bem do mal. 

Nesse Reino, a salvação não depende nem da forma política e nem 

da potência do Estado, mas de decisão moral. O Cristianismo, sem 

tocar no poder do Estado, recusou-se aceitar os fundamentos do poder 

imperial. Apartou-se da pretendida teocracia da lei e do messianismo 

político. 

Embalde o poder público de Roma, nos três primeiros séculos, 

tentou, pelos métodos violentos das perseguições, sufocar o 

desenvolvimento do Cristianismo, que se alastrava, como fogo de 

rastilho, entre as massas populares atraídas precisamente pela sua 

mensagem de independência espiritual e sua simplicidade. 

*** 

Se, por sua própria natureza e a exemplo do Senhor, as igrejas 

cristãs daquele tempo excluíam todo o conluio com as autoridades 

políticas, outrossim, faltava em sua organização constitucional a noção 

de uma autoridade espiritual personificada em um só homem ou numa 

hierarquia. 

Não havia papado! A nenhum cristão se atribuía primazia alguma! 

O único Chefe, a Cabeça, a Rocha Indestrutível, a Autoridade 

Espiritual única era Jesus Cristo! 

Os ministros (esta palavra provém do verbo latino “ministrare”, 

que quer dizer “servir”; ministro é o que serve) ou oficiais reconhecidos 

eram os pastores (= bispos = presbíteros) e diáconos escolhidos pelas 

próprias igrejas. Em nosso livro CRISTO? SIM!!! PADRE? NÃO!!! 

desenvolvemos um estudo sobre este assunto. 

Reconhecia-se no ministério perfeita igualdade! Nada de 

hierarquias! 

Os crentes mantinham contato permanente com as Sagradas 

Escrituras. O relato das passagens da vida de Cristo continuava sendo 

tema das pregações e das meditações. 

A humildade dos oficiais (pastores = bispos = presbíteros = 

diáconos) dava-lhes entre os crentes a verdadeira autenticidade 

evangélica. 

Que contraste para o orgulho dos nobres romanos que, pela sua 

dignidade postiça, se tinham na conta de líderes do povo! 



Relativamente aos ministros predicantes do Cristianismo, não se 

poderia conceber outra situação entre as pessoas que conheciam aquela 

passagem: “Levantou-se entre eles uma discussão sobre qual deles 

seria o maior. Mas Jesus, sabendo o que se lhes passava no 

coração, tomou uma criança, colocou-a junto a Si e lhes disse: 

Quem receber esta criança em Meu Nome, a Mim Me recebe; e 

quem receber a Mim, recebe Aquele que Me enviou; porque aquele 

que entre vós for o menor de todos, esse é que será grande” (Lucas 

9.46-48). 

E este outro episódio: “Tendo eles partido para Cafarnaum, 

estando Ele em casa, interrogou os discípulos: De que é que 

discorríeis pelo caminho? Mas eles guardaram silêncio; porque pelo 

caminho haviam discutido entre si qual era o maior. E Ele, 

assentando-Se, chamou os doze e lhes disse: Se alguém quer ser o 

primeiro, será o último e servo de todos” (Marcos 9. 33-35). 

Recordavam-se daquela outra ocasião em que Jesus Cristo 

discorria sobre Sua paixão e morte, salientando pormenores, quando, 

abruptamente, a mãe dos filhos de Zebedeu, faz-Lhe um pedido 

intempestivo: “Manda que, no Teu reino, estes meus dois filhos se 

assentem, um à Tua direita, e o outro à Tua esquerda” (Mateus 

20.21). Indignaram-se os outros dez. E Jesus, de parte, esclareceu-lhes: 

“Sabeis que os governadores dos povos os dominam e que os 

maiorais exercem autoridade sobre eles. Não é assim entre vós; 

pelo contrário quem quiser tornar-se grande entre vós, será esse o 

que vos sirva” (Mateus 20.25-26). 

E Jesus arremata: “O Filho do homem não veio para ser 

servido, mas para servir”!  (Mateus 20.28). 

Os súditos deste Reino não se assemelham àqueles que crêem 

dominar, tomando atitudes de senhores e usando a violência entre os 

povos. 

O bendito Salvador que, com Seu exemplo, ilustrou Seus 

ensinamentos ao lavar os pés dos Seus discípulos (João 13.1-20) é o 

modelo autêntico para os oficiais das Suas igrejas, os quais nunca 

poderiam formar-se em hierarquia legítima. 

Aquele que “se esvaziou, assumindo a forma de servo” 

(Filipenses 2.7) e que “a Si mesmo se humilhou” (Filipenses 2.8), ao 

proclamar que o seu “reino não é deste mundo” (João 18.36), 

fulminou todas e quaisquer pretensões de ser o ministério de Suas 

igrejas uma cópia ou imitação das hierarquias do mundo. 

*** 

Uma digressão oportuna! Basta para os sinceros um confronto 

desses textos escriturísticos com a hierarquia católica (papa e bispos) e 

seu “modus vivendi” – o papa que é carregado num trono de ouro e 



mora no maior palácio do mundo – para se concluir que o catolicismo 

romano pode ser tudo menos Cristianismo. 

Se divinamente instituída esta hierarquia petulante e luxuosa, 

seria uma contradição e um desmentido aos ensinamentos e à própria 

vida de Jesus Cristo. Seria um aviltamento da dignidade do ministério 

cristão! 

Se você que me lê agora for católico sincero, basta esta 

observação para abandonar este embuste! 

*** 

O povo de Israel aguardava a instituição concreta e definitiva do 

domínio de Deus sobre o mundo inteiro. Esta expectativa era 

alimentada pelos profetas quando chamavam a atenção do povo sobre o 

estabelecimento do reino messiânico. 

Davi, o grande rei-profeta, nos salmos messiânicos, por exemplo, 

destaca a majestade desse Reino: 

“Salmodiai a Deus, cantai louvores... Deus é o rei de toda a 

terra... Deus reina sobre as nações: Deus se assenta no Seu santo 

trono” (Salmo 47.6-9). 

No Salmo 93, ainda proclama o poder e a majestade do Reino de 

Deus.  

“Reina o Senhor” (Salmo 97.1). “Justiça e juízo são a base do 

Seu trono” (Salmo 97.2). É o Senhor  que “guarda as almas dos Seus 

santos” (Salmo 97.10). 

Deus , o Senhor que reina, “está entronizado acima dos 

querubins” (Salmo 99.1). Deve ser louvado o Seu Nome, “grande e 

tremendo, porque é santo” (Salmo 99.3).  “Exaltai ao Senhor nosso 

Deus, e prostrai-vos ante o escabelo de Seus pés, porque Ele é 

santo” (Salmo 99.5). 

A visão escatológica do Reino de Deus revelada pelos profetas 

Isaías, Obadias, Sofonias e Zacarias deveria manter o povo alerta na 

expectação do Messias. 

Nos tempos posteriores ao cativeiro babilônico, e mais ainda 

durante o domínio romano, esta esperança foi-se diluindo até que se 

passou a esperar uma manifestação do Reino de Deus simplesmente 

para compensar o jugo dos opressores terrenos. 

A frustração desta esperança infundada tornou-se numa das mais 

fortes razões do antagonismo dos anciãos do povo judeu contra Jesus 

Cristo, que reclamava a dignidade de Messias. Com exceção de um 

determinado grupo de pessoas, como Maria (Lucas 1.32-33), os magos 

do Oriente (Mateus 2.1-12) e Simeão (Lucas 2.28-32), os líderes de 

Israel e o povo não podiam entender um Messias que não liderasse um 

movimento para implantar um Reino de Deus visível e perceptível que 



levasse de roldão todos os reinos da terra. Queriam que Jesus revidasse 

ao Império de Roma. 

Não puderam conseguir dEle o seu intento porque não era esse o 

plano e muito menos a missão de Jesus Cristo. O Seu Reino não é deste 

mundo! (João 18.36). E quando Pilatos, por mofa, mandou afixar na 

Sua cruz o título: “Jesus Nazareno, Rei dos judeus” (João 19.19), 

reclamaram eles e não se conformaram (João 19.21). 

O exame de todos estes textos escriturísticos nos liberta de 

quaisquer sujeições a quaisquer hierarquias eclesiásticas, tornando-nos 

ao Cristianismo genuíno de Jesus Cristo! 

 

.oOo. 

 

 

CAPÍTULO 4 
 

FUNDAMENTO ESPÚRIO 

DA HIERARQUIA 

CATÓLICA ROMANA 
 

ESTUPEFATO, o Império Romano constatou no Cristianismo 

dois princípios inteiramente diversos e alheios à sua estrutura: 

1) A forma democrática no governo espiritual e temporal das igrejas 

cristãs, isentas de qualquer hierarquia, com a consequente igualdade e 

simplicidade dos seus oficiais. N. do E.: Concordamos com os 

argumentos que, no trato do assunto do livro, o irmão Aníbal apresenta. 

Entretanto, com todo o respeito ao referido irmão, devemos dizer não 

crermos que a Igreja deva ter um governo democrático; a Igreja pertence 

ao Senhor. Ele é o Senhor!, o Senhor da Igreja, e, portanto, não cabe a 

nós, povo Seu, decidirmos a respeito da Igreja. Cremos que a Igreja é 

teocrática! O Senhor mandando, decidindo e guiando de acordo com a 

Sua vontade!). 

2) A unidade entre os cristãos, oriunda de sua comunhão com 

Deus e a resultante cooperação entre as igrejas que as vinculava. 

Já nos tempos apostólicos, contudo, se sentia entre os crentes uma 

reminiscência do judaísmo. Os “judaizantes” ou “legalistas”, como são 

denominados, causaram mais males ao Cristianismo do que todas as 



perseguições. Foram eles que produziram os germes da apostasia, hoje 

chamada catolicismo romano. 

Em nosso livro CRISTO? SIM!!! PADRE? NÃO!!! tratamos 

longamente deste assunto. 

Paulo precisou terçar a espada bigúmea de sua Palavra, conforme 

verificamos nos Atos dos Apóstolos (capitulo 15) e em sua epístola aos 

Gálatas. 

Escandalizara-se o apóstolo ao ser informado de que os crentes da 

Galácia se baldeavam para o grupo dos “judaizantes” ou “legalistas”, os 

quais lhes mandavam também observar a Lei de Moisés como condição 

de salvação. 

Paulo que, em Jerusalém, na reunião para se estudar e resolver o 

cruciante problema se a justificação vem somente pela fé em Jesus 

Cristo ou se também depende da circuncisão e de outras obras da Lei 

(Atos 15.1, 5), provocara um motim, e, agora indignado, escreve aos 

gálatas: “Admira-me que estejais passando tão depressa dAquele 

que vos chamou na graça de Cristo para outro Evangelho; o qual 

não é outro, senão que há alguns que vos perturbam e querem 

perverter o Evangelho de Cristo. Mas, ainda que nós, ou mesmo um 

anjo vindo do céu  vos pregue Evangelho que vá além do que vos 

temos pregado, seja anátema” (Gálatas 1.6-8). 

A estes trombeteiros de um Evangelho espúrio, Paulo, com acentos 

de impertérrito defensor da fé, após haver, em Antioquia, desmascarado 

a Pedro “porque se tornara repreensível” (Gálatas 2.11), proclama 

com insistência a “verdade do Evangelho” (Gálatas 2.5, 14): 

“Sabendo, contudo, que o homem não é justificado por obras da lei 

e, sim, mediante a fé em Cristo Jesus, para que fôssemos 

justificados pela fé em Cristo e não por obras da lei, pois por obras 

da lei ninguém será justificado” (Gálatas 2.16). 

Inspirado por Deus, Paulo saiu a campo contra esses fariseus 

saudosistas que sonhavam com a salvação pelas obras da Lei, como 

condição indispensável. 

Essa mentalidade “judaizante” ou “legalista”, enquanto o sangue 

dos mártires embebia o solo do Império Romano, criou raízes que, 

adubadas pela vaidade de homens gananciosos de poder, criaram a 

base para a mais nefanda apostasia e o mais negro embuste 

denominado catolicismo, o qual admite para a salvação, como os 

fariseus “judaizantes”, a necessidade das obras da Lei, além da fé em 

Jesus Cristo (7). 

Não obstante inutilizarem a todo-suficiência dos méritos remitivos 

de Jesus Cristo, os “judaizantes” ou “legalistas” não podiam conceber 

uma religião sem sacerdotalismo, o qual é inerente às obras da Lei e à 



mesma Lei. Não foi baseado no sacerdócio levítico que o povo recebera a 

Lei? (Hebreus 7.11). 

Lei e Sacerdotes – porquanto se correlacionam e se inter-dependem 

– são as colunas estruturas do judaísmo. 

A doutrina católica da justificação que requer as obras, além da fé, 

portanto, é a coluna mestra donde procede a sua hierarquia sacerdotal. 

Ao mesmo tempo em que muitos cristãos heroicamente sofriam 

trucidamento nas perseguições do Império Romano, o qual via no 

Cristianismo séria e iminente ameaça por encaminhar os cidadãos para 

Deus, outros – os “judaizantes” ou “legalistas” – sobreviventes aos 

anátemas de Paulo, empreenderam a instalação da Igreja da Hierarquia, 

criando para o seu ministério uma casta sacerdotal. 

O primeiro passo para a perda do espírito democrático entre 

algumas igrejas, deu-se à sorrelfa, quando os assuntos de interesse 

geral das mesmas, passaram a ser examinados e as resoluções tomadas 

nas assembléias dos pastores (= bispos = presbíteros). É esta a primeira 

reminiscência do “poder episcopal” e essas igrejas, isto é, as 

congregações dos crentes, foram marginalizadas. Passaram, 

lentamente, a acatar as resoluções assumidas naqueles conclaves. 

Estabelecera-se o feto de uma hierarquia! 

*** 

Examinando-se o histórico da assembléia de Jerusalém, celebrada 

por volta do ano 51, cujo relato se encontra em Atos dos Apóstolos 

(15.1-30), constatamos a presença pelo menos de duas igrejas, isto é, 

duas congregações de crentes. Uma que acompanhou Paulo e  Barnabé 

(Atos 15.3) e a outra, a de Jerusalém, que recebeu a reunião ou 

convenção (Atos 15.4). Participaram dela, portanto, não só os apóstolos 

e os presbíteros (= bispos = pastores), mas também os crentes. 

Nesse caso, logicamente, essa reunião de Jerusalém não foi um 

Concílio onde se encontraram apenas os líderes. 

Concílio nos moldes do catolicismo romano é aberração por não 

encontrar base neotestamentária. 

Via de regra, os modernos historiadores do catolicismo romano não 

incluem mais esta reunião de Jerusalém entre os seus Concílios porque 

não reconhecem nela as características destes, entre as quais a 

presença exclusiva de líderes ou bispos. 

Reconhecem alguns – porque não podem escapar à evidência dos 

fatos – que a institucionalização da hierarquia deu-se também a partir 

do século II com a realização dos Sínodos, isto é, Concílios Territoriais, 

conforme a urgência dos problemas locais, como os Sínodos de Cartago, 

de Antioquia, de Elvira, etc. Reconhecem, outrossim, que a constituição 

do Império Cristão fez surgir os Concílios Ecumênicos, sendo o de 

Nicéia, em 325, o primeiro deles. 



Fixemos esta constatação: Teólogos católicos reconhecem que a 

sua hierarquia religiosa se institucionalizou a partir do século II com a 

realização de Sínodos. Essa hierarquia, pois, é consequência natural 

dos Sínodos. 

E a hierarquiologia, por ser de máxima importância para o 

catolicismo romano, ocupou o Capítulo III da Constituição Dogmática 

“Lumen Gentium”, o documento mais importante do recém encerrado 

Concílio Vaticano II. 

Dentre estes historiadores e teólogos, destacamos J. Lecuyer, 

professor da Universidade de Latrão e um dos peritos do Concílio 

Vaticano II (8) e L. Beauduin (9). Ainda, queremos fazer uma referência 

importantíssima com o intuito de ficar demonstrado que mesmo dentre 

os seus membros conciliares, houve os que não encontraram base 

bíblica em defesa da hierarquia católica. Nem torcendo o sentido de 

textos escriturísticos como é do agrado naquelas áreas. Assim, o bispo 

Carlos Eduardo Sabóia Bandeira de Mello, de Palmas, no Brasil, que, 

em 4 de outubro de 1963, na oportunidade da 41ª Congregação Geral 

da Segunda Sessão do Concílio Ecumênico Vaticano II, expôs “o modo 

como se originou, pouco a pouco, na Igreja, o presbiterado: são apenas 

concessões que os bispos foram cedendo de seus próprios poderes 

sacros”, esclareceu (10). Reconhecem, pois, ser destituído de base 

bíblica esse escalão hierárquico. 

*** 

O catolicismo romano, herdeiro de todos esses desvios, 

impossibilitado de abordar essa questão à base da Sagrada Escritura e 

no intuito de defender a sua hierarquia eclesiástica, invoca a Tradição, 

anuladora da Palavra. E vai fincar seus alicerces das obras de Dionísio 

Areopagita, nas Cartas de Inácio de Antioquia e na Carta de Clemente 

aos cristãos de Corinto. 

Às urtigas todos esses “documentos da patrística” se discordantes 

do Novo Testamento em matéria de eclesiologia! 

*** 

Para os cristãos, a Bíblia é a única pedra de toque da genuína 

ortodoxia!!! 

*** 

As obras de Dionísio e as Cartas de Inácio (com exceção da “ad 

romanos”) são apócrifas e, por isso, não têm valor algum. 

Na carta de Inácio “ad romanos” e na carta de Clemente Romano 

“ad corintios”, bem como em “A doutrina dos doze apóstolos” – 

documentos considerados dos tempos apostólicos – não se vislumbra 

nenhum apoio à hierarquia católica. Na carta de Clemente vêm-se 

claramente especificados os ofícios de bispos e diáconos, na 



conformidade com o Novo Testamento. O próprio Jerônimo, em várias 

oportunidades, destaca esta sinonimia – “idem est ergo prebyster qui et 

episcopus” (11). 

A dogmática católica apregoa que os seus bispos (considere-se que 

o vocábulo “bispo” em sentido católico não corresponde ao mesmo 

vocábulo em sentido neotestamentário) são os sucessores ou herdeiros 

dos apóstolos, porquanto os apóstolos passaram, mas a apostolicidade 

permanece, dizem eles. É tão grande o valor deste dogma para a 

hierarquia católica que o teólogo Adam Mohler afirma: “Deus criou a 

hierarquia e com ela a tudo proveu mais suficientemente, até o fim do 

mundo” (12). 

Sentimos em nosso coração que, se Deus nos tirou dos ergástulos 

dessa hierarquia, precisamente nestes tempos em que ela arma ciladas 

a mãos cheias, foi para que nos levantássemos com o ideal de esclarecer 

as almas. 

O catolicismo romano não arreda pé dos seus dogmas. É uma 

inverdade que ele, no recém encerrado Concílio Ecumênico Vaticano II, 

fez uma revisão em suas doutrinas. Bem ao contrário! Confirmou todas 

elas e criou novos dogmas, inclusive o da colegialidade dos seus bispos, 

afastando-se ainda mais da Bíblia. Apenas mudou de tática para 

prosseguir pervertendo almas. 

Em nosso livro “CRISTO? SIM! PADRE? NÃO!”, para confrontar 

erros, fizemos um estudo sobre a origem do espúrio sacerdócio católico. 

Lá, sob a luz da História, apontamos o desenvolvimento do catolicismo 

que, em vista de seu cuidado em organizar-se hierarquicamente, foi 

chamado pelos cristãos dos dois primeiros séculos de Igreja da 

Hierarquia. Esta designação foi absorvida em seu novo nome: “Igreja 

Católica Apostólica Romana”. O termo “apostólica”, além de guardar o 

significado da hierarquia, revela sua pretensa conservação da sucessão 

apostólica. 

Esse último Concílio reafirmou este dogma da sucessão apostólica, 

base fundamental de sua hierarquiologia, na conformidade com o cânon 

329 do  Código de Direito Canônico que estipula o seguinte: “Os bispos 

são os sucessores dos apóstolos...” (13) . 

Pelo seu documento considerado básico, a Constituição Dogmática 

“Lumen Gentium”, cujo assunto é a IGREJA, e sancionado pelo papa 

Paulo VI, aos 21 de novembro de 1964, no § 20, declara: “Os apóstolos 

cuidaram de instituir sucessores nesta sociedade hierarquicamente 

ordenada. Pois não só tiveram vários auxiliares no ministério, mas, para 

que a missão a eles confiada fosse continuada após a sua morte, 

impuseram a seus cooperadores imediatos, como que por testamento, o 

múnus de completar e confirmar a obra por eles iniciada, 



recomendando-lhes que atendessem a todo o rebanho no qual o Espírito 

Santo os colocara, para apascentar a Igreja de Deus (Atos 20.28). 

Constituíram, pois, tais varões e deram-lhes depois a ordenação, a fim 

de que, quando eles morressem, outros homens íntegros tomassem o 

seu ministério. Entre aqueles vários ministérios, que desde os primeiros 

tempos são exercidos na igreja, conforme atesta a tradição, o lugar 

principal é ocupado pelos múnus daqueles que, constituídos no 

episcopado, conservem a semente apostólica por uma sucessão que vem 

ininterrupta desde o começo. Assim, pois, conforme atesta santo Irineu, 

a tradição apostólica é manifestada e guardada em todo o mundo por 

aqueles que foram instituídos bispos pelos apóstolos e são seus 

sucessores” (14). 

Somente sendo um manicômio esse Concilio Ecumênico Vaticano 

II! Mais de dois mil “ordinários” (é o termo canônico para designar o 

bispo católico) – com exceção de 106 que se opuseram, votando contra 

(isto aconteceu na 84ª Congregação Geral da 3ª Sessão Conciliar, em 21 

de setembro de 1964 – encabeçados pelo papa, apuseram suas 

assinaturas reverendíssimas nesta declaração que manda conferir o seu 

assunto com um versículo bíblico, isto é, Atos 20.28, contra o qual 

cometeram uma assacadilha. Se lessem esse mesmo capítulo do 

versículo 17 até o 38, verificariam que o que se diz aí é bem contrário à 

presunção romanista relativamente à hierarquiolatria. Aproximem-se os 

versículos 17 e 28 para que Paulo nos demonstre que presbítero é 

sinônimo de bispo! 

Mas, em todo esse longo trecho conciliar citado, não existe mais 

nenhuma referência bíblica. A única aventada é contra as suas 

pretensões! Resultado: Invoca-se a tradição!!! 

Nos dois capítulos seguintes, faremos um exame detido sobre a 

teologia do episcopado católico em seus dois aspectos: sucessão e 

colegialidade, ambos de alta relevância na trama do ecumenismo 

proposto por Roma. 

O Império Romano jamais teria concretizado na História a sua 

filosofia política universalizante sem que se  esparramassem por todos 

os quadrantes os seus procônsules. 

Se a filosofia imperialista de Roma preparou um terreno propício à 

evolução do catolicismo como religião super-política, em que as próprias 

teorias políticas do Império difundiram-se como veias nutritivas através 

do seu corpo, os procônsules se metamorfosearam em bispos, os quais, 

como subalternos imediatos do papa-césar, têm a incumbência de 

pugnar pela implantação ou manutenção do imperialismo religioso a 

que servem. 

Cópia em carbono do Império Romano, e seu herdeiro, o 

catolicismo, ao considerar-se “uma sociedade hierarquicamente 



ordenada” (15), como resultado do primeiro desvio da eclesiologia neo-

testamentária, defende a sucessão apostólica para os seus bispos e 

admite-lhes a colegialidade. 

O Concílio Ecumênico Vaticano II, segundo a constante doutrinária 

do Imperialismo Romano, repisa a sujeição que os bispos devem manter 

para com o papa, evidentemente na conformidade da submissão 

jurídica havida entre os procôncules para com o Imperador. Aquela 

sucessão preconizada pelo Vaticano II só se efetiva procedente do papa 

que, na qualidade de suposto sucessor de Pedro, é o “visível princípio e 

fundamento da unidade de fé e comunhão” (17) . 

Desse centro é que dimanam os raios ou tentáculos para congraçar 

os fiéis. 

Desse centro é que dimanam os raios ou tentáculos para congraçar 

os fiéis. 

Inúteis tornar-se-iam os esforços ecumênicos do Vaticano se os 

bispos não se compusessem em colegialidade dependente do romano 

pontífice. Em conseqüência é que essa colegialidade se tornou em 

espinha dorsal do capítulo III da Constituição Dogmática “Lumen 

Gentium” que, por sua vez, é “a peça central de todo o Concilio 

Ecumênico Vaticano II” (18). 

Não se poderá, pois, avaliar o ecumenismo romano sem se 

examinar a posição atual do episcopado no catolicismo moderno. 

 

.oOo. 

 

 

CAPÍTULO 5 
 

SERÃO OS BISPOS 

CATÓLICOS SUCESSORES 

DOS APÓSTOLOS? 
 

NO TÉRMINO do capítulo anterior citamos um dos documentos 

conciliares concernentes ao dogma católico da sucessão apostólica. 

Examinaremos, sucintamente, neste capítulo o assunto por 

considerá-lo de suma importância para o nosso estudo acerca do 

ecumenismo proposto pelo Vaticano. 



Rebateremos a teologia utópica do episcopado católico com a 

teologia neo-testamentária do apostolado! 

Na sua última sessão, o Concílio Ecumênico Vaticano II 

promulgou, aos 28 de outubro de 1965, sob a chancela de Paulo VI, o 

decreto “Christus Dominus”, especificamente sobre o “múnus pastoral 

dos bispos na Igreja” para confirmar com insistência aquele dogma. 

Em seu § 2, esse decreto expõe: “Os bispos, postos pelo Espírito 

Santo, sucedem aos apóstolos como pastores das almas”. E ainda: 

“Cristo confiou aos apóstolos e aos seus sucessores o mandato e o 

poder de ensinarem todas as gentes”. 

E, em seu § 6, insiste: “Legítimos sucessores dos apóstolos... 

considerem-se os bispos...” 

O Novo Testamento, em sua conceituação de igreja como 

congregação local, nos revela o teor democrático do seu governo, a tal 

ponto que, numa assembléia de Jerusalém, democraticamente, 

apresentaram-se igrejas (Atos 15.1-30). 

Verificamos já que o primeiro passo para a perda desse método 

democrático de governo das igrejas, foi quando se transferiram para as 

assembleias exclusivas de líderes (pastores = bispos = presbíteros) os 

exames dos assuntos de interesse geral das mesmas com as 

conseqüentes resoluções tomadas. 

Nesse ínterim e à sombra dos conceitos ecumênicos e políticos do 

Império Romano, começaram a se desenvolver os inícios de uma 

hierarquia. 

No Concílio de Nicéia, em 325 (século IV), o chamado primeiro 

Concílio Ecumênico, o corpo episcopal do catolicismo romano já estava 

constituído e já não se reconhecia nele a perfeita igualdade no 

ministério. 

Este desvio é que, na sua multissecular e lenta evolução – 

recebendo, ainda, como afluentes, muitos episódios históricos – 

desemboca no Concílio Ecumênico Vaticano II, o qual proclama também 

no § 18 de sua Constituição Dogmática “Lumen Gentium”: “E quis 

[Jesus Cristo] que os sucessores dos apóstolos, isto é, os bispos, fossem 

em Sua igreja pastores até a consumação dos séculos” (19).  

E já que o Concílio Ecumênico Vaticano II, por essa Constituição – 

§ 18 – “resolveu declarar e professar diante de todos a  doutrina sobre 

os bispos, sucessores dos apóstolos” (20), apesar da muita consideração 

que nos merecem os excelentíssimos ordinários conciliares, de Novo 

Testamento em punho, contestamos essa sucessão apostólica de que 

pretendem se revestir. O Concílio Vaticano I, em 1870, ao proclamar a 

Infalibilidade e a Primazia do papa, marginalizou os bispos. E agora, 

nessa arrancada ecumênica, o catolicismo deseja dar uma guinada para 



destacar a presença dos seus “ordinários”, acenando o seu lenço branco 

para os orientais e os anglicanos. 

*** 

Antes, contudo, de examinarmos os depoimentos neo-

testamentários sobre a instituição e missão dos apóstolos, vamos 

indicar alguns despautérios pontifícios e conciliares cometidos no 

conteúdo da teologia vaticânica do episcopado, perguntando: 

 

A) Quando os apóstolos cuidaram de constituir sucessores? 

B) Quando Cristo quis a Sua Igreja como sociedade 

hierarquicamente ordenada? 

C) Onde o “testamento” dos apóstolos pelo qual conferiram a 

alguém “o múnus de completar e confirmar a obra por eles iniciada”? 

 

Existe um versículo invocado pelo sofisma da dogmática católica 

na pretensão de dar um lastro bíblico à sucessão e uma resposta às 

perguntas acima. É Mateus 28.20: “Eis que estou convosco todos os 

dias até à consumação dos séculos”. 

Ora, os apóstolos morreram. 

Logo, para que Cristo pudesse cumprir a Sua promessa de estar 

com eles até a consumação dos séculos, deveriam ter sucessores. Do 

contrário, a promessa de Cristo seria inócua, conclui o sofisma. 

Esse arrazoado sofístico-dogmático fica, porém, destruído ao se 

cotejar aquele versículo com estas palavras de Jesus: “Onde estiverem 

dois ou três reunidos em Meu Nome, ali estou no meio deles” 

(Mateus 18.20) 

Não é a mesma promessa? 

Toda vez que dois ou três, ou doze dos Seus discípulos, se 

reunirem em Nome de Jesus para orar, para pregar o Seu Evangelho, 

para fomentar o amor fraterno, Ele estará entre eles. Esta promessa é 

permanente até a consumação dos séculos.  

Aliás, o teólogo católico A. M. Javierre, em seu estudo “Le thème de 

la sucession des Apôtres dans la litterature chrétienne primitive” é levado 

a encontrar vislumbres dessa sucessão, não em o Novo Testamento, 

mas a partir de Clemente Romano, em sua carta “ad corintios” e que 

depois se desenvolveu no período sub-apostólico e na patrística. 

*** 

Passemos, pois, ao exame mais detido dos depoimentos neo-

testamentários sobre o assunto e sobre o conceito do vocábulo 

“APÓSTOLO”. 

O verbo grego “apostello” – pois nesse idioma é que foi escrito o 

Novo Testamento – encontrado nessa literatura 135 vezes, toma um 

aspecto teológico e significa: “enviar com autorização plena para o 



serviço no Reino de Deus”, ressaltando mais a “incumbência” ou 

“missão” em si. 

O verbo equivalente “pempo” é algumas vezes encontrado, 

sobretudo em João, quando se enfatiza o ato de enviar como tal. O 

verbo “apostello” destaca mais a “incumbência” ou a  “missão” que se 

confere ao envio. 

Aliás, em toda a literatura grega, mesmo a coiné, ambos os verbos, 

não se levando em conta estas nuances, têm o sentido fundamental. 

Deparamo-nos com o verbo “apostello”, “enviar”,  em: 

a) Mateus 10.5: “A estes doze enviou (“aposteilen”) Jesus...”. 

b) Lucas 22.35: “Quando vos mandei (“aposteila”) sem bolsa...”. 

c) Romanos 10.15: “E como pregarão se não forem enviados?” 

(“apostalosin”). 

d) 1ª Coríntios 1.17: “Não me enviou (“apesteilen”) Cristo para 

batizar...”. 

*** 

Quanto ao vocábulo (substantivo) grego “apostolos”, encontrado 

79 vezes repetido em o Novo Testamento, em sua conceituação neo- 

testamentária, deparamo-nos com os seguintes significados: 

A) Em sentido lato, alguém foi legalmente encarregado da 

representação de uma pessoa ou de um assunto, como no caso referido 

por Jesus em que estabelece um princípio geral: “O servo não é maior 

do que o seu senhor, nem o enviado (“apóstolos”) maior do que 

aquele que o enviou” (João 13.16). 

B) Em o Novo Testamento o vocábulo “apostolos” sempre designa 

“um homem que foi enviado; um enviado plenipotenciário”, uma espécie 

de embaixador, um legado a latere. Em o Novo Testamento, “apostolo” 

nunca se atribui a mulheres. 

Neste sentido que, aliás, se liga mui aproximadamente ao uso do 

verbo “apostello” no grego clássico, encontramos as seguintes 

referências relativas a encarregados (embaixadores, enviados): “Quanto 

a Tito, é meu companheiro e cooperador convosco; quanto a nossos 

irmãos são mensageiros das igrejas e glória de Cristo” (2ª Coríntios 

8.23). “Julguei, todavia, necessário mandar até vós a Epafrodito, 

por um lado meu irmão, cooperador e companheiro de lutas; e, por 

outro, vosso mensageiro e vosso auiliar nas minhas necessidades” 

(Filipenses 2.25). 

C) O próprio Jesus é denominado “apostolos”. “Considerai 

atentamente o Apóstolo e Sumo Sacerdote da nossa confissão, 

Jesus” (Hebreus 3.1). 

D) O significado neotestamentário realmente específico do vocábulo 

“apostolos” e que nos vai, em cinco tópicos, prender a atenção neste 

estudo, compete aos portadores oficias da proclamação evangélica. 



 

I 
Neste sentido, o termo é atribuído ao círculo dos Doze, inclusive 

Matias a quem foi “votado lugar com os onze apóstolos” (Atos 1.26), 

em lugar de Judas. 

O começo deste primeiro círculo de discípulos coube 

exclusivamente à iniciativa de Jesus que, pessoalmente, convocou, 

criou e formou o grupo. 

“Caminhando junto ao mar da Galileia, viu os irmãos Simão e 

André, que lançavam a rede ao mar, porque eram pescadores. Disse-

lhes Jesus: Vinde após Mim e Eu vos farei pescadores de homens. 

Então eles deixaram imediatamente as redes e O seguiram. Pouco 

mais tarde viu Tiago, filho de Zebedeu, e João, seu irmão, que 

estavam no barco consertando as redes. E logo os chamou. 

Deixando eles no barco a seu pai Zebedeu com os empregados, 

seguiram após Jesus” (Marcos 1.16-20). 

*** 

Para as pessoas habituadas à freqüência do idioma grego, não é 

difícil observar que o aparecimento do círculo dos Doze repousa, como  

no passo escriturístico acima transcrito, sobre verbos bem 

caracterizados: “kaleo, akolontheo”, que fixam uma relação de 

pertinência. 

Se os bispos conciliares do Vaticano II, tivessem entre os seus 

folguedos turísticos, examinado o caso, ao menos por curiosidade ou 

passa-tempo, constatariam que apenas esta observação de ordem 

idiomática, trar-lhes-ia o desmoronamento de seus sonhos sobre a 

sucessão apostólica. Reconheceriam que somente a iniciativa de Jesus 

criou e formou o grupo dos Doze e que essa iniciativa Ele não a 

transferiu a discípulo algum. Esse exame leva à conclusão incoercível 

de que o apostolado nunca pôde cristalizar-se em ofício. 

*** 

O fato relatado em Marcos 1.16-20 é mencionado, outrossim, em 

Mateus 4.18-22. 

Na vocação de Levi, que é mencionada também em Mateus 9.9, 

destacamos, ainda, a iniciativa pessoal de Jesus. “Quando ia 

passando, viu a Levi, filho de Alfeu, sentado na coletoria, e disse-

lhe: Segue-Me! Ele se levantou e O seguiu” (Marcos 2.14). 

Para quem desejar fixar este ensino neotestamentário, não julgo 

demais lembrar o texto de Marcos 3.13-19, onde vêm relacionados os 

nomes dos Doze, evidenciando a iniciativa pessoal de Jesus: “Chamou 

os que Ele mesmo quis”. “Depois subiu ao monte e chamou os que 

Ele mesmo quis, e vieram para junto dEle. Então designou doze 



para estarem com Ele e para os enviar a pregar, e a exercer a 

autoridade de expelir demônios. Eis os que designou: Simão, a 

quem acrescentou o nome de Pedro; Tiago, filho de Zebedeu, e 

João, seu irmão, aos quais deu o nome de Boanerges, que quer 

dizer filhos do trovão; André, Filipe, Bartolomeu, Mateus, Tomé, 

Tiago, filho de Alfeu, Tadeu, Simão o Zelote, e Judas Iscariotes, que 

foi também quem O traiu”. 

Os Doze também se encontram relacionados e enviados a 

proclamar as Boas Novas em Mateus 10.1-8. 

O terceiro evangelho sinótico, o evangelho segundo Lucas, por 

duas vezes, em 22.14 e 24.10, menciona os apóstolos como os 

componentes do grupo dos discípulos mais intimamente ligados à 

pessoa de Jesus Cristo. Em 6.12-16, onde relaciona os Doze, outrossim, 

destaca a estreita relação entre o apóstolo e a sua missão precisa de 

enviado. 

*** 

Jesus não mandou ninguém chamar outros. Não transferiu Sua 

iniciativa para ninguém. Fixe-se muito bem esta circunstância 

fundamental para se desvanecer definitivamente qualquer pretensão de 

uma espúria sucessão apostólica! 

*** 

Ninguém nem mesmo se ofereceu. Aliás, certa feita, Jesus expeliu 

uma legião de demônios de um endemoninhado na província dos 

gadarenos. 

Atônitos com o sucesso da cura daquele infeliz, porém mais 

alarmados com o prejuízo dos porcos que, em manada, se precipitaram 

despenhadeiro abaixo, rogavam-Lhe os gadarenos que se retirasse 

deles. A notícia de que Jesus era seguido por um grupo de escolhidos 

certamente despertou no miraculado o desejo de seguir o seu benfeitor. 

“O homem de quem tinham saído os demônios rogou-Lhe que o 

deixasse estar com Ele; Jesus, porém, o despediu, dizendo: Volta 

para casa e conta aos teus tudo o que Deus fez por ti” (Lucas 8.38-

39). 

Jesus não aceitou aquela apresentação tão espontânea! 

Por que a chamada para o grupo dos apóstolos Lhe é 

absolutamente reservada! 

 

II 
Esta iniciativa ou competência exclusiva e pessoal de Jesus 

demonstra com evidência que esta missão dos apóstolos não podia 

cristalizar-se em ofício, nem mesmo quando, após a Sua ascensão, se 

formaram as igrejas. 



Enfatizamos esta constatação porque o catolicismo romano 

dogmatiza que o episcopado imprime caráter, isto é, que os bispos, 

como sucessores dos apóstolos, exercem um ofício permanente. São 

bispos por toda a eternidade! 

Mas, para demonstrar, ainda, o conteúdo anti-neo-testamentário 

do catolicismo romano, também neste particular, verificamos uma 

missão dos Doze e não um ofício. 

Missão quer dizer incumbência no significado de concessão de 

pleno poder. Todavia, uma concessão limitada geográfica e 

temporariamente, restrita ao seu conteúdo, e não à pessoa. 

Encontramos dois testemunhos em abono da existência, entre os 

primeiros discípulos, de uma autorização ligada à pessoa de Cristo. 

“Disse-Lhe João: Mestre, vimos um homem que em Teu Nome expelia 

demônios, o qual não nos segue; e nós lho proibimos, porque não 

seguia conosco” (Marcos 9.38). 

Lucas, em seu evangelho, em concordância com o sentido teológico 

do vocábulo “apostolos”, cuja incumbência está vinculada à Pessoa de 

Cristo, menciona este mesmo incidente. “Falou João e disse: Mestre, 

vimos certo homem que em Teu Nome expelia demônios, e lho 

proibimos, porque não segue conosco” (Lucas 9.49). 

O enviado ou embaixador, em sua missão, ocupa o lugar, naquela 

determinada incumbência, daquele que o envia. Jesus, explicitamente, 

reconhece os Doze como estando em lugar dEle, quando afirma: “Quem 

vos recebe, a Mim Me recebe” (Mateus 10.40). Em Marcos 9.41, isto 

mesmo é mencionado com a ilustração daquele que lhes oferece um 

copo d’água. E Lucas menciona mesmo a oportunidade em que Jesus 

amplia aos simples discípulos o círculo daqueles que podem ficar em 

Seu lugar: “Quem vos der ouvidos, ouve-Me a Mim, e quem vos 

rejeitar, a Mim Me rejeita; quem, porém, Me rejeitar, rejeita Aquele 

que Me enviou” (Lucas 10.16). 

O clero gosta de aplicar a si exclusivamente esta passagem. Refere-

se ela, porém, aos discípulos de Jesus em geral. A todos eles e não a 

uma casta hierárquica! 

A dogmática católica aprecia sobremodo isolar textos 

escriturísticos do seu contexto, para servir de pretexto aos seus erros. A 

deturpação da Bíblia é o seu maior crime! 

A missão do apóstolo não se fundamenta na pessoa do portador 

dessa incumbência, mas única, exclusiva e absolutamente na pessoa 

de quem envia e no conteúdo da própria missão ou incumbência. 

A missão dos Doze se valoriza por dimanar da pessoa de Jesus 

Cristo e por conter a proclamação neo-testamentária. 

O apóstolo não é um procurador com todos os direitos sobre a 

incumbência de que é encarregado, inclusive o de substabelecer. 



Fica, sim, no exercício de sua missão, destituído de toda a 

influência pessoal sobre a configuração interna dessa mesma missão. 

Coloca-se ao lado de Cristo e subordina-se à Sua vontade. Exige-lhe 

Jesus uma total consagração no desempenho da incumbência que lhe 

foi outorgada. Valem lembradas as palavras de Jesus Cristo, citadas por 

Mateus em seguida à relação dos Doze: “A esses doze enviou Jesus, 

dando-lhes as seguintes instruções: Não tomeis rumo aos gentios, 

nem entreis em cidade de samaritanos; mas, de preferência, 

procurai as ovelhas perdidas da casa de Israel; e, à medida que 

seguirdes, pregai que está próximo o reino dos céus. Curai 

enfermos, ressuscitai mortos, purificai leprosos, expeli demônios; 

de graça recebestes, de graça dai. Não vos provereis de ouro, nem 

de prata, nem de cobre nos vossos cintos; nem de alforje para o 

caminho, nem de duas túnicas, nem de sandálias, nem de bordão; 

porque digno é o trabalhador do seu alimento. E, em qualquer 

cidade ou povoado em que entrardes, indagai quem neles é digno; e 

aí ficai até vos retirardes. Ao entrardes na casa, saudai-a; se, com 

efeito, a casa for digna, venha sobre ela a vossa paz; se, porém, não 

o for, torne para vós outros a vossa paz. Se alguém não vos receber, 

nem ouvir as vossas palavras, ao sairdes daquela casa ou daquela 

cidade, sacudi o pó dos vossos pés. Em verdade vos digo que menos 

rigor haverá para Sodoma e Gomorra, no dia do juízo, do que para 

aquela cidade. Eis que Eu vos envio como ovelhas para o meio de 

lobos; sede, portanto, prudentes como as serpentes e símplices 

como as pombas. E acautelai-vos dos homens; porque vos 

entregarão aos tribunais e vos açoitarão nas suas sinagogas; por 

Minha causa sereis levados à presença de governadores e de reis, 

para lhes servir de testemunho, a eles e aos gentios. E, quando vos 

entregarem, não cuideis em como, ou o que haveis de falar, porque 

naquela hora vos será concedido o que haveis de dizer; visto que 

não sois vós os que falais, mas o Espírito de vosso Pai é Quem fala 

em vós” (Mateus 10.5-20). 

Lucas, em 9.1-6, expõe de como o apóstolo deve se subordinar às 

orientações de Jesus Cristo: “Tendo Jesus convocado os doze, deu-

lhes poder e autoridade sobre todos os demônios, e para efetuarem 

curas. Também os enviou a pregar o reino de céus e a curar os 

enfermos. E disse-lhes: Nada leveis para o caminho, nem bordão 

nem alforje, nem pão, nem dinheiro, nem deveis ter duas túnicas. 

Na casa em que entrardes ali permanecei, e dali saireis. E onde 

quer que não vos receberem, ao sair daquela cidade, sacudi o pó 

dos vossos pés em testemunho contra eles. Então, saindo, 

percorriam todas as aldeias, anunciando o Evangelho e efetuando 

curas por toda parte”. 



Os Doze, em resultado dessa submissão a Cristo, não se 

dispuseram em hierarquia, segundo a quantidade de milagres 

efetuados, dos quais nem mesmo fizeram alarde. Os setenta, sim, é que 

se sentiram invadidos de grande alegria quando submetiam em Nome 

de Cristo os demônios (Lucas 10.17), a tal ponto que o próprio Jesus 

lhes recomenda que se alegrem mais por terem seus nomes inscritos 

nos céus (Lucas 10.20). 

 

III 
A corroborar a constatação de que os apóstolos estavam investidos 

de uma missão e não empossados num ofício, ainda vale a verificação 

de que os Doze são chamados apóstolos e discípulos. 

Em Mateus 10.1, o escritor sacro diz: “Tendo chamado os Seus 

doze discípulos, deu-lhes Jesus autoridade sobre espíritos 

imundos...”. Logo a seguir, no verso 2, salienta: “Ora, os nomes dos 

doze apóstolos são estes...”. Os personagens são os mesmos doze. 

Então, por que esta diversidade de tratamento: discípulos e apóstolos? 

É porque entre estes dois momentos encontra-se o ato de enviar: “A 

estes doze enviou Jesus...” (Mateus 10.5). Enquanto enviados são 

apóstolos; antes do envio ou cumprida a missão, são discípulos. 

Notável é verificarmos que, logo depois, Mateus volta a chamar os 

Doze de discípulos. “Tendo acabado Jesus de dar estas instruções a 

Seus doze discípulos...” (Mateus 11.1). 

Marcos, ao relatar a viagem de Jesus a Nazaré, diz que Ele chegou 

seguido dos Seus discípulos (Marcos 6.1). Em vista da incredulidade 

dos Seus parentes e dos nazarenos, “percorria as aldeias 

circunvizinhas, a ensinar” (Marcos 6.6). “Chamou Jesus os doze e 

passou a enviá-los de dois a dois...” (Marcos 6.7). “Então, saindo 

eles, pregavam ao povo que se arrependesse” (Marcos 6.12). 

É digna de atenta consideração esta diversidade de tratamento.  

Em Marcos 6.1, os Doze são mencionados discípulos. Em Marcos 6.7, 

encontramo-los recebendo uma incumbência especial. Marcos 6.30 

especifica o termo apóstolos quando os Doze regressam para junto de 

Jesus e Lhe contam como se houveram no desempenho da 

incumbência ou missão. 

Convidou-os, certa feita Jesus para um descanso (Marcos 6.31). 

Mas tarde, “em declinando a tarde, vieram os discípulos a Jesus” 

(Marcos 6.35). Aqui o escritor sacro torna a tratar os Doze de 

discípulos. A missão havia sido cumprida! No cumprimento dela eram 

designados apóstolos. Incumbência executada, são tratados, de novo, 

como discípulos. 



Aliás, se observarmos no verso 14 do capítulo 3 de Marcos, 

podemos verificar que os Doze foram chamados para discípulos e para 

apóstolos, para o discipulado e para o apostolado. Jesus “então 

designou doze para estarem com Ele (discipulado) e para os enviar a 

pregar (apostolado)”. 

Verificamos nestas passagens tão incisivas que o termo apóstolo 

não designa um ofício com caráter indelével e permanente. 

 

IV 
Durante o ministério público de Jesus Cristo, podemos constatar o 

fato da escolha dos Doze postos em círculo mais próximo dEle. Com 

esses discípulos tímidos e desesperançados, Jesus trabalhou para 

exercitá-los no intuito de fazê-los homens dedicados e ativos. Durante 

esse período foram apóstolos, munidos de credenciais intransferíveis, 

com a específica missão, geográfica e temporariamente limitada, de 

pregar. 

Com a Sua ressurreição, Jesus consumou o resgate dos homens. 

E, como ressuscitado, Ele renovou a incumbência dos discípulos, 

efetivando-os no apostolado. De agora por diante, esta efetivação 

consista em serem eles apóstolos com a missão específica de 

testemunhar do Cristo ressuscitado. “Recebereis poder, ao descer 

sobre vós o Espírito Santo, e sereis Minhas testemunhas tanto em 

Jerusalém, como em toda a Judéia e Samaria, e até aos confins da 

terra” (Atos 1.8). 

Testemunhas seriam de tudo, porquanto desde o princípio 

estiveram com Jesus (João 15.27). Testemunhas, de modo especial, de 

Sua morte (Lucas 24.48). Mas, testemunhas, de modo especialíssimo, 

deveriam ser da Sua ressurreição (Atos 1.22) e é exatamente para isso 

que foram investidos do apostolado. E o terem visto Cristo ressuscitado 

era a condição fundamental de sua missão apostólica. 

Na sua primeira proclamação, após a descida do Espírito Santo, 

Pedro cumpre sua missão específica de apóstolo ao declarar: “A esse 

Jesus Deus ressuscitou, do que todos nós somos testemunhas” 

(Atos 2.32). 

Por que a ênfase apostólica no testemunhar a ressurreição de 

Cristo? 

É porque “se Cristo não ressuscitou, é vã a nossa pregação e vã 

a vossa fé” (1ª Coríntios 15.14). 

Mais ainda. Se Cristo não houvesse ressuscitado, os apóstolos 

seriam “falsas testemunhas de Deus” (1ª Coríntios 15.15). 

Por que Jesus designou aos Doze (incluindo Matias – Atos 1.22) a 

incumbência específica de testemunharem a Sua ressurreição? 



Jesus, por várias vezes, predissera esse acontecimento. 

Lembraram-se disso após a Sua morte os príncipes dos sacerdotes e os 

fariseus e foram à casa de Pilatos, dizendo: “Senhor, lembramo-nos de 

que Aquele embusteiro, enquanto vivia, disse: Depois de três dias 

ressuscitarei. Ordena, pois, que o sepulcro seja guardado com 

segurança até ao terceiro dia, para que não suceda que, vindo os 

discípulos, O roubem, e depois digam ao povo: Ressuscitou dos 

mortos; e será o último embuste pior do que o primeiro” (Mateus 

27.63-64). 

Perceberam, antecipadamente, a importância do fato da 

ressurreição. Sentiram na sua maldade, sem o perceberem, o valor do 

depoimento dos discípulos. 

Soldados montaram guarda. E selaram a pedra (Mateus 27.66). 

Ocorrido o fato da ressurreição, apesar de todas as medidas por 

eles adotadas, “reunindo-se eles em conselho com os anciãos, deram 

grande soma de dinheiro aos soldados, recomendando-lhes que 

dissessem: Vieram de noite os discípulos dEle e O roubaram, 

enquanto dormíamos. Caso isto chegue ao conhecimento do 

governador, nos o persuadiremos, e vos poremos em segurança. 

Eles, recebendo o dinheiro, fizeram como estavam instruídos. Esta 

versão divulgou-se entre os judeus até ao dia de hoje” (Mateus 

28.12- 15). 

Sendo a Sua própria ressurreição o fato fundamental e o milagre 

primordialíssimo na demonstração de Sua Divindade e sendo, ainda, a 

garantia indestrutível do resgate exuberante dos pecados levado a efeito 

pela Sua morte, tinha Jesus o máximo empenho de que tal 

acontecimento fosse divulgado amplamente e testemunhado por 

testemunhas oficiais. 

Nem todas as testemunhas da ressurreição foram chamadas para 

serem apóstolos. 

Mesmo sendo as primeiras testemunhas daquele glorioso 

acontecimento, as mulheres “Maria Madalena e a outra Maria” 

(Mateus 28.1) não foram chamadas à incumbência especial dos 

apóstolos. Nem um dos soldados da guarda (Mateus 28.66), nem os 

“mais de 500 irmãos” (1ª Coríntios 15.6) que viram o Ressuscitado 

foram convocados a se tornarem apóstolos. 

Os Doze recebem uma posição especial de autoridade. Seu 

encontro com Cristo ressuscitado é a base fundamental do seu 

apostolado e a proclamação de Jesus ressurreto é a incumbência 

pessoal que o Senhor lhes atribui. Tornam-se na execução dessa 

incumbência os apóstolos, os embaixadores, os enviados para uma 

tarefa bem concreta que, automaticamente, se transforma em atividade 

missionária. Como produto desta, a nova e santa Jerusalém há de ser 



acrescida, sendo eles mesmos os seus Doze Fundamentos (Apocalipse 

21.14). 

Sublinhemos em cores fortes: os apóstolos, munidos de credencias 

intransmissíveis, foram constituídos oficiais ou embaixadores 

extraordinários, como testemunhas presenciais de Cristo ressuscitado 

(Atos 1.23), que “foi designado Filho de Deus com poder, segundo o 

espírito de santidade, pela ressurreição dos mortos” (Romanos 1.4). 

Em nenhum destes depoimentos neo-testamentários encontramos 

menção sobre uma possível sucessão apostólica. Os apóstolos não se 

constituem em uma classe ou casta interminável até o fim dos tempos. 

E é mesmo de se significar esta observação: Em grande parte, é 

desconhecido o destino dos apóstolos. 

A outorga da missão específica de testemunhas do Senhor 

ressuscitado ocorreu apenas uma vez e foi atribuída somente para o 

grupo dos eleitos. Conclui-se, evidentemente, que o apostolado ficou 

restrito exclusivamente à primeira geração. 

Não tiveram sucessores. Os apóstolos se nivelam com os profetas 

da Antiga Aliança. Se a estes coube a preparação do povo para a vinda 

do Messias, aos apóstolos coube a proclamação do cumprimento das 

promessas em Jesus Cristo ressuscitado dentre os mortos. Por isso e 

porque estes não se alongam numa sucessão interminável e nem 

estabelecem um ofício eclesiástico é que, com a morte do último deles, 

João, encerrou-se o período bíblico. 

Apesar do convívio íntimo e diuturno com Jesus durante o tempo 

de Sua existência terrena, conforme promessa dEle próprio, para 

completarem o período bíblico, eles receberiam o Espírito Santo  para 

lhes ensinar “todas as cousas” e fazer “lembrar de tudo o que lhes 

tenho dito”  (João 14.26). 

 

V 
Quando o Concílio Ecumênico Vaticano II, em seu documento 

máximo, a Constituição Dogmática “Lumen Gentium”, sob os § 20 e 21, 

desenvolve a tese inglória, porque anti-bíblica, da sucessão apostólica, 

declara que os apóstolos mesmo transmitiram aos seus colaboradores 

mediante a imposição de mãos este dom espiritual (cf. 1ª Timóteo 4.14; 

2ª Timóteo 1.6-7), que chegou até nós pela sagração episcopal”, não 

indica nenhuma passagem neo-testamentária em que se encontre um 

dos Doze estabelecendo a imposição das mãos como sinal de estabelecer 

sucessores. E jamais algum deles impôs suas mãos para isso! 

Naquele tempo, “mandou o rei Herodes prender alguns da igreja 

para os maltratar, fazendo passar ao fio da espada a Tiago, irmão de 

João” (Atos 12.1-2). Pergunta-se: quem foi o sucessor de Tiago? 



Matias, ao assumir o lugar de Judas Iscariotes entre os Doze – não 

como seu sucessor! – para completar o grupo das testemunhas da 

ressurreição (Atos 1.22-26), não recebeu a imposição das mãos de 

nenhum apóstolo. Relativamente à eleição de Matias, a falta do aspecto 

da sucessão é tão evidente que nem a Constituição Dogmática Lumen 

Gentium (habituada a torcer o sentido das Escrituras) a invoca nesse 

caso. 

Dogmatiza o catolicismo romano que a imposição das mãos é a 

essência do “sacramento da ordem”, o qual, dentro do seu próprio 

conceito, teria sido instituído por Jesus Cristo. 

A imposição das mãos – analisemo-la com diligência – todavia, foi 

praticada desde remotíssimas eras do Antigo Testamento, significando 

consagração a um cargo ou concessão de uma bênção. Como exemplo, 

vamos recordar Israel estendendo a mão direita para abençoar (Gênesis 

48.14). 

Deus recomendou a Moisés: “Farás chegar os levitas perante a 

tenda da congregação; e ajuntarás toda a congregação dos filhos de 

Israel. Quando, pois, fizeres chegar os levitas perante o Senhor, os 

filhos de Israel porão as mãos sobre eles” (Números 8.9-10), para 

terem poder de exercer o seu cargo. 

Quando Josué foi designado para continuar a dirigir o povo 

escolhido, disse Deus a Moisés: “Toma a José, filho de Num, homem 

em quem há o Espírito e impõe-lhe as mãos” (Números 27.18). 

Esta imposição das mãos não pode se considerada como um 

“sacramento de ordem” em o Novo Testamento porque Jesus Cristo nem 

a instituiu e nem a renovou, visto que, em vez de impor as mãos, 

soprou sobre os Seus discípulos (Lucas 24.33-36 combinado com João 

20.19-23)  que estavam com os Onze. 

Pelo evangelista Marcos (10.16), consta que Jesus impôs as mãos 

às crianças que abençoava, não constando que delas haja feito 

sacerdotes. Impôs as mãos sobre os doentes quem nem por isso os fez 

sacerdotes. 

Fundamentar esta cerimônia sobre a imposição das mãos 

praticada em Atos dos Apóstolos e nas Cartas Paulinas (Atos 6.6; 19.6; 

1ª Timóteo 4.14) seria contestar a declaração do Concílio de Trento que 

dogmatiza haver sido Jesus Cristo quem instituiu todos os 

“sacramentos”. 

Atribuir a Jesus Cristo esta cerimônia é atribuir-lhe uma coisa que 

nunca fez. Atribuí-la aos apóstolos é fazer desaparecer o “sacramento” e 

jogar o Concílio de Trento contra o próprio Concílio de Trento que, 

reconhecendo a dificuldade, nem quis pronunciar-se sobre em que 

consistia realmente a essência do “sacramento da ordem”. 



Aliás, esse assunto sobre a essência da “ordenação sacerdotal” é da 

“sagração episcopal” causou grandes celeumas no catolicismo romano, 

apesar do papa Leão XIII, em sua epístola “Apostolicae Curae”, de 13 de 

setembro de 1896, considerar o episcopado como o “summum 

sacerdotium, sacri ministerii summa”. 

No século VI, surgiu até uma imposição dos evangelhos como a 

essência do rito da sagração episcopal. Através dos séculos e apesar da 

definição do Concílio de Florença em seu decreto aos Armênios, 

criaram-se entre os teólogos católicos seis correntes sobre o assunto, 

conforme um deles, Van Rossum, enumera. 

Evidentemente que as disputas surgidas demonstram a falta de 

base bíblica no caso. 

Somente em 30 de novembro de 1947 que o papa Pio XII, com a 

Constituição Apostólica “Sacramentum Ordinis”, que não tem efeito 

retroativo, pôs fim à querela dos teólogos romanistas. No rito das 

ordenações eclesiásticas, foram inserindo diversas imposições de mãos, 

feitas pelo ordenante. À falta de um pronunciamento definitivo dos 

Concílios e dos papas, uma corrente forte de teólogos (Billot, Noldin, 

Tanquerey, Hervé, Merkelbach) admitia também a entrega dos 

instrumentos (cálice e patena para os simples padres e os evangelhos 

para os bispos) como necessária à essência desse “sacramento”. 

Apesar de ser a doutrina da sucessão apostólica muito importante 

para as pretensões do imperialismo católico romano, arrastaram-se por 

longos séculos as disputas relativas ao rito da imposição das mãos 

como elemento transmissor daquela sucessão. Coube ao papa Pio XII, 

afinal, decidir – e em pleno século XX somente – que a matéria do 

“sacramento da ordem” é simplesmente a imposição das mãos. Mas, 

para a validade deste gesto material (imposição das mãos) é necessária 

– imprescindivelmente necessária! – a forma estereotipada, isto é, um 

conjunto de palavras que o acompanham. Aquele, sem estas, não 

transmite sucessão alguma. Como estas sem aquele se tornam sem 

qualquer efeito sacramental. 

Para definir infalivelmente este assunto que se arrastou entre 

disputas multisseculares, Pio XII usou estas expressões: “Tendo 

invocado as Luzes Divinas, pela nossa suprema autoridade apostólica e 

conhecimento certo, declaramos e, tanto quanto seja necessário, 

definimos e dispomos: A matéria das sagradas ordens (diaconato, 

presbiterato e episcopado) consiste somente em uma imposição das 

mãos; a única forma, porém, são as palavras pronunciadas na 

aplicação desta matéria, as quais, de si mesmas, significam os efeitos 

sacramentais, isto é, o poder da ordem e a graça do Espírito Santo, e, 

nesse sentido foram recebidas e são usadas pela Igreja”. 



Eis as expressões pontifícias em latim, a língua oficial do Vaticano: 

“Divino Lumine invocato, suprema Nostra Apostolica Auctoritate et certa 

scientia declaramus et quastenus opus sit, decernimus et disponimus: 

Sacrarum Ordinum Diaconatus, Presbyteratus et Episcopatus materiam 

eamque unam essa manuum impositionem; formam vero itemque unam 

esse verba applicationem hujus materiae determinantia, quibus univoce 

significantur effectus sacramentales – scilicet potestas ordinis et gratia 

Spiritus Sancti – quaeque ab Ecclesia qua talia accipiuntur et 

usurpantur”. 

*** 

De modo que, na sagração episcopal, não basta a simples 

imposição das mãos feita pelo consagrante. Para determinar a sucessão 

apostólica ao aplicar validamente o “sacramento da ordem”, são 

exigidas as seguintes palavras rituais: “Completa o coroamento da Tua 

glorificação, santifica-o com o orvalho do Teu ungüento celeste”. No 

latim, o bispo consagrante diz assim: “Comple in sacerdote Tuo ministerii 

tui summam et ornamentis totius glorificationis instructum caelestis 

unguenti rore sanctifica”. 

Para fundamentar biblicamente a imposição das mãos como rito 

necessário para a transmissão sacramental da sucessão apostólica, a 

dogmática católica invoca os textos: 1ª Timóteo 4.14 e 2ª Timóteo 1.6. 

Todavia, reconhece a insuficiência desse gesto apenas. Está tão 

convencida da incapacidade desse rito em produzir o que ela quer – o 

sacramento da ordem, transmissor da sucessão apostólica – que 

engendrou um punhado de palavras para acompanhá-lo, cuja ausência 

implica em inoqüidade do gesto da imposição das mãos. É a própria 

dogmática católica a reconhecer que esse gesto não tem poder algum de 

produzir o que ela deseja. 

Desafio todos os teólogos católicos, todos os Concílios, todos os 

papas a que me apresentem o lugar das Escrituras Sagradas onde se 

encontram aquelas palavras da forma consecratória dos bispos, 

julgadas tão extremamente importantes a tal ponto que a sua ausência 

implicaria na inutilidade do gesto de impor as mãos. Apontem-me em 

Atos dos Apóstolos ou nas Epístolas Paulinas. Digam-me qual dos 

apóstolos que delas fez uso. Se nenhum deles poderá satisfazer-me é 

porque os bispos não passam de fantoches! Pierrôs é que são! 

*** 

São, outrossim, tamanhas as contradições entre as definições 

papais e conciliares que muito me admiram os aplausos endereçados ao 

ecumenismo católico romano por alguns evangélicos. Não posso 

compreender como é que aqueles que dispõem do alimento sólido da 

Palavra de Deus possam desejar chafurdar-se em lodaçal tão movediço. 



A única explicação é a ignorância dessas monstruosas contradições. 

Sobre esse assunto, vou apresentar uma. 

O Concílio de Florença, em seu decreto aos Armênios, 

dogmaticamente, definiu: “O sexto sacramento é o da ordem, cuja 

matéria é aquela por cuja entrega é conferida a ordem; assim, o 

presbiterato [ou sacerdócio] é transmitido [ou conferido] pela entrega do 

cálice com vinho e da patena com o pão... A forma do sacerdócio é 

“recebe o poder de oferecer, na Igreja, o sacrifício pelos vivos e pelos 

defuntos, em nome do Pai, e do Filho, e do Espírito Santo”. A Bula 

“Exultate Deo”, de 22 de novembro de 1439, desse Concílio de Florença, 

o décimo sexto dos ecumênicos, assinada pelo papa Eugênio IV, traz o 

decreto aos Armênios, em que definiu a questão com as seguintes 

expressões latinas, das quais acima demos a tradução: “Sextum 

sacramentum est ordinis, cujus materia est illud, per cujus traditionem 

confertur ordo; sicut presbyteratus traditur per calicis cum vino et 

patenae cum pane porrectionem... Forma sacerdotii talis est: accipe 

potestatem offerendi sacrificium in Ecclesia pro vivis et mortuis, in nomine 

Patris, et Filii, et Spiritus Sancti”. 

E na recente Constituição Apostólica “Sacramentum Ordinis”, Pio 

XII define, também infalivelmente, que a essência do sacramento da 

ordem se constitui da imposição das mãos, como matéria, e de palavras 

diferentes, como a forma. 

Duas definições dogmáticas contraditórias! Flagrante antilogia! A 

instituição religiosa que, “investida do dom da infalibilidade” (???), as 

propõe, merece algum crédito ecumenista? 

*** 

Todavia, essas definições dogmáticas, tanto a de Pio XII, como a do 

Vaticano II, abriram uma nova área para dúvidas teológicas. 

O Concílio de Florença e o Concílio de Trento, na esteira de 

Jerônimo, definiram que são sete os “sacramentos” e anatematizaram 

quem dissesse diferente ou alegasse que são seis ou oito. Mas, uma 

corrente, a moderna teologia do episcopado católico, baseada nas 

últimas definições sobre o tema, aceita o sacramento do episcopado 

além do sacramento da ordem (presbiterato ou sacerdócio), pois o rito 

da consagração episcopal encerra, de fato, todos os elementos de um 

sacramento distinto (21). Nesse caso, os “sacramentos” passam a ser 

oito? E as excomunhões tridentinas não atemorizam e fazem recuar os 

modernos teólogos? 

Eis a insegurança da situação de quem escolheu por rocha a 

soberba pontifícia! 

É de se lamentar a falta de observação por parte dos que aceitam o 

convite ecumenista proposto pelos corifeus de uma sucessão apostólica 



biblicamente infundada, mas que serve aos interesses de domínio 

católico romano. 

 

.oOo. 

 

 

CAPÍTULO 6 
 

SUCESSÃO APOSTÓLICA E 

COLEGIALIDADE EPISCOPAL. 

QUAL É O MAIOR LOGRO? 
 

PAULO NÃO FOI um apóstolo entre os demais. É o Apóstolo 

por excelência! O Apóstolo por antonomásia!!! É o Apóstolo épico! 

Sua atuação esgota exuberantemente o conceito de apóstolo tanto 

em extensão como em profundidade. 

Apologista de Cristo nas sinagogas e nas igrejas, nas cortes e nas 

praças, no sinédrio e na prisão, nas viagens e na literatura inspirada. 

Paulo é o Apóstolo Ecumênico porque sua luta atingiu a vastidão dos 

dois Continentes. É o Apóstolo Ecumênico porque impertérrito defensor 

da unidade do Israel de Deus em lealdade a Jesus Cristo. 

Sua presença no ambiente neo-testamentário é uma contradição 

viva, eloqüente, definitiva a todas as pretensões do catolicismo romano. 

É um pesadelo para a sua suposta sucessão e utópica colegialidade 

episcopal. 

Com que gosto os hierarcas católicos arrancariam dos Livros 

Sacros certas páginas paulinas! 

Os católicos são informados de que os seus bispos são os 

sucessores dos apóstolos e que, por isso, eles merecem as honras 

tributadas aos príncipes. 

Para que seja registrada permanentemente essa doutrina anti-

bíblica no meio dos seus fiéis é que o catolicismo romano usa tanto a 

palavra apóstolo e o seu derivado: apostolado. 

Há uma irmandade caracterizada pelas senhoras de idade 

intitulada “Apostolado da Oração”. A “Ação Católica” se distingue pelo 

seu método: o “apostolado” do leigo para o leigo. Na “Cruzada 

Eucarística Infantil”, que é o “apostolado da oração e do sacrifício” entre 

as crianças, existe na esfera de sua diretoria o cargo de “apóstolo”. Ele 



mesmo, o catolicismo romano, intitula-se falsamente de igreja católica 

apostólica romana. 

Certa feita, discorrendo sobre a sucessão apostólica, um prelado 

(dentro da nomenclatura romanista, esta palavra também significa 

bispo) explicava que os apóstolos sagraram os bispos, pela imposição 

das mãos. E que estes bispos foram sagrando outros. E assim, 

sucessivamente, até aos dias de hoje. E, para ilustrar, dizia que, na sua 

árvore genealógica de antepassados episcopais, ele descendia de Pedro. 

Paulo, porém, destrói todo este castelo de cartas e nos reveste de 

armadura açacalada para este combate contra tamanhos embustes.. 

Qualquer um que ler os Atos dos Apóstolos e as Epístolas Paulinas 

jamais irá encontrar Paulo recebendo a imposição das mãos de nenhum 

dos Doze. 

A forte consciência do seu apostolado está na  existência de sua 

vocação. Em Atos (9.1-18), encontramos relatada a sua conversão. Esta 

se caracteriza pela experiência da ruptura brusca e definitiva com o seu 

passado. Eis o contraste vivo: “Saulo, respirando ainda ameaças e 

morte contra os discípulos do Senhor,...” (Atos 9.1) – um sanguinário 

excitado pela morte de Estevão, na qual “consentia” (Atos 8.1)! – agora, 

na Estrada de Damasco, “tremendo e atônito” (Atos 9.6 – Corrigida), 

“se levantou Saulo da terra” (Atos 9.8), transformado em um 

“instrumento escolhido” (Atos 9.15), “logo pregava, nas sinagogas, a 

Jesus, afirmando que Este é o Filho de Deus” (Atos 9.20). 

Esta experiência dá-lhe persuasão viva da incumbência de apóstolo 

que lhe foi determinada naquele seu encontro com Jesus na Estrada de 

Damasco. Nenhum dos Doze correu a impor-lhe as mãos. Nenhum 

homem foi sagrá-lo. 

A convicção nítida de sua missão encontra expressões desabridas 

nas discussões com aqueles que pretendiam considerá-lo um apóstolo 

de segunda categoria por não haver feito parte do grupo dos discípulos 

de Jesus enquanto viveu nesta terra e muito menos no círculo dos 

Doze. Esta circunstância cabalmente confirma que estava arraigada a 

idéia de se constituírem os Doze em grupo muito especial precisamente 

pela chamada pessoal de Jesus. 

Paulo, cujo apostolado não era um embuste, jamais aceitaria a 

condição de espalhador de mitos, como são os bispos católicos, 

pretensos herdeiros dos apóstolos. 

Sai a campo da luta e, enérgico, escreve aos gálatas: “Paulo, 

apóstolo, não da parte de homens, nem por intermédio de homem 

algum, mas por Jesus Cristo e por Deus Pai, que O ressuscitou 

dentre os mortos” (Gálatas 1.1). “Faço-vos, porém, saber, irmãos, 

que o Evangelho por mim anunciado não é segundo o homem; 

porque eu não o recebi, nem o aprendi de homem algum, mas 



mediante revelação de Jesus Cristo” (Gálatas 1.11-12). Estas 

declarações confiram ser a sua missão decorrente apenas da iniciativa 

pessoal de Jesus Cristo, que o chamou. 

Não recebeu imposição das mãos de ninguém e é o Apóstolo por 

excelência! 

Para se desincumbir da sua missão apostolar, Paulo não consultou 

nem a carne e nem o sangue (Gálatas 1.16). E muito menos dependeu 

de qualquer anuência dos que já antes eram apóstolos (Gálatas 1.17). 

Só depois de passados três anos é que foi a Jerusalém e visitou Pedro, 

com quem ficou quinze dias. Oportunidade em que também viu Tiago, 

irmão do Senhor (Gálatas 1.18-19). 

A transição do judaísmo para o Cristianismo foi um processo lento 

para alguns dos primeiros judeus convertidos. Dentre estes havia 

fariseus (Atos 15.5) que, para salvação (Atos 15.1), exigiam fossem os 

gentios circuncidados e que “guardassem a lei de Moisés” (Atos 15.5). 

Estes são chamados de “judaizantes” ou “legalistas”, para os quais o 

Cristianismo deveria ser o verdadeiro judaísmo. E, na sua idéia fixa, 

defendiam com intransigência que todos os cristãos deveriam de 

submeter-se à Lei Levítica e ao governo sacerdotal judeu. Por isso, 

concluíam pela necessidade de se submeterem os gentios ao rito da 

circuncisão que os faria judeus naturalizados ou prosélitos, antes  de 

entrarem na comunhão de Cristo. 

Os “judaizantes” ou “legalistas” desfrutavam de muito prestígio 

entre os crentes porque, além de terem visto Jesus na carne, eram 

devotos, ultra-nacionalistas e providos de bens materiais. Estas 

circunstâncias lhes davam ênfase na oposição a Paulo. Esta oposição 

atingiu o clímax na reunião de Jerusalém (Atos 15) ao provocar 

“contenda e não pequena discussão com eles” (Atos 15.2). 

A expressão vernácula “contenda e não pequena discussão” não 

traduz bem o original. Este usa a mesma palavra grega no caso de 

Barrabás, traduzida por “sedição” (Lucas 23.19) e no caso da pregação 

de Paulo em Éfeso, que provocou “sedição” (Atos 19.40). Paulo aí, 

contra os “judaizantes” ou “legalistas”, provocou um motim, uma 

sedição, uma revolta por não se conformar que tentassem a Deus, 

“pondo sobre a cerviz dos discípulos um jugo que nem nossos pais 

puderam suportar” (Atos 15.10). 

Em sua luta ecumênica, Paulo tinha em Cristo a sua própria vida. 

“Para mim, o viver é Cristo”! (Filipenses 1.21). 

Os “judaizantes”, adversários e denigridores da missão 

evangelizadora de Paulo, enviavam emissários ousados por todas as 

artes, tentando anular a sua pregação, impondo o rito da circuncisão e 

a observância da Lei de Moisés aos gentios convertidos, pelo que estes 



se incorporariam a Israel a fim de serem salvos completamente e 

poderem gozar da comunhão nas igrejas. 

Era um ecumenismo judaico, pois o Cristianismo não passaria de 

uma seita nazarena dentro do judaísmo. 

Muitas pessoas foram influenciadas. E chegaram a acreditar na 

salvação pela graça de Jesus Cristo, mas supunham 

imprescindivelmente necessárias as cerimônias da Lei a fim de poderem 

participar da comunhão das igrejas, compostas, naquele tempo, em 

grande parte de judeus. 

Um parêntesis necessário! Assim como, pela circuncisão, o judeu 

era agregado a Israel, o catolicismo romano ensina que “pelo batismo os 

fiéis são incorporados à igreja” (22), que “os fiéis pelo batismo foram 

incorporados a Cristo” (23) e ensina, mais ainda, que “justificados pela 

fé no batismo, eles são incorporados a Cristo” (24). 

Esta confirmação dos dogmas sobre o batismo pelo Concílio 

Vaticano II não pode ser abordada à base das Escrituras Sagradas. De 

fato, a circuncisão foi o rito fundamental e, em conseqüência, o mais 

importante do judaísmo. Jesus, todavia, jamais pensou em instituir um 

batismo como sucedâneo ou sucessor – ah! a mania romanista de 

sucessão! – da circuncisão. Aliás, pergunte-se em vão aos teólogos 

católicos quando e em que parte dos evangelhos poderemos encontrar a 

instituição por Cristo do batismo, como “sacramento”. Pois bem, na 

assembléia de Jerusalém (Atos 15.1-30) e nas cartas aos Romanos e, de 

maneira especialíssima, aos Galátas, Paulo, negando peremptoriamente 

a necessidade da circuncisão como condição de serem salvos os gentios, 

destrói quaisquer pretensões de sobrevivência para qualquer rito de 

aspecto sacramental. 

Encerrando o parêntesis, continuemos. 

Apesar de darem o seu apoio aos princípios evangélicos das 

pregações de Paulo, os “reputados colunas” (Gálatas 2.9), isto é, Tiago, 

Pedro e João, pessoalmente, simpatizaram-se com os prestigiosos e 

ousados “judaizantes”, demonstrando-lhes grande consideração. Essa 

simpatia elevou-se a tal ponto que, socialmente, se comprometeram 

com eles. Dos três, Pedro – pobre infalibilidade!!! – foi o mais audaz e 

levou uma advertência severa de Paulo, cujo apostolado não herdara 

por sucessão alguma (Gálatas 1.1). 

Na sua legítima auto-consciência apostólica, Paulo, no incidente de 

Antioquia, nos concede, ainda outra vez, argumentos da não existência 

de qualquer ordem hierárquica entre os apóstolos, e muito menos 

qualquer primado de Pedro, ao qual não estava submisso. 

Ao escrever aos crentes gálatas, narra-lhes Paulo o incidente de 

Antioquia. “Quando, porém, Cefas veio a Antioquia, resisti-lhe face 



a face, porque se tornara repreensível” (Gálatas 2.11). Revela o 

apóstolo, sem ambages, que Pedro não andava bem e “não procedia 

corretamente segundo a verdade do Evangelho” (Gálatas 2.14).  

Diz o catolicismo haver sido Pedro o primeiro papa. E, como papa, 

evidentemente enquadrado no pretenso e utópico privilégio de 

infalibilidade. 

A atitude desabrida de Paulo em Antioquia nega a Pedro qualquer 

superioridade hierárquica e destrói qualquer indício de papolatria. E o 

próprio Pedro, não andando “corretamente segundo a verdade do 

Evangelho” demonstra, outrossim, que não está investido de 

infalibilidade alguma. 

O seu erro em Antioquia – que foi de doutrina e não de mera 

disciplina (“não procedia corretamente segundo a verdade do 

Evangelho” – Gálatas 2.14) digo, o seu erro em Antioquia, se não fosse 

a intervenção desassombrada de Paulo, teria posto em perigo o 

Cristianismo, limitando-o a uma seita de judeus e seus prosélitos, como 

o farisaísmo e o saduceísmo. 

Pedro e Barnabé! Ao relatar o incidente em Gálatas 2.11-15, Paulo 

destaca a reprimenda que dirigiu a Pedro. E de propósito para 

desabonar qualquer invocação aparentemente neotestamentária em 

favor do dogma da infalibilidade. A misericórdia divina prevê remédios 

para preservar os Seus! 

Os 2.500 bispos reunidos no Concílio Ecumênico Vaticano II 

esqueceram-se de ler esses fatos mencionados em Gálatas e, por isso, 

apuseram suas “venerandas” assinaturas à Constituição Dogmática 

“Lumen Gentium”, que, em seu § 22, declara: “O colégio apostólico ou o 

corpo episcopal não tem autoridade se nele não se considera incluído, 

como chefe, o romano pontífice, sucessor de Pedro”  

(25); e que, em seu § 23, diz “o romano pontífice, como sucessor de 

Pedro, é o perpétuo e visível princípio e fundamento da unidade quer 

dos bispos, quer da multidão dos fiéis” (26). 

Paulo é mesmo um caso sério! 

Com sua atitude independente, demonstra que Pedro não exercia 

nenhuma atribuição jurídico no sentido da unidade entre os apóstolos e 

os primeiros crentes! O centro de toda a unidade entre eles é Cristo! 

A posição do apóstolo, que os sofismas católicos não amolgam, 

outrossim desmantela toda a teologia da colegialidade episcopal 

consubstanciada, também, no último Concílio Ecumênico, quando 

afirma: “Assim como, por disposição do Senhor, são Pedro e os outros 

apóstolos constituem um colégio apostólico, paralelamente o romano 

pontífice, sucessor de Pedro e os bispos, sucessores dos apóstolos, 

estão unidos entre si” (27). 



No mesmo dia da promulgação da Constituição Dogmática “Lumem 

Gentium” sobre a igreja, isto é, em 21 de novembro de 1964, em 

decorrência ou em complemento desta, o Concílio Vaticano II 

oficialmente estabelece, através de seu Decreto “Unitatis Redintegratio”, 

as normas que devem marcar o ecumenismo, uma de suas principais 

finalidades. “A reintegração na unidade entre todos os cristãos é uma 

das principais finalidades do Sagrado Sínodo Ecumênico Vaticano II” 

(28). 

Após uma breve introdução, o Decreto, no seu capítulo I, apresenta 

os “princípios católicos do ecumenismo” cujo desenvolvimento aponta a 

“unidade e unicidade da Igreja” construídas juridicamente no 

episcopado sob a autoridade do romano pontífice. 

Meditem os leitores evangélicos nestas declarações dogmáticas 

desse Decreto “Unitatis Redintegratio”: “Para estabelecer esta Sua Igreja 

[católica apostólica romana] em todo o mundo até a consumação dos 

séculos, Cristo outorgou ao colégio dos Doze o ofício de ensinar, reger e 

santificar” (29). 

Decorrente da desejada unidade intra-muros, a colegialidade é 

uma entidade universal que agrupa, congrega, reúne todos os bispos 

católicos do mundo, sob a autoridade do papa – o ídolo olímpico do 

Vaticano – para expandir e manter o catolicismo romano. 

Colégio, ordem ou corpo episcopal é o sindicato internacional dos 

bispos. Quais tentáculos, estes escravizam quanto podem o mundo ao 

Imperialismo Vaticânico. 

E Paulo, o Apóstolo inconteste, desmantela com sua espada 

bigúmea toda essa máquina montada para a industrialização, em alta 

escala, da vaidade de homens sem escrúpulos. 

Já nessa altura das nossas considerações, os leitores sentiram que 

temos razão em desenvolver uma exposição ampla deste assunto 

relativamente à teologia bíblica do apostolado com o escopo de, à luz da 

Palavra de Deus, rechaçarmos as heresias romanistas envoltas em 

suposta sucessão apostólica. 

E, para que se registre a ênfase atribuída ao assunto, o mesmo 

Sínodo Vaticano II, nas vésperas do seu encerramento definitivo (28 de 

outubro de 1965) promulga um outro documento, o Decreto “Christus 

Dominus”, especificamente sobre o “múnus pastoral dos bispos na 

igreja”, onde declara em seu § 2: “Os bispos, postos pelo Espírito Santo, 

sucedem aos apóstolos como pastores das almas. Juntamente com o 

seu pontífice e sob sua autoridade receberam a missão de tornar perene 

a obra de Cristo, o Pastor Eterno. Pois Cristo confiou aos apóstolos e 

aos sucessores o mandado e o poder de ensinar todas as gentes”. E 

prossegue no § 3: “Esta sua missão episcopal, os bispos recebem-na 



pela sagração episcopal... exercem-na em comunhão e sob a autoridade 

do sumo pontífice, no que se refere ao magistério e regime pastoral, 

unidos todos em colégio ou corpo...” No § 4, repete: “Pela sagração  

sacramental e pela hierárquica comunhão com o chefe e membros do 

colégio, os bispos são constituídos membros do corpo episcopal”. E 

mais no § 6, insiste: “Legítimos sucessores dos apóstolos e membros 

que são do colégio episcopal, considerem-se os bispos unidos entre si”. 

O Concílio Vaticano II, no afã de obter suas metas (adaptação ao 

mundo moderno e união dos “cristãos”), lastreou-se numa enorme 

campanha promocional de sua hierarquia. Grande parte dos seus 

documentos se lhe referem. E, dentre estes, a Constituição Dogmática 

“Lumen Gentium” se sobrepõe como peça central, absorvendo, além dos 

esforços imensos da Comissão Teológica, quase toda uma sessão 

conciliar, isto é, todas as congregações de 16 de setembro de 1964 a 18 

de novembro do mesmo ano. 

Dentre as onze comissões conciliares, a teológica foi a mais 

importante. Instalada pelo motu próprio “Superno Dei Nutu”, de 5 de 

junho de 1960, tendo a adornar a sua presidência a púrpura do cardeal 

Alfredo Ottaviani e sendo os estudos efetivos atribuídos à 

responsabilidade do seu secretário, o jesuíta Sebastião Tromp, professor 

da Faculdade Teológica da Pontifícia Universidade Gregoriana, 

coadjuvado pelos sofismas de trinta outros teólogos, teve, como tarefa 

principal, elaborar a Constituição Dogmática sobre a Igreja, “Lumen 

Gentium”, cujo ponto alto foi a proclamação do dogma sobre o 

episcopado. 

À Comissão pouco ou nada valeram as observações de Emílio de 

Smedt, bispo de Bruges (Bélgica), que, durante a 31ª congregação geral 

da 1ª Sessão Conciliar, realizada em 1 de dezembro de 1962, declarou, 

sob os aplausos de muitos, envolver o esquema dessa Constituição 

“muitas aberrações jurídicas e apriorísticas”, destacando o seu 

clericalismo e a ênfase dada à hierarquia. 

Não importavam ao papa Paulo VI as horripilantes deturpações que 

essa Comissão Teológica fez do Novo Testamento em benefício da sua 

política de poderio ilimitado. Bem ao contrário! Demonstrou-se mui 

interessado e participou ativamente na elaboração da “Lumen Gentium”, 

moderna base de filofosia político-eclesiástica na hierarquia católica. 

Dela dimanam todos os métodos básicos das atuais operações do 

catolicismo no mundo, porquanto todos os demais documentos 

conciliares para ela convergem ou dela dimanam. 

O discurso pontifício em 14 de setembro de 1964, na abertura da 

Terceira Sessão do Concílio Ecumênico Vaticano II, que discorreu sobre 

a mencionada Constituição, é uma verdadeira síntese e uma aprovação 



a priori da mesma, a demonstrar que as intervenções dos conciliares 

não tiveram valor algum. A coisa já estava feita! 

Depois de ressaltar que “o apostolado, hoje exercido pela sagrada 

hierarquia” (30) – hierarquiolatria!!! – e dizer que “a igreja quer afinal 

contemplar-se a si mesma” (31) – narcisismo!!! – e demonstrar de como 

os bispos são manipulados por Roma, declara: “O nosso múnus 

apostólico nos obriga a pôr reservas, a precisar termos, a prescrever 

atitudes e a ordenar modalidades no exercício do poder episcopal, vós 

bem o sabeis, fazemo-lo para o bem da igreja inteira, por amor de sua 

unidade, que tanto mais precisa de um guia central quanto mais vasta se 

torna sua extensão católica” (32). Grifei para chamar bem a sua 

atenção. Reflita nestas palavras! O guia central dos crentes é Jesus 

Cristo, quem lhes dá unidade! 

*** 

Uma consideração parentética! Quanto melhores os resultados do 

ecumenismo católico moderno, tanto mais os seus fiéis serão 

comprimidos sob a autoridade pontifícia – “guia central” – pelos seus 

tentáculos de longo alcance que são os bispos. 

Dá-se ao romanismo católico o mesmo que no Imperialismo 

Romano: assim como o papa está para César os bispos estão para os 

procônsules! 

Através destes, o Imperador forjava a unidade imperial. Através dos 

bispos, o papa pretende jugular ecumenicamente os seus fiéis. 

E este resultado ele só poderá obter mediante a unidade ou 

colegialidade dos seus bispos, como acontecia no Velho Império. 

Nesta conformidade é que declarou Paulo VI naquela mesma 

ocasião: “Como vós” – dirigindo-se aos bispos conciliares – “espalhados 

pela terra tendes necessidade dum centro, dum princípio de unidade na 

fé e na comunhão, – para dar consistência e expressão à verdadeira 

catolicidade da igreja – e isso exatamente encontrareis na cátedra de 

Pedro” (33) . 

Destarte, também, ao aludir à “ação ecumênica”, recomenda aos 

bispos de toda a terra para que ela seja vigorosamente promovida e 

prudentemente dirigida por eles (34). 

*** 

Se todos os preparativos antecedentes manifestam o valor da 

Constituição Dogmática sobre a igreja “Lumen Gentium”, o discurso de 

Paulo VI, na oportunidade do encerramento da Terceira Sessão do 

Concílio Ecumênico Vaticano II e da sua promulgação em 21 de 

novembro de 1964, expressa seu contentamento pelo sucesso de seus 

propósitos: “Quanto folgamos de ver proclamada a dignidade deles [os 

bispos], celebrada a sua função, reconhecidos os seus poderes” (35). 



Disse também que “o ponto mais árduo e mais memorável deste 

trabalho espiritual girou em torno da doutrina do episcopado” (36). 

Rejubilava-se o papa porque, em colegiado, o episcopado se tornara 

“uma classe unitária que acha no pontífice o seu centro e o seu chefe” 

(37). 

O polvo, aquele molusco cefalópode, ilustra bem o que é o 

ecumenismo católico. Uma cabeça (o papa) a apertar por meio dos seus 

tentáculos (os bispos) a multidão das suas presas. 

O ecumenismo católico não é um simples movimento religioso! 

Tornou-se em problema. É a questão ecumênica! Tão grave quanto a 

questão social. Ou pior! 

Em verdade, a hierarquia identifica suas ambições clericais com 

supostos desejos de sua grei. E modernamente um dos seus métodos 

básicos de operação é o de se organizar em comissões nacionais de 

bispos. Assim, já temos montada a C.N.B.B., sigla da Conferência 

Nacional dos Bispos do Brasil, que é um órgão de poder político para 

controlar todo o sistema em nosso País. 

Esta Conferência, que tem grande força como grupo de pressão, é o 

pior problema político e institucional em nossa Pátria. Porque faz do 

catolicismo um Estado dentro do Estado e um Estado acima do Estado. 

Acresce, ainda, que a C.N.B.B. não se compõe de cidadãos, mas de 

“súditos” de seu chefe supremo e seu reino eclesiástico. 

A sua técnica de domínio é a da exibição sectária, que não é nova. 

Vivem os bispos numa atmosfera de permanente adulação, têm um 

pronunciado pendor para o exibicionismo e, em resultado, exploram 

uma publicidade semanal fabulosa que lhes é outorgada pelos jornais e 

revistas, televisões e rádios de todo o país, respeitosos e bajuladores, 

sem o mais leve tom de crítica. 

Conheço um prelado que desenvolveu intensa campanha de 

construção de obras sócias em sua diocese. Pois bem, o primeiro 

critério que ele adotava para entregar as construções a uma empresa 

era o compromisso assumido por esta de lhe promover intensa 

propaganda nas maiores revistas e de mais ampla circulação. 

Agora mesmo, tenho em mãos um grande jornal de Belo Horizonte 

que traz, em grande manchete, as bobas e rápidas considerações de um 

bispo, ilustradas por um grande clichê seu sobre o possível e discutido 

casamento de um jogador de futebol brasileiro com uma jovem da 

nobreza italiana. 

Por entenderem os métodos modernos de publicidade, deflagraram 

os bispos, pela Conferência Nacional, a campanha anual denominada 

de Fraternidade, cujos resultados proporcionarão mais luxo e mais 

riquezas à hierarquia clerical. E se, por acaso, distribuírem alguma 



migalha, será objetivando fomentação pessoal. A “Campanha da 

Fraternidade”, para narcotizar o povo, mobilizou todas as associações 

religiosas, firmas comerciais, ondas radiofônicas, colunas de jornais, 

canais de televisão, bancos, escolas e atribuiu a um hierarca o título de 

“cardeal da fraternidade”, numa aberração estúpida porque esse 

purpurado não será capaz de descer do seu pedestal de orgulho para 

morar num casebre de uma das favelas das margens do Tietê. 

Até dos gestos de “humildade” ou “simplicidade”, os bispos fazem 

motivo de exibicionismo, como aquele prelado que se intitulava “do 

povo” por haver, certa ocasião, ido de jipe a um morro vizinho de sua 

cidade. 

A casta episcopal que, em seu todo corresponde à antiga nobreza 

imperial romana, conduz os seus cerimoniais e costumes para as 

pompas de grande estilo, aproveitando-se sempre de azadas 

circunstâncias. Ainda em 25 de janeiro último, data do aniversário da 

cidade de São Paulo, os telespectadores paulistas puderam assistir a 

missa pomposa de catorze bispos no Vale do Anhangabaú, sem 

suspeitar dos seus objetivos promocionais. 

*** 

Quer, outrossim, o Vaticano II repetir com os bispos o círculo 

íntimo dos Doze ao lado de Cristo. Acontece, todavia, que, após a vinda 

do Espírito Santo, os apóstolos se espalharam. Encontraram-se 

oficialmente na assembléia de Jerusalém, por volta do ano 51, ocasião 

em que estiveram também presbíteros, Paulo e Barnabé e, pelo menos 

duas igrejas. Já se vê que essa assembléia não foi um concílio só de 

apóstolos ou bispos, seus “sucessores”, porque lá estavam os crentes. E 

a turma toda que lá esteve, no final dos debates, é que deliberou. 

“Então, pareceu bem aos apóstolos e aos presbíteros, com toda a 

igreja...” (Atos 15.22). 

“Com toda a igreja”!!! 

Onde, neste caso, a suposta colegialidade dos bispos? 

E onde encontrá-la na administração das igrejas neo-

testamentárias? 

Oportuna, para deslindar equívocos, também a constatação de 

haver sido Tiago, o irmão do Senhor, quem, na assembléia de 

Jerusalém, dirigiu os trabalhos e apresentou a decisão definitiva que, 

posta à votação, foi aceita por todos (Atos 15.13, 19, 20, 23), depois dos 

depoimentos de Pedro, Barnabé e Paulo (Atos 15.7, 12). 

Conclui-se ser inexistente a colegialidade apostólica sob a chefia de 

Pedro por mais que os 2.500 bispos conciliares se esforcem em 

dogmatizar. 

*** 



E Tiago, o irmão do Senhor e dirigente da assembléia em 

Jerusalém? 

Nem apóstolo era!!! 

*** 

A colegialidade episcopal é um sucedâneo do concílio que, por 

sinal, não tem base neotestamentária alguma, conforme já verificamos. 

Também já notamos, inclusive, que essa colegialidade foi-se 

institucionalizando pelas celebrações de sínodos ou concílios, a partir 

do século II. 

Aliás, em abono ainda deste nosso estudo, como apêndice, 

invocamos o testemunho do jesuíta Stanislau Lyonnet, professor de 

exegese e de teologia bíblica do Novo Testamento no Instituto Pontifício 

de Roma e deão da Faculdade Bíblica do mesmo Instituto, que, em seu 

artigo “A colegialidade episcopal e os seus fundamentos escriturísticos”, 

inserido em “A Igreja do Vaticano II” (38) declara sobre o assunto: “A 

Constituição “Lumen Gentium” invoca diversas passagens da Escritura, 

sem todavia pretender que a Escritura, independentemente da tradição, 

seja suficiente para prová-lo”. Observe bem as palavras que eu grifei! 

Salienta mais: “O Concílio Vaticano II colocou a questão na ordem do 

dia e convocou os teólogos e exegetas para enfrentar os problemas que 

suscitaria”. 

Lyonnet, apesar de toda a sua seqüência de sofismas jesuíticos, 

nestas suas declarações, reconhece a carência de fundamentação 

bíblica e, por isso, a necessidade da tradição – traição à Escritura!!! – 

para o Vaticano II dogmatizar sobre a colegialidade. 

Dentro do próprio Concílio Ecumênico Vaticano II ergueram-se 

vozes contrárias. Garcia de Sierra y Mendes, arcebispo coadjutor de 

Oviedo, na Espanha, ao ensejo da 47ª congregação, celebrada em 14 de 

outubro de 1963, declarou: “Não está, ainda, suficientemente provado 

que os bispos são sucessores dos apóstolos, por isso não se pode ainda 

demonstrar que a colegialidade é de direito divino”. 

Precatavam-se os bispos conciliares sob grande emoção diante da 

novidade. A turgidez enfática da conclusão do bispo Sierra y Mendes 

percutia incisiva nos prelados. 

Criaram alma nova, porém, com a presença do colega Monsenhor 

Parente por ser assessor do Santo Ofício, o prolongamento em tempos 

atuais da “santa inquisição”. Fora enviado com a incumbência 

específica de ler, em aula conciliar, os itens relativos à “constituição 

hierárquica da igreja” e mais propriamente os parágrafos relativos à 

colegialidade. Os bispos respiraram oxigênio de alívio porque essa 

leitura, feita por alto escalão do Santo Ofício, o que manifestou a 

vontade do papa, trouxe “efeitos tranqüilizantes sobre os bispos”, 



reconhece Kloppenburg (39). Impossível surdir adversários perante a 

autoridade de um leitor de tamanho gabarito! Apenas adminículos 

foram debatidos. Deu certo o estratagema sutil. 

Quando uma tese chegava ao plenário para a votação, 

praticamente já estava examinada sob todos os possíveis ângulos, 

esmiuçada e sentenciada. O plenário conciliar se limitava apenas a lhe 

acrescentar o rótulo: “Vaticano II”. 

Pois bem... O assunto da colegialidade dos bispos provocou 

discussões também lá dentro da Comissão Teológica. Um dos seus 

membros, o teólogo Franjo Franc, levando ao ridículo a aventura do 

novo dogma (40), “insistiu em dizer que se trata de uma doutrina 

inteiramente nova, que poucos anos atrás era defendida por apenas 

pouquíssimos teólogos; que não tem base escriturística, nem 

fundamento tradicional, que está, ademais, em flagrante oposição aos 

ensinamentos positivos dos últimos papas e que, sobretudo, não 

ressalva a doutrina dogmática do Concílio Vaticano I sobre o primado 

do romano pontífice”. Novamente grifamos de propósito. 

O teólogo Franjo Franc, por isso foi cognominado pelo cardeal 

Koning de “advogado do diabo” (41). 

Quando essa tese foi apresentada aos bispos conciliares, o bispo 

dos maronitas de Serra, no Líbano, Miguel Doumith, na 33ª 

Congregação Geral da 1ª Sessão, em 4 de dezembro de 1962, em tom de 

galhofa, fez a seguinte crítica: “Como a mãe dá ao filho um brinquedo 

com mil recomendações para não quebrá-lo, assim nos entregam, entre 

mil cuidados, um conceito sobre o episcopado”. 

O que mais precisaríamos dizer sobre a fatuidade das modernas 

pretensões dos prelados católicos, cujas bocas estão cheias de Deus e a 

consciência cauterizada de interesses mundanos? 

A negação dessas conclusões límpidas atingidas por elementos do 

concílio tem exclusivamente a sua origem nos estos das paixões acesas. 

 

.oOo. 

 

 

CAPÍTULO 7 
 

O ESBIRRO DO 

IMPÉRIO ROMANO 
 



CRIADO EM ambiente rural, desde muito criança, aprendi o 

significado do substantivo esbirro. Cooperava, na medida de minhas 

forças, com um “colono” apressado em levantar uma cerca de arame 

farpado. Nos mourões das esquinas, ele fixava dois paus como escoras, 

um de cada lado na direção dos fios de arame. Percebi a finalidade das 

escoras: impedir que os mourões cedessem e bambeassem os arames de 

qualquer um dos lados. Essas escoras chamam-se esbirros. 

Esbirros se encontram também em paredes perigosas de casas 

velhas ameaçadas de ruir. 

*** 

O catolicismo, em seus inícios, teve a vocação de servir como 

esbirro do decadente Império Romano, que pode, dessarte, ter uma 

agonia mais lenta. 

Seus líderes, todavia, e já que não dão laço sem nó, aprenderam-

lhe a filosofia de sua política imperialista e universalizante. 

Mister se torna examinemos acontecimentos históricos para 

podermos sentir porque o catolicismo invoca alguns textos bíblicos 

como pretexto de sua dogmática hierarquiológica. 

A história não tem uma filosofia? 

*** 

No limiar do século IV, o Império Romano padecia indícios 

acentuados de esfacelamento. Seus tentáculos não suportavam as 

pressões de ruptura e não conseguiram mais sustentar o sonho de 

Otávio Augusto. E estava dividido em duas grandes partes: o Ocidente, 

governado por Maximiano Hércules, sucedido por Constâncio Cloro; e o 

Oriente, governado por Deocleciano. 

Constâncio Cloro encerrou o ciclo das perseguições ao 

Cristianismo, cujos adeptos atingiam já altos postos na política e no 

exército. 

Sucedeu-lhe Constantino, seu filho. Este anelava a unidade do 

Império para ser, como Otávio Augusto, o Supremo Imperador do 

Mundo. Herdara dos seus antepassados forte vocação política. Se, com 

Augusto, o conceito de romanidade identificou-se com a  concepção de 

universalidade, agora, com Constantino, surge um novo elemento a 

influenciar esse universalismo, no sentido de extensão. Convencera-se o 

filho de Constâncio Cloro de que esse universalismo ou romanidade 

restaurada pelas armas somente poderia subsistir na unidade do 

Império argamassada na unidade religiosa. Impossível ao pensamento 

constantiniano conceber um coeso Império Romano sem a “Una 

Sancta”. 

No interesse de restaurar a romanidade da filosofia política 

otaviana, travou guerra, primeiro contra Maxêncio, vencendo-o após 



longas e onerosas guerras, a 28 de outubro de 312, o que lhe deu o 

senhorio absoluto sobre o Império Ocidental. 

Esta vitória foi atribuída à proteção do Deus dos cristãos, pelo que 

Constantino converteu-se ao seu culto, alegavam os que vêem neste 

Imperador um autêntico libertador dos cristãos. Em nosso livro 

CRISTO? SIM!!! PADRE? NÃO!!!, no capítulo 8, dedicamos um estudo 

especial sobre esse assunto e onde observamos que tudo isso não 

passou, porém, do cumprimento de um frio cálculo de oportunismo 

político. Sua “conversão” não foi além de uma engendrada operação 

política. 

O próprio Galério, irredutível adversário do Cristianismo, 

conformara-se com a tática constantiniana e se resignara a publicar um 

edito em que reconhecia o malogro da perseguição e outorgava aos 

cristãos a liberdade de culto: “Em troca de nossa indulgência, deverão 

rezar pela nossa salvação, pelo Estado, por si mesmos, a fim de que o 

Estado goze de perfeita prosperidade e eles possa viver em segurança”. 

Pelo “Edito de Milão”, sob a anuência de Licínio, Imperador 

Oriental, a tolerância atingiu também os cristãos do Oriente. 

Esse histórico decreto denota as convicções de Constantino a 

respeito da unidade espiritual em benefício do Império, quando 

recomenda aos cristãos que “procurem cuidadosamente tudo o que 

possa ser útil ao bem e à paz do Estado, entre outras coisas que 

possam servir à maioria”. 

*** 

“Servir à maioria” é o pensamento que se enquadra bem à 

conceituação universalista do Império. 

Universalismo. Romanidade. Catolicismo. Maioria. Todos são 

sinônimos da mesma filosofia política desse imperialismo redivivo 

multissecular no Imperialismo Político-Religioso Católico, cujo 

interesse, desde seus primórdios constantinianos, visa a massa da 

humanidade coletiva. Desde o século IV massificou-se forçando povos 

inteiros a engrossar suas fileiras. Foi com esse objetivo que, entre 

tantos outros processos, adotou o batismo infantil. 

*** 

Em 323, Constantino conseguiu vencer Licínio, o Imperador do 

Oriente, e se tornou o Imperador Máximo e Único de todo o Império. 

Autocrata supremo de toda a vida romana, legislador, jurista, 

comandante-chefe e supremo pontífice, corporificava em si toda a força 

e existência do Estado. 

Com a ambição de se fortalecer definitivamente no poder, 

promoveu medidas próprias para prestigiar ao máximo a hierarquia 

católica. No intento de cedê-los à nova religião, confiscou templos 

pagãos ornados com todas as variedades de mármore, de alabastro, de 



ônix e de pórfiro. Foi absorvido por ela, o estilo romano, enriquecido 

com as linhas áticas, dóricas e jônicas e cuja impotência anterior e 

suntuosidade dos requintes do mobiliário e da decoração inspiravam-se 

nos hábitos voluptuosos do oriente. A absorção desse estilo por si revela 

o espírito sincretista da religião aproveitadora da situação vigente para 

enfunar suas velas História em fora. 

Constantino ainda reconheceu válidas as alforrias praticadas pela 

igreja. Conservando os procônsules, decidiu, todavia, conceder aos 

bispos o direito de jurisdição sobre os membros do seu clero, um outro 

desvio no sentido de firmar a hierarquia católica. Sua arbitragem foi 

reconhecida também inapelável para os processos civis entre os leigos, 

mesmo quando solicitada apenas por uma das partes. Estas medidas 

visavam prestigiar ao máximo os bispos da igreja da hierarquia, 

transformando-a num organismo oficial. Prestigiando os bispos, 

associava-os à vida e ao funcionamento do Estado, reforçando-o pela 

influência da hierarquia sobre os seus fiéis. 

Para crescer o seu prestígio, almejava a maioria. E, dessarte, os 

seus sacerdotes batizavam em massa. E contra os que não lhe 

acatavam as ordens apelou para o “braço secular”, proibindo-lhes 

reunirem-se “até em casas particulares” (42). 

Enfraquecida pela sua subserviência ao Império, desenvolveu-se 

pela assimilação lenta dos ritos sacrificiais e do sacerdócio gentílico. A 

especulação teológica de há muito substituíra o interesse pelas 

informações seguras das Escrituras. 

Daí por diante, o catolicismo teve a sua capital e o seu César como 

o Império, e as províncias imperiais serviram de modelo para o 

estabelecimento das províncias eclesiásticas, governadas por bispos, à 

imitação dos procôncules. Ambas as instituições, Império e catolicismo, 

estavam como que sobrepostas e, de imitação em imitação, chegaram a 

ter quase o mesmo mecanismo. 

Não podendo se destruírem mutuamente e possuindo muitos 

pontos de contato e interesses comuns, ocorreu estreitarem aliança 

perfeita num grande acontecimento político eclesiástico. 

No ano de 325, Constantino convocou e supervisou o Concílio de 

Nicéia, o primeiro ecumênico do catolicismo romano. 

De grande oportunidade atual é enfatizar-se o fato inegável de que, 

nesta altura da História, o catolicismo não possuía ainda um chefe 

supremo a não ser o Imperador Constantino. Os católicos, vítimas dos 

embustes e das falsificadas listas dos papas, imaginam que a sua 

religião sempre teve um sumo pontífice como sucessor de são Pedro, o 

primeiro papa (?). Antes de Constantino, não se encontra fundamento 

histórico algum para favorecer a conclusão de que entre os cristãos 



houvesse um chefe supremo visível, investido da prerrogativa de Vigário 

de Jesus Cristo. 

Constantino sim, que é o primeiro papa do catolicismo romano. 

Demonstra-se esse fato de haver ele pessoalmente convocado e 

supervisionado o Concílio de Niceia, em 325, o que é lembrado pelos 

próprios autores católicos de compêndios de História Eclesiástica. Por 

exemplo: Rufino (História Eclesiástica – Tomo I); Alzog (Histoire 

Universalle d’Église – Tomo I, pg. 375, Nota A); Funk (História 

Eclesiástica – Rio de Janeiro – 1924, à pg. 104). Este autor, além de 

declarar haver sido o Imperador quem convocara o Concílio de Nicéia, 

salienta que ele próprio, por vezes, tomou a palavra para serenar os 

ânimos prelatícios exaltados, tal a  eminência de sua autoridade. 

Durante dois meses, mais de trezentos bispos discutiram sobre se 

Cristo é da mesma substância que o Pai ou se é substância apenas 

semelhante. 

Dividia-os em facções o espírito de intolerância. Os mais fortes se 

armaram com as armas temporais. O Concílio de Nicéia não pregava o 

amor e sim o anátema quando ele próprio se constituía em verdadeiro 

anátema aos olhos de Deus. 

Ao separarem-se, o concílio e o Imperador, o seu presidente, não 

pediram a Deus perdão para os dissidentes, mas sim a excomunhão, o 

exílio e a morte (43). A “santa inquisição” nasceu com o catolicismo! 

Nessa conjuntura é que foi dado o qualificativo católico às 

maiorias em Nicéia. Desde aí é que se tornou seu apanágio a 

mentalidade de se impor como religião da maioria. 

Esses católicos, representantes da maioria, em oposição aos 

arianos, sob a tutela decisiva de Constantino, organizaram a Igreja 

Aristocrática. 

Na assembléia eclesiástica de Niceia, que firmou as bases do 

catolicismo romano como imperialismo religioso, fulminam-se os 

primeiros anátemas, porque é próprio dos imperialismos o domínio pela 

violência. Vinte e dois bispos, os mais firmes dentre os que divergiam 

das opiniões das maiorias, os católicos, foram excomungados, sendo 

dois deles desterrados para as províncias remotas do Império (44). Em 

vão protestavam que o termo consubstancial, que a especulação 

filosófica da Escola de Alexandria havia criado, não se encontrava nas 

Escrituras. 

O concílio estabeleceu vinte cânones sobre a hierarquia e a 

disciplina eclesiástica nos moldes imperialistas. Um decreto foi firmado 

e imposto a todas as igrejas que, há tempos, haviam perdido totalmente 

a sua autonomia e o seu aspecto de repúblicas democráticas. 



A posição do chefe máximo do catolicismo conferiu a Constantino o 

dever de impor os decretos conciliares. Nessa conformidade, expediu 

cartas a todas as igrejas e a todos os governadores das províncias, 

exigindo acatamento das decisões niceianas, sob penas coercitivas (45). 

Um cristão contemporâneo, inconformado, fez este trocadilho: “Até 

aqui os cálices eram de pau e os bispos de ouro; agora, os bispos são de 

pau e os cálices de ouro!”. 

Então, dizia-se, uma grande voz foi ouvida no céu, exclamando 

“grande veneno foi derramado agora sobre a igreja de Deus” (46). 

O Concílio de Nicéia tomou ainda outra deliberação importante 

pelas conseqüências futuras em proveito da hierarquia. Dividiu o 

catolicismo, de acordo com as quatro divisões do Império, em quatro 

patriarcados, com jurisdição independente um do outro: Jerusalém, 

Antioquia, Roma e Alexandria. 

Este fato se constitui em elemento novo nos desvios da hierarquia 

católica a distanciá-la mais da eclesiologia neotestamentária. 

A argúcia de Constantino, porém, não alcançou o que esta divisão 

significaria em prejuízo da estabilidade imperial. Seu ardor pela 

manutenção da unidade política levou-o, em 330, a transferir-se para 

Bizâncio, no Oriente. Mudou para Constantinopla o nome desta cidade 

e nela veio a falecer, em 337, na expedição contra os persas. 

E, logo após a sua morte, desmembrou-se o Império. 

Com a permanência de Constantino, Constantinopla se tornou 

altiva perante Roma, distanciando-se ambas, inclusive em matéria 

religiosa. 

Os concílios ecumênicos de 451, em Calcedônia, e de 553, em 

Constantinopla, revelando satisfazer os anseios dos patriarcas desta 

última, conferiram-lhe primazia igual à sé de Roma. 

Transformada Constantinopla em luxuriosa capital com a presença 

do Imperador, do que se pavoneava o seu prelado, permitiu que Roma, 

assim evacuada, oferecesse condições mesológicas propícias à 

incubação da autoridade pontifícia. 

Além desta oportunidade ao bispo de Roma, propiciou aquela 

circunstância o crescimento do prestígio em favor do bispo 

constantinopolitano. 

Todos os historiadores eclesiásticos são unanimemente concordes 

em que o catolicismo do Ocidente, de tradição latina, é dependente da 

jurisdição de Roma. E o catolicismo do Oriente, de tradição grega, é 

dependente da jurisdição de Constantinopla. 

A unidade do catolicismo estribava-se da unidade do Império. 

Ruída esta, a outra lhe seguiria. Todos os sinais da caducidade que se 

manifestaram no Império passaram para a sua religião oficial. 



Constantino esteve convencido de que a unidade do Império 

dependeria de sua unidade espiritual. Tudo fez neste objetivo. O 

catolicismo, seu beneficiado, não teve vigor suficiente para cumprir a 

sua vocação de mantenedor do Império, mas herdou dele o espírito 

imperialista e leva, séculos em fora, a veleidade de teocracia mundial. 

 

.oOo. 

 

 

CAPÍTULO 8 
 

FRÁGIL FUNDAMENTO DO 

ECUMENISMO CATÓLICO. 

RECAPITULEMOS! 
 

1) A forma democrática é o regime claramente determinado em o 

Novo Testamento para o governo espiritual e temporal das igrejas 

cristãs. (N. do E.: Já deixamos bem clara a posição desta Editora, 

coerente com o que a Bíblia ensina sobre o Senhorio de Cristo, 

inclusive, e principalmente na Sua Igreja, a este respeito). A 

simplicidade e a igualdade caracterizam os seus oficiais. Portanto, nada 

de hierarquia! Nem de chefe supremo visível ou encarnado num 

homem! 

2) Jesus Cristo é o seu Único Chefe! 

3) O primeiro resvalo desta doutrina neotestamentária foi o 

estabelecimento de conclaves ou assembléias exclusivamente de líderes 

(pastores = bispos = presbíteros),  em que as igrejas (os crentes) foram 

marginalizados. 

4) Concomitantemente, os líderes residentes em cidades maiores 

ou de igrejas numerosas foram sobrepujando os colegas. Na ocasião do 

Concílio de Nicéia, em 325, a hierarquia católica já distinguia sem 

rebuços os bispos dos presbíteros comuns, agora já denominados de 

sacerdotes, pela influência dos judaizantes que não entendiam o 

Cristianismo desvencilhado do judaísmo. 

5) Nesse mesmo Concílio, foi estabelecido um novo grau de 

hierarquia: o de patriarca, com jurisdição sobre o clero e os fiéis 

residentes em sua área. Quatro foram os patriarcados constituídos: 

Jerusalém, Antioquia, Roma e Alexandria. Mais tarde, Constantinopla 

teve o seu sólio episcopal ascendido à mesma dignidade. 



*** 

Na vigência dos três primeiros séculos da Era Cristã, porém, não 

em contramos nenhuma primazia de jurisdição de caráter universal 

atribuída o bispo de Roma. Não gozava de nenhuma preeminência sobre 

os seus colegas, os quais se submetiam apenas aos concílios, onde 

estudavam, deliberavam, estabeleciam normas, anatematizavam e 

excomungavam. 

Verificamos no capítulo anterior que o Concílio de Nicéia, 

considerado o primeiro ecumênico, foi convocado, supervisionado e 

suas decisões impostas pelo Imperador Constantino. Aliás, por esse 

tempo, os bispos eram escolhidos pelo próprio povo de sua cidade, num 

resquício de reminiscência ainda do espírito democrático das igrejas 

neotestamentárias. O sínodo niceiano foi que trouxe um novo elemento 

disciplinador. Na conformidade do seu cânon 4º, estabeleceu que a 

escolha popular do bispo deveria ser confirmada pelo patriarca da 

região. Observe-se que esse concílio não favoreceu para o caso 

nenhuma interferência especial ao bispo de Roma, que se nivelava aos 

demais colegas titulares dos outros três patriarcados. 

A idéia de um concílio ecumênico ou universal coube a 

Constantino, que viu nele um outro fator para sustentar a unidade total 

do seu Império. 

No século IV, os bispos é que governavam a igreja através de 

sínodos regionais e bianuais. 

No final desse século, o Imperador Teodósio sentiu a urgência de 

imitar o seu antecessor e, em 381, convocou um outro concílio 

ecumênico, celebrado em Constantinopla, e que produziu novos 

aspectos disciplinares. Também desta vez – porque o catolicismo 

romano não tinha papa! – os seus decretos foram confirmados e a sua 

execução imposta pelo Imperador (47). 

No cânon 2º, este Concílio estabeleceu os limites das províncias 

(regiões eclesiásticas) e determinou que cada uma delas fosse 

administrada por um sínodo provincial ou concílio regional. 

Alguns historiadores julgam encontrar neste concílio convocado 

por Teodósio o estabelecimento do primado de honra para os bispos 

(patriarcas) de Roma e de Constantinopla. Aliás, se confirmada, seria a 

fonte mais remota – no fim do século IV! – da origem desta primazia. 

Evidentemente que se, Jesus houvesse estabelecido qualquer 

espécie de primazia, o fato seria inconteste nos próprios evangelhos. 

Além de dever ao Imperador Teodósio este Segundo Concílio 

Ecumênico, o catolicismo também lhe é devedor do Decreto “Cunctos 

Populos”, editado em 380, o qual impôs a todo o Império Romano a 

obrigatoriedade do nome “católico”, que desde o Concílio de Nicéia se 

usava livremente em algumas partes. “Queremos que os que seguem 



esta lei tomem o nome de cristãos católico e que os outros também 

tenha o nome infame de hereges” (48). 

Neste tempo, a feitiçaria do paganismo já dominava amplamente 

nas áreas católicas. A comercialização das relíquias passou a ser motivo 

de escárnio e, por amor à estrutura política que lhe dava a religião, 

Teodósio publicou em 386 um severo edito proibindo o “tráfico sacrílego 

das relíquias” (49). 

Referimo-nos a essas duas decisões imperiais no intuito de 

demonstrar que o Imperador Romano se revestia de autoridade de chefe 

supremo do catolicismo. 

Vamos adiante! 

O povo evangélico precisa conhecer esses fatos históricos. 

Na primeira metade do século V, mantinha-se, ainda, a posição dos 

bispos que, em sínodos regionais, examinavam os problemas de suas 

províncias e discutiam as soluções. 

No Concílio de Éfeso, o terceiro ecumênico, não aparece nenhuma 

autoridade ou primazia de jurisdição por parte do bispo de Roma, o 

qual, neste ponto, se nivelava ao comum dos membros da instituição 

patriarcal. Constata-se esta circunstância histórica pelo fato de haver 

também este concílio sido convocado pelo Imperador Teodósio II e 

presidido por Cirilo, patriarca de Alexandria, não, porém, como legado 

do patriarca de Roma. Mandara este os seus delegados, de cujas 

presenças nem se tomou conhecimento, porquanto na ausência do 

patriarca-relator nenhum deles foi convocado para assumir o seu lugar. 

Nesse catolicismo nascente, a intervenção dos bispos de Roma era 

tão desapercebido que até hoje a História não sabe informar se Cleto e 

Anacleto foram dois personagens ou se são dois nomes para designar 

um personagem só. E nem a mesma História informa se esse 

personagem existiu ou se esses personagens existiram, antes ou depois 

de Clemente, outro bispo de Roma, o qual, em seus poucos escritos a 

nós legados, não demonstra autoridade alguma sobre as outras igrejas. 

Nas “Apologias” de Justino, de Minúcio Félix, de Irineu, de 

Clemente de Alexandria, todas do segundo século e que tratam das 

questões pertinentes ao Cristianismo, não se vê sequer mencionada a 

autoridade pontifícia. 

Tertuliano, do fim do primeiro século e do começo do segundo, em 

seus últimos livros, sim, se refere às aspirações do bispo de Roma 

relativas a um título honorífico. Menciona-as, porém, para combatê-las. 

Ao tempo de Cipriano, as preensões de supremacia já começavam 

a enfeitiçar o bispo da Capital do Império. Nessa época, a eclesiologia 

neo-testamentária sofria os mais rudes golpes vibrados pelos lobos 

rapaces. 



Dirigiu Cipriano ao bispo de Roma, Estêvão, chamando-o seu 

“colega”, uma carta tratando da competência de Cipriano relativa à sé 

de Cartago. Firmiliano, escrevendo-lhe a respeito da intromissão 

indevida de Estevão, enfático, declara: “Estou indignado da arrogância 

do bispo de Roma, que pretende haver herdado do apóstolo Pedro o seu 

bispado”. 

*** 

O pontificado romano foi uma criação lenta e sucessiva. 

Sua evolução se processou do mesmo modo como o germe do poder 

absoluto nasce, cresce e se desenvolve no seio das democracias. 

Primeiro, apareceu como autoridade espiritual. Depois, como 

autoridade de disciplina, como gestão de interesses comuns e como 

governo. Em prosseguimento, surgiram as pretensões temporais. E, 

culminando, a concretização do sonho de monarquia universal. O 

ecumenismo! O universalismo do poder teocrático! 

No meio ambiente do Império Romano, encontrou o seu caldo de 

cultura onde pôde medrar. 

O bispo de Roma, na ausência de Constantino, quando este se 

instalara em Constantinopla, tornara-se o alvo de atenções especiais, 

credor de confiança e árbitro em contendas e rivalidades entre bispos, 

escolhido por alguns. 

O povo romano, habituado a ver um deus na pessoa do Imperador, 

agora católico, transferiu aquele culto para a pessoa do seu prelado. 

Os concílios, por seu turno, favoreceram essa evolução porque 

pretendiam resistir às divisões e cismas que perturbavam o catolicismo 

já distanciado da Bíblia, a exclusiva pedra de toque da verdadeira 

ortodoxia. Trágica evolução! Porque, no futuro, o papado se tornaria o 

maior pomo de discórdia e o responsável pelos grandes cismas do 

próprio catolicismo. O remédio produziu efeito contrário! 

Se se tivesse suposto o resultado malsão de se atribuir tantos 

poderes aos concílios ao ponto de, mais adiante, conferir-lhes a 

infalibilidade (supremo ato de idolatria!), jamais ter-se-ia criado esse 

método de se suprimir as dificuldades, em vez de resolvê-las. E ter-se-ia 

retrocedido à idéia de se pôr a arma da suprema autoridade espiritual 

na mão de um só homem. 

Por muitos séculos, Roma fora o centro do mundo. Nas marchas e 

contra-marchas da decadência do Império, máxime com a invasão dos 

povos bárbaros, todos os olhos se fixaram em Roma, como regra de 

interesses. Feita católica, o seu bispo, lenta, porém firmemente se 

transformou em regra de consciências. É esta a causa e a razão 

histórica do começo desta mistificação colossal que é o papado. 

O Império espiritual do catolicismo foi decalcado sobre o Império 

dos Césares, que, nos seus procônsules, ofereceu o modelo da 



instituição episcopal. Os católicos não se emanciparam espiritualmente 

de sua longa escravidão e se sentiam ofuscados pelos últimos reflexos 

da grandeza romana. Em suas veias, estuante, corria o ideal de 

latinidade romana, de romanidade. 

Nesse clima e sob o impacto de interesses, o catolicismo quis 

encontrar base bíblica para concretizar as suas aspirações na 

oportunidade excepcional das invasões bárbaras. E foi interpretar as 

passagens de Mateus 16.18, Lucas 12.31-32 e João 21.15-17 para 

coonestar biblicamente a instituição papal, resultante do orgulho, da 

soberba e da ambição de domínio universal, atávica no povo romano. 

Dessas três perícopes neo-testamentárias, a de Mateus é realmente 

a única importante para o caso, sendo as outras duas simples reforços 

à interpretação católica. 

O próprio arcebispo Kenrick, da diocese católica de São Luís, em 

sessão do Concílio Ecumênico Vaticano I, demonstrou que aquelas duas 

últimas passagens mencionadas não oferecem nenhum apoio à 

instituição do papado (50). 

Na perícope de Mateus – a trincheira proclamada inexpugnável das 

usurpações papais – é que iremos nos deter para arredar a 

interpretação papalina. 

Após a confissão de Pedro: “Tu és o Cristo, o Filho do Deus vivo” 

(Mateus 16.16), Jesus lhe diz: “Bem-aventurado és, Simão Barjonas, 

porque não foi carne e sangue que to revelaram, mas Meu Pai, que 

está nos céus. Também Eu te digo que tu és Pedro, e sobre esta 

pedra edificarei a Minha igreja, e as portas do inferno não 

prevalecerão contra ela” (Mateus 16.17-18). 

Qualquer pessoa isenta de julgamento prévio, ao ler o texto acima, 

concluirá que a pedra, no caso, simboliza o próprio Cristo que falava. 

Realmente, a doutrina da Divindade de Cristo, reconhecida e 

proclamada por Pedro: “Tu és o Cristo, o Filho do Deus vivo”, se 

constitui no fundamento de todo o sistema doutrinário do Cristianismo. 

Numa das cidades do Paraná, onde há pouco estive pregando, li no 

frontispício do salão paroquial esta frase que o vigário, impelido pela 

exegese esdrúxula e ábsona dos compêndios de sua teologia, mandou 

gravar: “Uma só fé, um só batismo, uma só igreja! Disse Jesus: Tu és 

Pedro e sobre ti, Pedro, edificarei a minha igreja!” 

Esse vigário é um criminoso! Um falsário! Um vigarista!!! 

Jesus não falou assim a Pedro!!! 

Jesus não disse: Tu és Pedro e sobre ti, ou sobre Pedro, edificarei a 

minha igreja. Mas disse: “Tu és Pedro e sobre esta pedra edificarei a 

Minha igreja”. 

A pedra era Cristo! Assim entende a totalidade da mais antiga 

patrística. 



Ao nos referirmos à “tradição” não queremos atribuir-lhe nenhum 

valor de “sagrado depósito da Palavra de Deus confiado à igreja” (51), 

como doutrina o Concílio Vaticano II, e nem a julgamos estreitamente 

conexa e interpenetrada com a Sagrada Escritura. 

De fato, a patrística sofreu dos copistas interessados emendas, 

interpolações e mutilações. O próprio catolicismo romano, que monta os 

seus dogmas nessa “tradição”, houve por necessidade estabelecer no 5º 

Concílio de Latrão, 10ª sessão, uma revisão de toda a velha patrística, 

adaptando-a às suas pretensões doutrinárias. Apesar de todo o cuidado 

no “arranjo” de sua “tradição”, não obteve, todavia, êxito na montagem 

de uma patrística unanimemente favorável à sua interpretação do 

“super hanc petram”. 

O escritor católico Launoy (52) e o protestante H. W. Dearden (53) 

são concordes em relacionar 60 escritores eclesiásticos (cognominados 

pelo catolicismo romano de “padres da igreja”) que aceitam ser a pedra 

o próprio Cristo ou a proclamação da Divindade de Cristo, feita por 

Pedro. Eles jamais e nem de leve julgaram ser Pedro a pedra. 

No Concílio Vaticano I, em que se definiu o dogma da infalibilidade 

pontifícia, o arcebispo Kenrick, de São Luis, relembrou esse aspecto da 

questão (54). 

E vale a pena lembrar-se que, dos 747 membros do Concílio 

Vaticano I (55), apenas 535 permaneceram na sessão conciliar que 

votou esse dogma (56); 212 se retiraram porque não quiseram tomar 

parte em tamanha distorção exegética! 

O catolicismo valoriza a “tradição” para o bom entendimento das 

Escrituras, as quais – ensina – são incompletas e obscuras. Mas, 

esclarece, ainda, que a “tradição” formada sobretudo pela patrística 

deve ter, como atributo especial, o consenso unânime dos santos 

padres. Neste caso e se fôssemos aceitar as normas romanistas sobre a 

“tradição”, concluiríamos contra a presunção do supremo hierarca do 

catolicismo. Em verdade, a teologia católica, em suas contradições 

flagrantes, não pode saciar nenhum coração anelante! 

Mesmo que toda a patrística se levantasse, em consenso unânime, 

a favor da tese romanista de que Pedro é a pedra, o cristão estaria 

embargado de aceitá-la. 

A pedra é Cristo! Ele é a nossa rocha! 

Assim se entende pelo paralelismo das mesmas Escrituras, pois 

nunca encontramos o símbolo “pedra” aplicado a Pedro. 

O próprio Pedro aplica-o a Cristo. “Esse Jesus é pedra rejeitada 

por vós, os construtores, a qual se tornou a pedra angular” (Atos 

4.11). Em sua Primeira carta, 2.4-6, atribui o simbolismo a Cristo. 



Valendo-se, porém, da autoridade e do poder político-eclesiástico, o 

catolicismo impõe, sob pena de anátema, que a pedra simboliza Pedro. 

Só mesmo pela violência inquisitorial de seus anátemas pode infligir 

essa tese às almas escravizadas à sua dogmática. Porque tem contra si 

as Escrituras, a Patrística e o Bom Senso! 

Jesus nunca pretendeu conceder primazia a nenhum apóstolo 

sobre os demais e nem sobre os Seus discípulos. Muito ao contrario! 

“Sabeis que os governadores dos povos os dominam e que os 

maiorais exercem autoridade sobre eles. Não é assim entre vós; 

pelo contrário, quem quiser tornar-se grande entre vós, será esse o 

que vos sirva; e quem quiser ser o primeiro entre vós será vosso 

servo; tal como o Filho do homem, que não veio para ser servido, 

mas para servir e dar a Sua vida em resgate por muitos” (Mateus 

20.25-28). Referia-se aos dois filhos de Zebedeu. “Vós, porém, não 

sereis chamados mestres, porque só um é vosso Mestre, e vós todos 

sois irmãos. A ninguém sobre a terra chameis vosso pai; porque um 

só é vosso Pai, Aquele que está nos céus. Nem sereis chamados 

guias, porque um só é vosso Guia, o Cristo. Mas o maior dentre vós 

será vosso servo” (Mateus 23.8-11). Grifei intencionalmente estas 

Escrituras. 

O vocábulo “papa”quer dizer “pai”. Como se arrumam os católicos 

em face da advertência de Jesus: “a ninguém sobre a terra chameis 

vosso pai”? 

Certa feita, a caminho de Cafarnaum, os discípulos “haviam 

discutido entre si sobre qual era o maior” (Marcos 9.34). E Jesus, 

categórico, disse para os Doze: “Se alguém quer ser o primeiro, será o 

último e servo de todos” (Marcos 9.35). 

E Pedro, que nunca foi superior hierárquico dos apóstolos e jamais 

pretendeu a supremacia do conceito católico, considerando-se, aliás, 

presbítero simplesmente (1ª Pedro 5.1), aconselha os seus colegas: 

“Pastoreai o rebanho de Deus que há entre vós, não por 

constrangimento, mas espontaneamente, como Deus quer; nem por 

sórdida ganância, mas de boa vontade; nem como dominadores dos 

que vos foram confiados, antes, tornando-vos modelos do rebanho” 

(1ª Pedro 5.2-3). 

Imagine se Pedro voltasse agora à terra. Encontraria um seu 

pretenso sucessor: o papa. Ficaria alarmado por vê-lo transgredindo, e 

frontalmente, a sua recomendação porque o soberbo pontífice do 

Vaticano almeja precisamente dominar tudo. 

Para fundamentar a desejada primazia jurisdicional do pescador 

da Galileia, invoca-se, nos meios católicos, a declaração de Jesus a 

Pedro: “Dar-te-ei as chaves do reino dos céus; o que ligares na terra 

terá sido ligado nos céus; e o que desligares na terra terá sido 



desligado nos céus” (Mateus 16.19). Estas palavras isoladas de todo o 

evangelho e postas dentro daquele caldo de cultura político-eclesiástica 

das ambições do imperialismo religioso talvez pudessem confirmar essa 

ânsia de autocracia. 

Consideradas, porém, à luz dos ensinamentos de Jesus Cristo, que 

sempre repudiou a “primazia” entre os Seus discípulos, não podem ter 

jamais uma interpretação que favoreça um domínio teocrático. À face da 

exegese evangélica, esse texto se refere apenas a uma missão apostólica 

especial confiada por Jesus a Pedro. E foi a missão de ser o primeiro, 

em ordem cronológica, após a ascensão de Cristo, a abrir o reino dos 

céus aos judeus e aos gentios pela pregação do Evangelho. 

O vocábulo “chaves” usado por Jesus serviu de contraste às chaves 

da ciência entregues aos fariseus. Por meio de Isaías, prometeu o 

Senhor: “Porei sobre o seu ombro a chave da casa de Davi; ele 

abrirá, e ninguém fechará, fechará, e ninguém abrirá” (Isaías 22.22). 

Esses mesmos doutores da Lei foram recriminados por Jesus 

porque não quiseram fazer uso dela: “Ai de vós, intérpretes da lei! 

Porque tomastes a chave da ciência; contudo, vós mesmos não 

entrastes e impedistes os que estavam entrando” (Lucas 11.52). 

Pedro soube fazer uso das chaves, abrindo, pela pregação, o reino 

de Deus, o que aconteceu no Pentecostes (Atos 2) que, aliás, de modo 

algum significa primazia de autoridade, mas o cumprimento de um 

dever de serviço. 

Os defensores da inglória tese da superioridade de Pedro muito 

folgariam que do evangelho segundo Mateus se fizesse desaparecer o 

verso 18 do seu capítulo18. No capítulo 18.15-22 de Mateus, 

encontramos as normas de Jesus sobre a aplicação de disciplina nas 

igrejas. E para todas as igrejas, disse Jesus: “Em verdade vos digo 

que tudo o que ligardes na terra, terá sido ligado nos céus...” 

(Mateus 18.18). 

Se antes Jesus disse estas palavras apenas a Pedro (Mateus 

16.19), agora as diz para todos os discípulos (não apenas para os Doze!) 

(Mateus 18.18). Logicamente, não queria Jesus, de maneira alguma, 

prometer a Pedro preeminência alguma sobre os ouros, e muito menos 

a infalibilidade! 

Pela evidência do confronto desses textos, se se tratasse de 

primazia ou jurisdição na igreja, seríamos forçados a reconhecer que ela 

não seria privativa de um só apóstolo, mas caberia a todos os 

discípulos. 

Todavia, nesta perícope, o assunto das normas de Jesus se 

relacionava com a disciplina e não inerrância, infalibilidade ou 

superioridade. 



Não é justificável pelas Escrituras que o bispo de Roma alardeie em 

suas bulas – que não passam de burlas! – que tem o poder espiritual e 

temporal, significado nas duas chaves estampadas na sua bandeira 

alvi-ouro! 

Na última revelação de Jesus Cristo, para que ninguém 

pretendesse qualquer primazia sobre os Seus, baseando-se falsamente 

na suposta superioridade de qualquer um dos Doze, o vidente de 

Patmos declarou ao descrever a nova Jerusalém: “A muralha da cidade 

tinha doze fundamentos, e estavam sobre estes os nomes dos doze 

apóstolos do Cordeiro” (Apocalipse 21.14). Esta perícope demonstra, 

outrossim, que Matias foi substituto de Judas Iscariotes. Senão, treze 

seriam os tronos! E é um outro argumento contra a “sucessão” 

apostólica. Senão, deveria haver tantos nomes quantos bispos de todos 

os tempos! 

Em seu longo afã de se desembaraçar dos percalços que a 

interpretação católica cria, Leonel Franca, o corifeu papalino no Brasil 

que escreveu três livros sobre assuntos pontifícios, saiu-se com esta: 

“Evidentemente, não há falar aqui de uma supremacia de jurisdição 

efetivamente exercida por Pedro, durante a vida mortal do Divino 

Mestre. Jesus, vivo e presente entre os discípulos, era o seu único e 

natural superior” (57). 

Diz a dogmática católica que em Mateus está a promessa de Cristo 

e em João 21.15-17, a investidura no cargo. 

Eis a passagem invocada em abono dessa suposta investidura: 

“Simão, filho de João, amas-Me?”. E com sua resposta positiva, 

Jesus lhe diz também três vezes: “Apascenta os Meus cordeiros... as 

Minhas ovelhas”. 

Mas, na conformidade do católico Migne (58), a mais antiga 

patrística sempre entendeu que Jesus quis proporcionar a Pedro 

reparasse as suas três negações. Igualmente, Cornélio a Lapide (59), ao 

comentar essa perícope, relaciona vários “padres”, inclusive Agostinho e 

Cirilo, que assim concluíam. Não é, aliás, para se ter outra inteligência 

desse fato, pois o próprio Pedro a reconheceu, a tal ponto que 

“entristeceu-se por Ele lhe ter dito, pela  terceira vez” (João 21.17). 

Claro que se afligiu porque reconheceu, na insistência de Jesus, uma 

recordação de sua tríplice negação. Não teria acontecido entristecer-se 

se reconhecesse no fato a  sua investidura no cargo de primaz ou papa. 

Mas há ainda a observar-se que, nesta oportunidade, Jesus 

sempre chama o apóstolo de Simão nas três interrogações. Se Jesus 

Cristo, realmente, o houvesse constituído chefe da Sua Igreja, 

mudando-lhe o nome de Simão para o de Pedro (João 1.42 e Mateus 

16.18), por que agora volta a chamá-lo de Simão e não de Pedro neste 



momento em que – conforme a moderna interpretação romanista – 

confirma o seu primado? 

Em assunto dessa importância, ter-se-ia Jesus reportado à 

promessa, pelo menos chamando o apóstolo de Pedro. O que não 

aconteceu para desespero dos teólogos arautos dessa primazia. 

Jesus é magnânimo e dá a Simão três oportunidades de reparar as 

suas três negações. Pedro, porém, continua teimoso. A sua acanhada 

ideia racista prendia-o aos seus preconceitos, quando Deus, em visão 

três vezes dada, obriga-o a ir ao encontro de Cornélio e abrir com o 

Evangelho – a verdadeira chave – o reino de Deus aos gentios. Não 

bastou uma visão para corrigir o apóstolo obstinado. 

Na ânsia de consolidar as estruturas do pontificado católico 

romano, a suprema excrecência ou superfetação no singelo organismo 

clerical neotestamentário, promoveram os teólogos uma seqüência de 

interpretações forçadas dessas passagens escriturísticas. E forjou-se o 

“acontecimento histórico” da estadia de Pedro em Roma. 

Ensina o catolicismo, e seu anelo de continuidade histórica do 

cesarismo romano, que, por volta do ano 42, Pedro chegou a Roma, 

onde fundou a igreja e estabeleceu-se nela sua sede, sendo seu bispo e 

donde, em 64, escreveu a sua Primeira Epístola e, em 66, a Segunda. 

Conforme o mesmo ensinamento, ele foi martirizado, juntamente com 

Paulo, em 67, havendo, por 25 anos, governado essa igreja, legando-lhe 

um sucessor. 

Os pobres católicos são envolvidos nesse ardil e aceitam a 

informação clerical como fato líquido e certo. E nem pensam em se dar 

ao trabalho de uma investigação. 

Aceitam simplesmente que, na sucessão ininterrupta de papas, 

Pedro se repete nos dias atuais personificado em Paulo VI. 

Embargos fundamentados opõem as páginas neo-testamentárias a 

todo esse estratagema sutil. 

O papa não é sucessor de Pedro porque a missão do apóstolo não 

era uma herança transmissível e nem uma procuração com 

subestabelecimento. 

Os apóstolos, como vimos, se constituíram numa espécie de 

legados especiais. Não tiveram e nem podiam ter sucessores. Como 

embaixadores extraordinários, foram munidos de credenciais 

intransmissíveis, por isso que, com a morte do último deles, João, 

encerrou-se o período bíblico. 

Em nenhuma passagem bíblica e em nenhum documento 

histórico, outrossim, encontramos o fato de Pedro haver transmitido 

sua incumbência a quem quer que seja. 

Aliás, para ser o sucessor de Pedro, em verdade, o papa teria de ser 

forçosamente apóstolo. 



Mas Paulo VI não é e nunca foi apóstolo por ser o apostolado 

intransmissível. Falta-lhe, também, o primeiro requisito para isso, que é 

ser testemunha ocular de Cristo ressuscitado. 

Ao propor o substituto (não sucessor!) de Judas, Pedro declarou: 

“É necessário, pois, que dos homens que nos acompanharam todo o 

tempo que o Senhor Jesus andou entre nós, começando no batismo 

de João, até ao dia em que dentre nós foi levado às alturas, um 

destes se torne testemunha conosco da Sua ressurreição” (Atos 

1.21-22). Julguei oportuno grifar! 

Ao provar a legitimidade do seu apostolado, notifica Paulo: “Não 

sou apóstolo? Não vi a Jesus, nosso Senhor?” (1ª Coríntios 9.1). 

E quais os sinas que o supremo hierarca o catolicismo romano 

apresenta para justificar a sua posição? Por que não faz como Paulo 

diante dos cristãos de Corinto? “As credenciais do apostolado foram 

apresentadas no meio de vós, com toda a persistência, por sinais, 

prodígios e poderes miraculosos” (2ª Coríntios 12.12). Não nos consta 

que Paulo VI tenha o dom de fazer milagres! Tanto assim que, quando 

foi aos Estados Unidos da América do Norte, em outubro de 1965, 

precisou de ser escoltado por 25.000 soldados. 

“Nada leveis para o caminho, nem bordão, nem alforje, nem 

pão, nem dinheiro, nem deveis ter duas túnicas” (Lucas 9.3), 

determinou Jesus aos Doze quando os enviou a pregar o reino de Deus. 

Paulo VI, porém, reside no maior e no mais rico palácio do mundo! 

A presença do papado na História não tem legitimidade alguma 

proveniente de bases sérias. É uma mistificação colossal que procura 

desvencilhar-se dessa dificuldade aceitando a humilhante contingência 

de forjar testemunhos humanos para uma “herança divina”! 

A verdade, porém, contesta todos estes testemunhos e informa que 

Pedro nem fundou a igreja de Roma, nem foi seu bispo e nem lhe legou 

sucessor. 

Existe, igualmente, uma explicação do porquê da escolha de Pedro 

como o presumido primeiro elo da utópica corrente sucessória dos 

papas. 

Se, porventura, em lugar de Pedro, fosse Paulo a ocupar essa 

posição, os evangélicos teriam, sob certo aspecto, algum trabalho. 

A Paulo Deus confiou o Evangelho da incircuncisão e a Pedro o da 

circuncisão (Gálatas 2.7), isto é, dos judeus, particularidade que o 

eximiu da obrigação de ir a Roma. O partido judeu-cristão (ou 

“judaizante”), todavia, prestigiava Tiago, Pedro e João, “considerados 

como as colunas” (Gálatas 2.9) e desprezava a Paulo, como um intruso 

no apostolado. 

Graças a Deus por esse incidente! Ele nos revela a consciência 

nítida daqueles cristãos sobre a missão dos apóstolos e as suas 



qualificações. Valorizavam aqueles apóstolos porque eles viram o 

Senhor. Por isso que, em sua defesa, Paulo enfatiza “a revelação de 

Jesus Cristo” (Gálatas 1.12) a quem igualmente vira (1ª Coríntios 9.1). 

Daqueles três, Tiago, Pedro e João, tornou-se saliente Pedro 

precisamente por lhe haver sido confiada a evangelização dos 

circuncisos ou judeus. 

*** 

No mais sórdido bairro de Roma, além do Tibre, de há muito, 

instalaram os judeus o seu gueto. 

Levara-os aos bandos e como prisioneiros, Pompeu, o conquistador 

de Jerusalém, e os deixara livres após as celebrações do triunfo. 

Era-lhes mais favorável a política romana do que a opinião pública. 

Se, em Alexandria, o judeu fora um dos personagens cômicos habituais 

dos teatros populares, em Roma, os poetas, de Horácio a Marcial e a 

Juvenal, faziam dele o alvo de suas sátiras. 

Intrépidos, todas as vicissitudes não lhes abalavam a fé em Javé e 

a esperança do Seu Ungido. 

As sátiras e o desprezo que os poetas e o povo lhes votaram não 

impediam o acesso de muitos da Urbs às sinagogas. O coração ávido e 

inquieto impelia os romanos, cada vez mais numerosos, para as casas 

de oração judaicas, onde se falava de Moisés e dos profetas. Tomavam 

igualmente gosto à Bíblia, a qual já se podia ler na versão grega e se 

encontrava mesmo em mãos pagãs. Certas famílias romanas, como os 

judeus, observavam os jejuns, acendiam lâmpadas de óleo na vigília do 

sabat. E o repouso severo do sábado nas lojas e nos escritórios judeus 

recordavam, de semana em semana, à cidade inteira esse povo e a sua 

fé. 

De todas as classes lhes vinham novos prosélitos. Crescia o 

número dos “tementes a Deus” – a Javé, o Deus único – que Lhe 

confessavam a sua fé e observavam o sabat e as leis da alimentação. 

Os “forasteiros romanos” (Atos 2.10) convertidos no dia de 

Pentecoste, sem dúvida, levaram a notícia dos magnos acontecimentos 

daquele dia e da mensagem proclamada por Pedro, passando, no 

futuro, fazer parte da igreja em Roma. 

Depois do ano 54, com o desaparecimento do Imperador Cláudio, o 

perseguidor dos judeus, muitos cristãos do partido judaizante foram 

para Roma e, em sua igreja florescente, se distinguiam esses dois 

elementos: os cristãos gentios e os cristãos-judeus, É evidente, também, 

que alguns judeus radicados na Urbs aceitaram o Cristianismo e foram 

engrossar a ala dos “judaizantes”, cuja tese estava acesa. A carta que 

Paulo escreveu a essa igreja revela estivessem fervilhando lá também as 

disputas dos “legalistas”. 

Memoremos os fatos. Imprescindível fixá-los. 



A esse do partido judeu-cristão requeria para o pagão, antes de ser 

admitido na igreja, fazer-se primeiramente judeu, submeter-se à 

circuncisão e à Lei do Velho Testamento. Inflamada se tornara em 

Antioquia, a metrópole da cristandade saída do gentilismo e o centro 

das missões. 

Na grande cidade da Síria, cheia de luxo e de movimento, em que, 

na vida noturna animada de luzes tão brilhantes quanto o dia, 

reinavam Heféstion e Afrodite, era o exemplo da força dissolvente 

naquele clima caótico, onde se cruzavam povos e idéias. Nessa cidade 

de músicas e danças voluptuosas, de romances excitantes e de pobreza 

espiritual no meio do fausto oriental, onde os ciprestes sabiam 

murmurar coisas mais sábias que as palavras dos homens, e onde a 

poderosa colônia dos judeus se transformara em teatro de profundo 

dissídio entre os discípulos de Cristo, o ensino inspirado de Paulo e a 

sua atitude perante Pedro (Gálatas 2.11) desembaraçaram o 

Cristianismo dos hábitos judaicos. 

Fossilizados na Lei, os “judaizantes”, inconformados, não 

aceitaram a decisão da assembléia jerosolomitana e nem se abalaram 

com a exposição cristalina de Paulo, cuja “atitude liberal” para com os 

pagãos convertidos excitou-os mais ainda à luta. Circuncisão, sabat, 

leis alimentares e preceitos de purificações, coisas insignificantes para 

os cristãos vindos do paganismo, constituíam uma barreira à sombra 

da qual a fé evangélica que Jesus impusera como condição fundamental 

e exclusiva de Seu Reino poderia mui dificilmente ser compreendida. 

A primeira heresia que tantos embaraços criara no Cristianismo 

nascente estalara em Roma, levando a ameaça de judaizar a sua igreja. 

Estas observações nos demonstram que, ainda sob esse aspecto, o 

catolicismo se relaciona com os “judaizantes”, como a água à sua fonte. 

O partido judeu-cristão que, em fins do século IV, adotou o nome 

de catolicismo, decidiu arranjar em Pedro, o campeão da ortodoxia 

mosaica no seio da cristandade, um começo para a sua prosápia 

papalina. 

Adversários ferrenhos de Paulo, os “judaizantes” ou “legalistas” , 

com sua vibrante imaginação, transformaram Pedro num herói através 

de incontáveis lendas romanescas. Pululavam os escritos apócrifos 

pejados de fraudes pias e “acontecimentos” fantásticos, como o da 

palmeira que se inclinara para fornecer água ao sedento Menino Jesus 

em sua viagem de fuga para o Egito. Sobre Pedro, especialmente, os 

“judaizantes” espalharam muitos escritos espúrios, como “Pregação de 

Pedro”, “Apocalipse de Pedro”, “Atos de Pedro” e “Evangelho de Pedro”. 

Num desses apócrifos se encontra a lenda do “Quo vadis”. 

É evidente que, se Pedro tivesse estado em Roma, o entusiasmo do 

partido judaizante teria guardado farta documentação do 



acontecimento, e não permitiria assim o desabafo do desiludido Funk, 

historiador católico, em face do problema: “Os testemunhos posteriores 

não têm grande força probatória” (60). (Referia-se aos do Novo 

Testamento. Aliás, estes desabonam qualquer veleidade sobre a estada 

de Pedro em Roma). Ou, por outra, Leão Magno, no século V, é o 

primeiro a falar, oficialmente, da sucessão de Pedro em favor do bispo 

de Roma. 

A presença de Paulo em Roma sempre incomodou o partido judeu-

cristão. Facilmente se observa entre os seus herdeiros, os católicos, 

máxime entre o clero, o pouco caso votado a Paulo. Estas palavras de 

Bossuet, um dos maiores oradores católicos da França, revelam esta 

mentalidade: “Convém que a comissão extraordinária de Paulo expire 

com ele em Roma, e que, reunida para todo o sempre, por assim dizer, à 

suprema sede de São Pedro, a que era subordinada, eleve a igreja 

romana ao cúmulo de autoridade e de glória” (61). 

Paulo que, pela “verdade do Evangelho” (Gálatas 2.5), tanto 

sofrera em vida, terá sua memória a padecer o estigma do desprezo para 

sempre! 

Se abundantes documentos demonstram a estadia de Paulo em 

Roma, não acontece assim com Pedro, cuja permanência na capital do 

Império não passa de lenda, como tantas que envolvem o pescador da 

Galiléia. 

O catolicismo tem muito empenho em manter esta lenda para, 

sobre ela – que fundamento! – facilitar a explicação da legitimidade do 

papado, a máxima superfetação do sincretismo judeu-pagão. 

Se Jesus Cristo jamais pretendeu estabelecer em Pedro a rocha de 

Sua Igreja, nenhuma relação dessa Igreja atribuiu a Roma. 

Aliás, pela própria História verificamos ser um embuste a 

permanência de Pedro na Urbs. 

Diz o catolicismo romano que, em 42 ou 44, partiu Pedro “para a 

Capital do Império, Roma, onde fixou a sua sede para sempre” (62). 

Bastaria apenas um argumento para destroçar essa alegação 

infundada. É que Cláudio, o Imperador truculento, governou o Império 

de 41 a 54. Ora, Suetonius Tranquilus, autor de sua biografia, informa-

nos que o “Imperador Cláudio expulsou de Roma todos os judeus... por 

causa de um certo Cristo”. Nesse caso, até 54, Pedro não pôde estar em 

Roma por ser judeu e muito menos fundou qualquer igreja. 

Pobre Rivaux! Em que pese o autógrafo de Pio IX em seu Tratado 

de História Eclesiástica; em que pese o seu título de diretor do 

Seminário Maior de Grenoble; em que pese ser o seu tradutor, 

Francisco Luiz Seabra, bacharel em direito pela Universidade de 

Coimbra; por mui valiosas que sejam as esperanças de Philisberto, 



bispo de Grenoble, no sentido de que o compêndio vá “inspirar amor 

para com a igreja”; em que pese tudo isso, a obra de Rivaux não 

corresponde sequer à primeira frase da sua introdução: “A verdade é o 

mais precioso dom que Deus fez ao homem”. Não corresponde porque o 

seu tratado se contradiz. Contradiz-se porque dele está ausente a 

verdade! 

É que, depois de afirmar na página 40 que Pedro fixou a sua sede 

em Roma para sempre, alto e bom som, proclama onze páginas depois: 

“O chefe da igreja não veio então a Roma, porque estava ali ainda em 

vigor o edito do Imperador Cláudio contra os judeus” (63). 

Para valorizar a informação de Suetonius Tranquilus, além de 

Rivaux, encontraremos em Paulo uma confirmação excelente. Em Atos 

do Apóstolos 18.1-2, existe este esclarecimento: “Depois disto, 

deixando Paulo Atenas, partiu para Corinto. Lá encontrou certo 

judeu chamado Áquila, natural do Ponto, recentemente chegado da 

Itália, com Priscila, sua mulher, em vista de ter Cláudio decretado 

que todos os judeus se retirassem de Roma. Paulo aproximou-se 

deles”. Este encontro de Paulo com Áquila e Priscila, ocorreu por 

ocasião da sua segunda viagem missionária, em 53 ou 54. 

Evidentemente que Pedro, como judeu convertido, não poderia ter 

permanecido em Roma. Por volta de 55, quando Paulo mesmo vai 

encontrá-lo em Antioquia (Gálatas 2.11). 

Conclui-se que Pedro, até 55, não esteve em Roma. 

O pobre Rivaux sentenciou que Pedro fora para Roma fixar para 

sempre a sua sede no ano 42 ou 44, contradizendo-se, todavia, ao 

reconhecer, de conformidade com Suetonius Tranquillus e Paulo (Atos 

18.1-2), que, durante o edito do Imperador Cláudio, o mesmo Pedro não 

fora a Roma, acaba prejudicando os elogios episcopais à sua obra de 

História Eclesiástica. É que, à página 78, informa o martírio de Pedro 

ocorrido em 66 ou 67, em Roma. E, na página seguinte, proclama 

textualmente: “O pontificado de São Pedro durara 33 anos e alguns 

meses, dos quais oito passados em Jerusalém e depois em Antioquia, e 

vinte e cinco anos, dois meses e sete dias, em Roma”. 

Quanto ardil! E é nesta base que se construiu o papado! Coitado 

do católico! 

Se Pedro morreu em 66 ou 67 e se antes de 55, por causa de 

Cláudio, não pôde ir a Roma, onde o padre Rivaux foi buscar espaço de 

tempo para encaixar tantos anos e dias? 

Se Rivaux se engana com tanta sem-cerimônia a ponto de se 

contradizer seguidamente, os autores de compêndios de História 

Eclesiástica adotados nos seminários católicos armam uma verdadeira 

revolução de contradições entre si. É tal o desespero para se “arranjar” 

estratagemas que joguem fumaça nos olhos dos católicos! 



Em fins do século passado e inícios deste, os seminários católicos 

adotavam como texto também as “Instituições de História Eclesiástica”, 

do Frade Clari Vascotti, cuja tradução para o nosso vernáculo, em 

1882, atingira a 4ª edição. Pois bem, esse conceituado compêndio no 

seu volume I – página 51 – confessa não haver sido Pedro o fundador da 

igreja em Roma, mas, “com base firme nos Atos dos Apóstolos”, 

conjectura dever sua fundação a uma mulher, Priscila ou Prisca, e seu 

esposo Áquila. Todo o clero romano da França, Itália, Espanha, 

Portugal e América Latina, estudou, no século passado e princípios 

deste, História Eclesiástica nesses compêndios! 

Os hierarcas romanos têm pavor dos ex-padres convertidos porque 

reconhecem a insegurança e a fatuidade dos argumentos da sua 

dogmática e da sua história que resultam dessas contradições. 

Diz-se, também, que, em 66, Pedro escreveu a sua Segunda 

Epístola da cidade de Roma, onde já há mais de vinte anos se instalara 

o seu sólio (64). Ora, essa mesma cronologia diz que Lucas, após o 

desaparecimento do Imperador Cláudio, chegou a Roma, onde escreveu 

os Atos dos Apóstolos. Por que não faz a mais leve referência sobre 

Pedro exercendo ali suas funções episcopais? 

Nesse livro histórico do Novo Testamento, cuja narração cobre um 

período de trinta anos, mais ou menos, não são descritas as atividades 

de todos os apóstolos. Podemos reconhecer nele duas grandes partes: a 

primeira, em que descreve o ministério de Pedro e a segunda, em que 

relata os fatos sobre Paulo. O objetivo de Lucas nessa obra é evidente: 

quer transmitir as primeiras atividades da Igreja em desenvolvimento, 

ressaltando sua marcha triunfal de Jerusalém, o centro do judaísmo, 

para Roma, o centro do paganismo. Pedro, como ministro da 

circuncisão, é o expoente da primeira parte. E Paulo, o ministro do 

Evangelho entre o gentilismo, é o expoente da segunda parte. 

Ao descrever a chegada do prisioneiro Paulo a Roma (Atos 28.11-

31), Lucas se refere aos irmãos que saíram ao seu encontro à Praça de 

Ápio e às Três Vendas (Atos 28.15). Se Pedro estivesse presente, seu 

nome seria mencionado por Lucas. 

Ainda, pelo fato de alegar a estadia de Pedro em Roma, como fato 

inconteste, o catolicismo atribui ao apóstolo-pescador um atestado mui 

desfavorável ao seu ministério, colocando Pedro entre os preguiçosos. 

Três dias após a sua chegada, Paulo “convocou os principais dos 

judeus” (Atos 28.17) com o intuito de apresentar embargos às 

acusações que lhe eram assacadas. Opuseram-se-lhe e disseram: 

“Gostaríamos de ouvir o que pensas; porque, na verdade, é corrente 

a respeito desta seita que por toda parte é ela impugnada” (Atos 

28.22). Paulo, incansável, anunciou-lhes o reino de Deus e ensinou-lhes 

“com toda a intrepidez, sem impedimento algum... as cousas 



referentes ao Senhor Jesus Cristo” (Atos 28.31). “Houve alguns que 

ficaram persuadidos pelo que ele dizia” (Atos 28.24); outros não, 

“tendo entre si a grande contenda” (Atos 28.29). 

Será que Pedro foi um bispo ou papa em extremo relaxado – ele, a 

quem fora confiada a missão de evangelizar os judeus – a tal ponto que, 

instalado em Roma há cerca de vinte e cinco anos, deixara os seus 

patrícios nessa ignorância sobre a “seita”? 

Realmente, quem quer ser “devoto” sincero ou fã entusiasta do 

apóstolo Pedro, deve negar sua estadia em Roma, o que desabonaria o 

seu caráter. 

Dentre as cartas de Paulo, há uma especialmente endereçada aos 

crentes em Roma. O apóstolo das gentes se encontrava em Corinto por 

volta do ano 58, quando escreveu esta carta. Ora, de duas, uma. Ou 

Paulo era um intrometido a invadir anarquicamente a seara alheia, ou 

Pedro era mesmo um preguiçoso reconhecido que deixava o seu 

rebanho perecer à falta de doutrina, necessitando a interferência de 

Paulo. Não se admite nenhuma das duas hipóteses. O fato, porém, é 

que Pedro jamais esteve em Roma. Paulo, aliás, ao finalizar esta carta, 

saúda nominalmente mais de vinte irmãos e não faz a mais leve 

referência a Pedro e nem lhe cita o nome, o que não seria possível se ele 

se encontrasse entre os cristãos romanos privilegiados com uma carta 

de Paulo. 

É uma injúria à memória de Pedro admitir-se que ele haja estado 

em Roma! 

É que, além de, de suas cartas aos Filipenses, aos Efésios e aos 

Colossenses, escritas de Roma, de 64 a 66, não faz Paulo a mínima 

referência a Pedro, o que não aconteceria caso estivesse lá, e queixa-se 

amargamente do desamparo em que se encontrava ao escrever a sua 

Segunda Carta a Timóteo: “Na minha primeira defesa ninguém foi a 

meu favor; antes, todos me abandonaram. Que isto não lhes seja 

posto em conta. Mas o Senhor me assistiu e me revestiu de forças, 

para que, por meu intermédio, a pregação fosse plenamente 

cumprida, e todos os gentios a ouvissem; e fui libertado da boca do 

leão” (2ª Timóteo 4.16-17). Seria uma injúria a Pedro envolvê-lo nesta 

queixa! Ou Pedro se acovardou diante da “boca do leão” como lhe 

acontecera perante a criada do palácio do sumo sacerdote? 

Não corre a alegação de que Pedro também estivesse preso com 

Paulo e, com isso, não lhe dera a devida assistência. 

Se Pedro estivesse com ele, o apóstolo prisioneiro o teria 

mencionado. Ainda encarcerado, ao escrever a Filemom, em 66, 

menciona os nomes dos seus cooperadores, Marcos, Aristarco, Demas e 

Lucas (Filemom 24) e destaca o nome de “Epafras, prisioneiro comigo, 

em Cristo Jesus” (Filemom 23). É cristalino que, se Pedro fosse seu 



companheiro de cárcere, Paulo se teria referido a ele, máxime sendo ele, 

como quer o catolicismo romano, o chefe da cristandade. 

Para qualquer pessoa de pequena dosagem de boa vontade ou 

isenção de preconceitos, bastariam estas observações fundamentadas 

na Bíblia. 

Mas, quando os teólogos romanos, imersos na defecção e na 

apostasia, se vêm confusos com esses argumentos, apelam para a 

“tradição”, a chamada, por eles mesmos, “voz da igreja”. 

Coitados! Nem a mais antiga “tradição” colabora com eles porque 

nela há divergências. 

Leonel Franca, o jesuíta acrobata do sofisma, virando e revirando 

argumentos para demonstrar o primado de Pedro, com base em Mateus 

16.18-19, reconhece: “Evidentemente, não há falar aqui de uma 

suprema de jurisdição efetivamente exercida por Pedro, durante a vida 

mortal do Divino Mestre” (65). 

O caso é que, se Pedro não exerceu essa supremacia jurisdicional 

durante a vida mortal de Cristo, também não a exerceu depois da 

ascensão do Salvador. Lucas, em Atos dos Apóstolos, se refere ao nome 

de Pedro, enquanto relatava o desenvolvimento do Cristianismo em 

Jerusalém e arredores. Mas, quando narra os fatos relativos ao seu 

desenvolvimento entre os gentios, quando abrange as grandes áreas do 

Império Romano, esse nome é totalmente silenciado. 

E a tábua de salvação para os herdeiros dos “judaizantes” está na 

“tradição”, em que há tantas desarmonias, apesar de haver sido 

“ajeitada” pelo Índice Expurgatório. 

Por exemplo, Irineu, em sua obra “Adversus Haer.”, III, 3, escrita 

no ano 138, referindo-se a Clemente, destaca que ele foi o terceiro bispo 

de Roma e que Sixto foi o sexto. Nesse caso, e segundo a própria lista 

dos papas elaborada pelo catolicismo, Anacleto que foi anterior a 

Clemente, ocupa o segundo lugar. E Lino, que foi anterior a Anacleto, 

toma o primeiro lugar. E Pedro? 

E, para finalizar, um fato que desmantela a tal da “tradição” que o 

papa Pio IX dizia ser ele, numa imitação grotesca do rei Luiz XIV: “La 

tradizione son io!”. (O rei Luis XIV dizia: “L’État c’est moi!”. 

Com o Edito de Milão, Constantino ofereceu dois templos, 

conhecidos nos círculos católicos, como as  Basílicas Constantinianas: 

a de São Pedro e a de São João de Latrão. A primeira foi reedificada na 

passagem da Época Medieval para o Renascimento à custa das 

indulgências. 

Os católicos supõem – e os padres gostam de mantê-los nesta 

suposição falsa! – que a Basílica de São Pedro é o principal templo da 

sua religião por ser a igreja oficial do papa. O que não é verdade! 



A de São João de Latrão, sim! E é dedicada ao Salvador, a João 

Batista e a João Evangelista. 

Como a primeira entre todas as basílicas de Roma, é a mais 

privilegiada de todas as igrejas do mundo católico, como demonstra a 

legenda gravada do seu frontão: “Sacrossanta Lacteranensis Ecclesia, 

omnium urbis et orbis ecclesiarum mater et caput”- “Sacrossanta igreja 

de Latrão, a mãe e cabeça de todas as igrejas da Cidade e do Mundo” 

(Lect. 5ª do Breviário Romano – In dedicationi Archibasilicea SS. 

Salvatoris). Nesta mesma lição do Breviário, um dos livros oficiais da 

liturgia católica, lê-se: “Cujus consecrationis memoria celebratur 

hodierno die quo primum Romae publice ecclesia consecrata est et imago 

Salvatoris in periete depicta populo romano apparuit”. 

Foi a primeira a ser consagrada, antes mesmo da de São Pedro, 

embora ambas fossem edificadas por Constantino, em 324 (66). 

Se realmente ao tempo de Constantino, a jurisdição espiritual de 

Pedro fosse reconhecida, não teria sido dada primazia à sua basílica? 

O desespero provocado pela carência de argumentos em que se 

possa basear a suposta estada de Pedro em Roma é tão grande que o 

papa Pio XII, em 1939, resolveu mandar proceder escavações no sub-

solo da Basílica de São Pedro no intuito de encontrar a sepultura e os 

ossos do apóstolo-pescador. Vedou aos arqueólogos estranhos aos 

trabalhos a aproximação do local. E, na sua mensagem de Natal do ano 

1950, afirmou categoricamente que havia sido descoberto o “túmulo do 

príncipe dos apóstolos”. Deu-se tão mal, porém. O novo embuste não 

“colou”. O próprio E. Kirschbaum (67), um dos dirigentes dessas 

escavações arqueológicas, contestou o papa desesperado. 

Pio XII, contraditado por muitos outros arqueólogos de fama 

internacional, inclusive o teólogo católico A. M. Schneider (68), nunca 

mais falou sobre o assunto, que ficou encerrado como os trabalhos 

daquelas escavações. 

A lenda da estada de Pedro em Roma fica, pois, destroçada com o 

exame das Escrituras neo-testamentárias e com as contradições dos 

próprios corifeus do absolutismo hierocrático usurpador. 

Conseqüentemente, em que se baseia Paulo VI, a criatura de Pio 

XII,  para arrogar-se a autoridade de, suposto sucessor de Pedro, 

convocar a “Una Sancta” sob o seu cajado? 

A empáfia cega-o tanto que não pode perceber o ridículo de 

fundamentar suas pretensões ecumênicas no verso 21 do capítulo 17 de 

João: “A fim de que todos sejam um; e como és Tu, ó Pai, em Mim e 

Eu em Ti, também sejam eles em Nós, para que o mundo creia que 

Tu Me enviaste”. 

“Que também eles sejam um em Nós!”. 



Não em Pedro! Não em qualquer hierarca! Mas, “um em Nós”!!! 

E o modelo dessa união é a Sua união com o Pai: “Para que eles 

sejam um, assim como Nós” (João 17.11). “E como és Tu, ó Pai, em 

Mim e Eu em Ti, também sejam eles um em Nós” (João 17.21). 

Seja um de acordo com a unidade espiritual de Cristo com o Pai! 

Não se trata, pois, de unidade universal visível ao redor do trono de 

ouro do pontífice de Roma. 

*** 

Ao papa, César da hierocracia católica, sucedânea da organização 

do Império Romano, não cabe direito algum de convidar quem quer que 

seja para se submeter a uma hierarquia evangelicamente espúria. 

Seu ecumenismo é insustentável, insubsistente e fictício em 

conseqüência da frágil base em que se assenta. 

É uma blasfêmia, um ultraje e uma afronta a Jesus Cristo, o único 

e soberano Polarizador das almas salvas!!! 

 

.oOo. 

 

 

CAPÍTULO 9 

 

LANCE POLÍTICO DO 

ECUMENISMO CATÓLICO! 
 

IMPROFÍCUO o estudo isolado dos fatos históricos. Une-os um 

elo invisível. Intercomunica-os um liame sólido. 

Depois dos editos, desde Constantino, pelos quais os Imperadores 

concederam, confirmaram e aumentaram os privilégios em benefício do 

catolicismo romano, depois do Decreto de Teodósio, oficializando-o 

como única religião do Estado e obrigando o seu culto a todos os 

cidadãos; depois que as novas conquistas imperiais estenderam os seus 

domínios sobre povos anteriormente rebeldes e independentes e 

alargaram a sua soberana espiritual, tornara-se-lhe muito mais penoso 

ver a sua prosperidade exposta aos riscos da próxima dissolução do 

Império. 

Crescera tanto o catolicismo em número de adeptos e em prestígio, 

consequentes, sobretudo, do Decreto de Teodósio, que julgava 

intolerável a influência imperial. Ambicionava a sua emancipação! 



Medrou e se desenvolveu sob a tutela do Império Romano. 

Participou de suas glórias e sofreu com as suas ignomínias. 

Herdou dele, atavicamente, os seus apetites de domínio, seu 

espírito de romanidade, suas estruturas jurídico-eclesiásticas. O 

sentimento universalizante de Roma ao divinizar Otávio, o “Augusto”, a 

quem se atribuíam títulos como parte da liturgia de seu culto, já se 

injetara na tessitura dos sonhos do catolicismo. 

Nos primórdios do século V, já se persuadira de que a sua aliança 

com o Império Romano decadente, longe de lhe fornecer energia e 

estabilidade necessárias ao conseguimento de suas aspirações, 

causavam-lhe imensos prejuízos. 

Faltava-lhe, porém, a requerida coragem para pleitear sua 

independência. Previa três soluções. Ambas, porém, inócuas porque 

utópicas naquela conjuntura. Uma revolução que pusesse o seu poder 

sobre a autoridade dos imperadores constituía-se em empresa 

inadmissível. Militar pela destruição definitiva do Império, avultava-se-

lhe em cometimento temerário. E a sua constituição em domínio 

territorial independente, tornar-se-ia em solução inexeqüível enquanto 

houvesse um César no trono e inconciliável com a unidade absoluta, 

lastro das tradições imperiais. 

Ao passo que o Império dava mostras evidentes de sua decadência, 

o catolicismo – religião oficial – sofria uma profunda inquietude. 

Inquietude natural, aliás, de uma instituição estreitamente vinculada à 

instituição imperial que se considerava depositária da perenidade. 

Agora, esta inquietude gerava desprezo à tutela dos imperadores, 

transformados em fantasmas coroados e credores de uma subserviência 

simplesmente postiça. Quais pespegos, passaram pelo trono, em menos 

de vinte anos, Máximo, Avito, Majoriano, Severo, Astêmio, Olíbrio, 

Glicério, Júlio, Nepos e Augústulo. 

Como refluxo natural de autodefesa e autodeterminação, este 

sobressalto incrementava a conscientização e a fixação da idéia de 

primazia, não só de honra, mas de jurisdição, a cingir a autoridade do 

bispo de Roma. 

Desde sempre o sacerdócio católico deixou-se animar por um 

grande e previdente espírito político para poder melhor servir à sua 

organização. 

Demonstraram-no, no Brasil, muitos fatos. Destaco apenas um e 

mui recente. Antes da Revolução de março de 1964, os bispos 

brasileiros, observadores perspicazes e possuidores de excelente 

máquina de investigação, deliberada e astutamente, se repartiram em 

duas alas. Uma se reúna amiúde e suas declarações ocupavam as 

manchetes dos jornais. A outra adotou a tática da expectativa. Após a 

Revolução, esta surgiu no cenário político brasileiro, aplaudindo as 



normas revolucionárias. É assim que faz o catolicismo – a mais perfeita 

organização política internacional – para estar sempre bem posto. 

Naquela oportunidade do seu prestígio dentro do Império Romano, 

em todas as províncias, em todas as cidades, ocupou o sacerdote as 

principais magistraturas, desempenhou as mais altas funções 

municipais e elevou-se mesmo, muitas vezes, à chefia das prefeituras. 

Ao promulgar Justiniano a lei que conferia aos bispos o direito de 

vigiar todos os funcionários do Império, não fez mais do que sancionar 

uma prerrogativa exercida por eles desde longa data. De há muito, o 

bispo estava revestido do poder tribunício que o alcandorava em 

defensor populi, o defensor do povo. 

O sacerdote penetrara na intimidade das famílias e no coração das 

cidades, inspecionando as tutelas e curatelas, e obtendo a 

responsabilidade de proteger os interesses das cidades e os diretos dos 

menores. 

Tornara-se popular. Confiaram-se a ele as funções simpáticas da 

administração, enquanto que aos outros magistrados, as opressivas e 

impopulares. 

O catolicismo, nesta altura, minara inteiramente o Império! Se não 

o houvesse debilitado tanto, poderia enfrentar as invasões dos bárbaros 

com valentia  e superá-los. 

Irrisão da sorte! O catolicismo fora criado por Constantino 

precisamente para dar ao Império a estrutura da sua unidade política. 

Depois de montado, prestigiado, enriquecido, solapa os fundamentos do 

Império e dissolve-lhe as bases, debilitando-as para, da decadência do 

seu criador, tirar o maior de todos os proveitos: isolar-se como herdeiro 

único e sobrevivente ímpar no gozo da política universalizante ou 

ecumênica rotulada de religião cristã. 

*** 

O catolicismo investe a longo prazo. Desde o Império Romano, em 

todos os povos onde seu clero se infiltra, a anemia se patenteia. 

*** 

Nesta conjuntura em que o catolicismo, após haver se utilizado da 

proteção do Império para implantar o seu sacerdotelismo, tentava 

libertar-se das obrigações contraídas para com ele, surgem os povos 

bárbaros no cenário da História. 

Para além do Reno e do Danúbio, estendia-se a Barbária, os que 

não participavam da orgulhosa Civilização Romana. Camponeses mal 

radicados num solo, muitas vezes, ingrato, os bárbaros tinham na 

família a célula social basilar. Os seus grandes grupos consangüíneos 

aglomeravam-se em tribos, que, por sua vez, se agrupavam em 

confederações militares. 



Os “povos” ou os “bárbaros” , como se intitulavam pelos civilizados 

romanos, eram os francos (sálios e ripuários), alamanos, borgundos, 

vândalos, ostrogodos e visigodos. 

Saudou-os o catolicismo como seus libertadores! Os seus soldados 

armados lutariam para seu triunfo definitivo! 

Acaso haveria importância que grande parte desses bárbaros 

pertencesse à comunhão ariana? 

Há dois séculos anteriores, o ecumenismo católico romano se 

manifestara pelo seu sincretismo ao absorver doutrinas, práticas e 

normas pagãs, encimando a tese judaizante. Agora, se lhe descortinava 

a condição de se utilizar dos arianos – os excomungados de Nicéia – 

para sobrelevar a decadência do seu criador imperial. 

Depois de 325, muitos missionários escorraçados pela “santa 

inquisição” do catolicismo se embrenharam entre os bárbaros, 

sobretudo os godos, ensinando-lhes a religião cristã, sob a forma do 

arianismo. 

Os herdeiros dos bispos anatematizados e repulsos do Primeiro 

Concílio Ecumênico de Nicéia – confiava o catolicismo – incendiariam o 

Império decrépito para, de suas cinzas, surgir o novo pontífice supremo, 

o seu soberano liberto de quaisquer compromissos com os seus tutores. 

O Império, energia gasta, atingira as culminâncias de sua evolução 

e se impossibilitara de quaisquer transformações. Os bárbaros, ao 

contrário, traziam um elemento jovem, vivo, cheio de expansão, 

fecundidade e poder! 

Já em 378, após vencerem o Imperador Valente, os visigodos, 

cristãos arianos, forçaram o Danúbio, mas foram desviados, em sua 

marcha, para a direção do Ocidente. 

Em hordas sucessivas, ao tempo de um imperador franco – 

Honório (395-423) – fizeram os bárbaros baquear o Império do Ocidente, 

talaram a Europa e, superpondo-se às populações romanizadas, 

esmagando-as, produziram profundas modificações sociais. 

E a queda de Roma, em 410, o ponto alto das invasões, causou 

estupefação em todo o mundo civilizado! 

A habilidade requereu do catolicismo que, em Roma, contivesse as 

expressões do seu entusiasmo por temor de provocar, insultando a sua 

derrota, o coração amargurado dos vencidos. Em todos os demais 

recantos, porém, estrugiram suas exclamações de júbilo e alegrou-se o 

universo católico no dia em que Roma sucumbiu diante de Alarico, o 

cristão ariano e chefe dos visigodos. 

Como um raio, estalou o ódio sufocado do catolicismo contra o seu 

velho e indesejável curador! Explodiram os ressentimentos dos povos 

conquistados pelo Império! Mensageiros da justiça para uns e de 



vingança para outros, os bárbaros foram saudados com bem-vindos. “E 

foi conquistada a que conquistara o universo!”, exclamava Jerônimo. 

Muitos, possuídos de angústia, desvencilharam-se do sincretismo 

católico e voltaram aos antigos ídolos, acreditando todos na 

proximidade do fim do mundo. “A Paz abandonou a terra”, dizia 

Próspero de Aquitânia, “tudo o que vês está chegando ao fim”. E 

Agostinho de Hipona, para combater os detratores da religião e 

reconfortar os desanimados, escreveu a “Cidade de Deus”. 

Alarico, em 412, atingira, vitorioso, o sul da Gália, recentemente 

percorrido pelos vândalos que, acompanhados dos alamanos e suevos, 

no último dia do ano de 406, cruzaram o Reno. Detiveram-se na 

Espanha por algum tempo e, em 429, chefiados por Genserico, os 

vândalos conquistaram a África. 

Progressivamente, a Gália do Norte foi penetrada pelos francos, 

alamanos e borgundos, que se instalaram, em 443, na Sabóia. 

Ao mesmo tempo que a capital do Império recebia a visita dos 

bárbaros godos, as guarnições romanas evacuaram, entre 400 e 430, a 

Bretanha. As invasões dos saxões, que procuravam fixar-se em todas as 

costas do Mar do Norte e da Mancha, ameaçavam os indígenas celtas 

expulsos da Bretanha. 

Em 451 e 452, os hunos de Átila, com base na Panônia, lançaram 

incursões sem consequências sobre a Gália e a planície do Pó, na 

Península Itálica. Enfim, em 488, Teodorico, rei dos ostrogodos, entrava 

na Itália com o seu povo, também ariano. 

Nos entre-choques das ondas invasoras, soçobrava o poderio 

católico-romano! Com sagacidade, porém, colocou-se Leão Magno, o 

bispo de Roma, como mediador entre a vitória e os vencidos. 

O orgulhoso povo romano, na ânsia de que se perpetuasse a sua 

filosofia universalizante, a sua mentalidade de romanidade, viu no 

catolicismo o seu grande instrumento. Deveria ser ele o remanescente 

do Império Romano para manter o ritmo da revivescência de suas idéias 

e dos seus sentimentos desde que suas manípulas, outrora ágeis e 

aguerridas, não podiam mais sustentar as asas da águia imperial. 

Leão Magno, que é o primeiro a falar da sucessão de Pedro em 

favor do prelado da Capital do Império, com perspicácia incomum, 

soube aproveitar-se dos sentimentos cristãos dos arianos invasores. 

Diante dos antigos perseguidos de Niceia, tornou-se subserviente 

porque exigia o interesse do momento. 

*** 

É a velha tática! Quando o comunismo ameaçava os tesouros do 

Vaticano, Pio XI, em sua encíclica “Divini Redemptoris”, de 19 de março 

de 1937, apelou a todos quantos cressem em Deus para que se unissem 

em campanha anticomunista. 



Tática que se repete nos presentes dias. Aqueles que, pela Contra-

Reforma, pelos Concílios de Trento e de Vaticano I, e pelo jesuitismo, 

eram classificados de hereges e fulminados de anátemas, agora, pelo 

ardil do Concílio Ecumênico Vaticano II, são bajulados e cognominados 

de “irmãos separados”. 

Só mesmo quem não conhece as manhas do catolicismo, adotante 

da sabujice quando lhe convém à cobiça, é que pode babar-se de 

admiração diante da “camaradagem” do Vaticano. 

Quem não vê a falência completa do catolicismo? 

Como recurso, ele procura encontrar nessa aproximação com os 

“outros” cristãos, um meio de sobrevivência. Os arianos não lhe 

serviram, na época da decadência do Império Romano? Não aprovou a  

experiência? 

*** 

Átila retrocedeu diante de Leão Magno! 

Na terra fofa das superstições medievais, divulgou-se a lenda de 

que o chefe barbarisco se rendou porque viu, ao lado de Leão, o 

apóstolo Pedro armado de uma ameaçadora espada. 

Odroaco, chefe dos hérulos, ao fundar o seu reino na Itália, 

também se deteve como que diante de um fantasma e não tocou no 

representante da fé romana. 

É verdade que muitos bárbaros não eram arianos. Desde, porém, 

que os lobos das matilhas esfaimadas, imbuídos de cristianismo, 

mesmo sob a forma de Ário, se tornaram mansos diante de Leão I, os 

outros experimentaram um contágio de afrouxamento. Os bárbaros 

pagãos, ignorantes e supersticiosos, afeitos ao temor dos seus feiticeiros 

e sacerdotes, agora ofuscados com a pompa episcopal e o prestígio 

político da cidade de Roma, transferiram para o seu bispo todo esse 

temor de suas almas subjugadas à voz dos emissários prelatícios. 

Sentiram-se ofuscados os pobres bárbaros diante do luxo e do 

esplendor que cercava Leão Magno. Pois se as almas sérias dos homens 

pios se escandalizavam com a sua pompa e os seus festins, como não se 

sentiriam dominados os bárbaros, se o próprio Jerônimo satirizava aos 

pelintras da hierarquia católica ao vergastar-lhes a ostentação? 

“Perfumes e ferros de frisar, elegância de trajes e luxo de cavalos, é um 

clérigo ou um namorado?”, pergunta-se a si mesmo o tradutor da 

Vulgata. 

Foi esta situação de respeito obtida por Leão Magno, o faustoso 

prelado, que, pela primeira vez, lhe despertou a idéia de um domínio 

temporal independente e ofereceu àquele momento histórico 

oportunidade de lançar as suas primeiras bases. O que o direito de 

conquista não poderia favorecer-lhe, não o poderia o direito de posse? 

Os bárbaros na península deveriam considerar-se súditos da pequena  



municipalidade romana ou do Império Grego que ajudaram a expulsar e 

que, parecia, havia renunciado conquistá-la? 

Desde este histórico momento é que aparece nos atos de Leão I o 

pensamento de apropriar-se deste domínio. Apercebeu-se haver 

chegado a hora de libertar-se dos poderes políticos e, positivamente, 

tornar-se o patriarca de Roma, ele mesmo, o senhor de um poder. 

Nasce-lhe nesta emergência, o ardor de pelejar pela conquista da 

primazia e do poder jurisdicional (69). E, alegando que este seu ardor 

decorre de normas divinas, é o primeiro a suplantar a autoridade dos 

concílios (70). 

O primeiro desvio acontecido nos primórdios do Cristianismo, 

agora vai atingindo o auge da aberração! 

Absolutamente desvinculado da simplicidade evangélica, vivendo 

um sincretismo religioso de forte influência pagã e assistindo aos 

paroxismos do Império do Ocidente, é Leão Magno o primeiro a sonhar 

com a monarquia universal com sede em Roma e por chefe o seu bispo. 

E, para prevenir quaisquer embaraços de assembléias dos seus 

subalternos, anula as regras do Concílio de Calcedônia, que 

estabeleceram o julgamento dos sínodos provinciais nas questões 

suscitadas entre o clero e o bispo. 

A ausência dos imperadores, distantes de Roma, nesta época da 

História, favoreceu sobremaneira o desenvolvimento dessa idéia do 

primado de jurisdição vinculado ao patriarca da Urbs. Não só os 

decretos imperiais dão-lhe nova força para a sua consolidação, como os 

cânones do Concílio de Sárdica – o complemento do Concílio de Nicéia – 

concordam em formar um primado de honra para o bispo de Roma (71). 

O monarca do Império Oriental num supremo expediente por 

tentar manter sob a sua coroa o Império do Ocidente, atribui a Leão 

Magno regalias excepcionais. É nestas circunstâncias que constrange 

Valentiniano III a reconhecer nele a dignidade de chefe supremo da 

igreja (72). Nestas condições, obtém desse Imperador uma lei pela qual 

submete à sua jurisdição toda a igreja das Gálias (73). 

No anseio por saciar os seus apetites de teocracia universal, é o 

primeiro a aduzir aos decretos do Imperador o argumento fundado na 

suposta supremacia do apóstolo Pedro, sendo ele próprio, também, o 

primeiro a invocar esse primado do pescador de Betsaida. É o primeiro 

a usar em seu favor apenas e oficialmente o título de papa! 

Elevou o seu propósito a ponto de impedir que se estabelecesse 

outro reino na Itália e de estorvá-la elevar-se como nação, porque – 

supunha – semelhante transformação seria incompatível com a sua 

soberania. Não admitia Leão Magno parceria na procura da coroa dos 

césares entre os escombros do Império! 



A presença dos godos na Península Itálica sucedeu a dos hérulos e 

foram favorecidos pelos papas enquanto não os ensombreavam. Assim 

que se robusteceram, porém, combatem-nos, excitando contra eles o 

sentimento nacional e contra a espécie de república federativa que 

governavam na qualidade de tribunos. E, como estas forças não 

bastassem, chama em sua ajuda àqueles mesmos imperadores do 

Oriente, cuja expulsão haviam favorecido. 

Adotaram os pontífices os mesmos processos contra os lombardos. 

No seio da cidade livre – berço do seu poder nascente – 

desencadearam freqüentes tempestades. Sempre foi indispensável que 

tudo, ao seu redor, se debilitasse e diminuísse para que os orgulhosos 

bispos romanos pudessem crescer. 

O catolicismo, aliás, continua a mesma tática: debilitar todo o 

poder político, toda energia popular, toda virilidade da raça e da 

inteligência, porque, de outro modo, jamais poderá subsistir. É uma 

instituição cuja grandeza exige o aniquilamento de tudo o que não seja 

ela. 

Uns por outros destrói todos os domínios que poderão opor-lhes 

obstáculos, empregando nesta obra satânica paciência e habilidade 

exemplares. 

Da ambição incontida dos bispos romanos, agora metamorfoseados 

em supremos hierarcas do paganismo católico, se origina a enfermidade 

que, durante séculos, minou a Itália. 

Aqueles domínios sucessivos que se apresentam na Península 

Itálica e que de modo algum permitiu-se que qualquer povo se 

radicasse, ter-lhe-iam trazido a nacionalidade e não a escravidão. Até 

hoje o italiano sofre as conseqüências do absolutismo hierocrático nos 

dialetos que retalham o seu belo e imponente idioma. 

O que aconteceu com as nacionalidades modernas da Europa, por 

exemplo, com a França? 

Odoacro, Teodorico o Grande, o mesmo Luitprando se mostraram 

interessados pela civilização italiana. O papado, todavia, não permitiu 

que, em suas vizinhanças, se levantasse poder algum. 

Com extermínio sem trégua, impediram os papas o caldeamento 

das raças que, na França, Inglaterra, Espanha, formou novos povos, 

mais vigorosos e lhes preparou uma unidade asseguradora de sua 

independência. 

Nem bem surgia um princípio de unidade, um centro, um ponto de 

reunião, um poder nacional, um elemento de estabilidade capazes de 

dar autodeterminação à Itália, os papas chamavam os “estrangeiros” 

para sufocá-los. 



Sua avidez consistia em implantar uma monarquia espiritual “urbi 

et orbi”, cuja sobrevivência dependeria do poder temporal em suas 

próprias mãos. 

 

.oOo. 

 

 

CAPÍTULO 10 
 

ORIGEM ESPÚRIA DO 

PODER TEMPORAL, LASTRO DO 

ECUMENISMO PONTIFÍCIO 
 

A SOBERANIA TEMPORAL independente se afigurava aos 

papas como o meio mais eficiente de proteger a sua autoridade “moral” 

em meio às turbulências e no caos das invasões, caucionando-lhes, 

outrossim, os laços da vasta confederação eclesiástica, antecâmara do 

imperialismo pontifício. 

As condições mesológicas propícias à concretização desse plano, 

todavia, tiveram o seu amadurecimento retardado por dois obstáculos: 

de um lado, a soberania do Império Grego restaurado em Roma e nas 

Províncias do Exarcado; e, de outro, os constantes esforços dos reis 

bárbaros para transformar a Itália numa nação forte e homogênea, 

concentrada sob um só poder. 

Constantino, não obstante a sua sagacidade política, jamais pôde 

alcançar os efeitos de sua transferência para Constantinopla. Com 

efeito, a ausência do Imperador propiciou o realce do bispo de Roma e 

prestigiou a antiga Bizâncio, concedendo-lhe foros de capital e 

conservando sempre distantes os católicos orientais da esfera de 

influência do patriarca romano. Daí por diante, via de regra, os 

imperadores preferiram residir no Oriente, acarretando falta de controle 

relativo ao Império do Ocidente. 

Face aos dois óbices, os papas adotaram a norma de combater os 

gregos pelos bárbaros e estes por aqueles. 

No território italiano firmara o seu ponto de apoio. Sua população 

lhes ofereceu material humano excelente que, aliás, souberam 

aproveitar com rara astúcia. 



Remanescente da filosofia política do Império Romano, o povo, 

excitado pelas humilhações, extravasava seu sentimento 

universalizante. O conceito de romanidade que, ao tempo de Augusto, 

se identificara com a concepção de universalidade, ganha um halo 

heróico. Os períodos históricos não se limitam por intransponíveis 

barreiras; ao contrário, intercomunicam-se em inevitável osmose. 

Ao próprio Rivaux não pôde escapar que a formação do supremo 

poder teocrático, elaboração lenta da cobiça dos patriarcas de Roma, é a 

supuração do seu atavismo herdado da corte imperial, já nitidamente 

esboçado no Concílio de Constantinopla, em 381, e no de Éfeso, em 431 

(74). 

Nesta encruzilhada da História, em que as hordas barbarescas 

produziam modificações sociais na vastidão do Império, o catolicismo 

mantinha o ritmo da revivescência do idealismo e do sentimento do 

Imperialismo Romano. 

Os romanos, estimulados pela persistente saudade das tradições 

imperiais e da grandeza perdida, nessa circunstância de inferioridade e 

por toda a Idade Média, tornara-se um povo indisciplinado e 

incompreensível. 

Com acuidade, souberam os papas, no limiar da Idade Média, 

canalizar em proveito da teocracia católica, a revolta íntima dos 

romanos, frustrados na impotência de conseguir concretizar a ambição 

antiga. 

Propondo-se como continuidade histórica do cesarismo romano, 

os papas souberam manejar aquele povo frustrado e transformado 

numa massa sempre fiel e sonhadora. 

Aceso o idealismo de romanidade, faziam-lhes ver neles os 

continuadores da glória romana. 

Exterminados os hérulos, destruído o reino dos godos, liquidada a 

obra de Teodorico e reduzido o Imperador Grego a detentor de um poder 

apenas nominal, todos os esforços dos papas se concentraram contra os 

lombardos, legatários dos bárbaros expulsos. 

Sob a influência duas vezes secular dos lombardos, levou-se a 

efeito o maior e mais tenaz esforço para estabelecer a nacionalidade 

italiana. Infrutíferos trabalhos, porém, face à oposição dos pontífices 

soberanos. 

Das próprias maldições assacadas contra eles pelos escritores 

eclesiásticos se depreendem as naturais qualidades que os 

predestinavam à obra do fixamento de uma nacionalidade na Península 

Itálica. 

Em comum com os outros bárbaros, possuíam energia e 

capacidade de empreendimento. Próprios lhes eram outros dotes 

procedentes de sua formação cristã recebida dos missionários arianos. 



Mais flexíveis, mais humanos e mais acessíveis à civilização. Em poucos 

anos, amenizaram-se os seus costumes tradicionais e se deixaram 

assimilar pela população local. Arianos, aceitaram os acenos 

ecumênicos dos papas e, esquecendo as antigas perseguições contra os 

seus ancestrais na crença, abraçaram a fé católica para favorecer, com 

a solidariedade das opiniões religiosas, a fusão do sangue e dos 

interesses. 

Despeitado o Imperador Leão III com as preocupações pontifícias 

sobre os lombardos, planejou raptar o papa Gregório II, no que foi 

embargado pela proteção dos dóceis bárbaros. 

*** 

Momento idêntico, sob esse prisma, vivemos nós hoje. Os inventos 

modernos aproximaram os povos. Conveniências semelhantes 

congraçam os sentimentos. O pavor de uma nova conflagração 

universal aproxima os corações. E o papa de Roma, fiel discípulo dos 

antigos predecessores, reconhece na velha tática ecumênica a 

viabilidade de aplicação na presente hora. 

*** 

Demonstrou o povo lombardo conhecer perfeitamente as 

condições políticas e militares da Itália. Estabeleceu-se nas fraldas dos 

Alpes como sentinela avançada para guardar a Península contra a 

invasão de qualquer outro povo barbaresco. À capacidade de resistência 

natural dos Alpes, anexou uma linha de fortaleza pelos desfiladeiros das 

montanhas. 

Mas esta empresa de guardar o território os fez sucumbir. 

O ódio implacável que lhes votavam os papas – ódio tão grande 

que sobreviveu ao seu extermínio – explica-se como resultado do 

obstáculo criado pela presença dos lombardos naquele território contra 

as pretensões pontifícias, em vésperas de execução. 

*** 

 

Os hierarcas católicos, descendentes dos fariseus, se caracterizam 

pela dobrez, pela subserviência aparente, pela sinuosidade das atitudes. 

*** 

Os pontífices foram ladinos em manter viva entre a população 

nativa a esperança de concretizar, entre os bárbaros, o ideal de 

romanidade, de universalidade, possibilitando-lhe o usufruir de um 

novo imperialismo. Neste propósito, dirigiam as paixões religiosas 

enquadradas nos sentimentos patrióticos e insuflavam tremenda 

aversão contra os lombardos. Jamais se viu uma raça tão amaldiçoada, 

posta fora da lei e entregue à execração dos séculos. Jamais os açoites 

dos verdugos religiosos caíram sobre um povo com extrema cólera. Os 

anátemas pontifícios recordavam as  imprecações do fanatismo judaico 



quando podia fossem as cabeças  dos recém nascidos esborrachadas 

nas pedras. Admira-se é que esses anátemas abundaram precisamente 

quando de sua conversão ao catolicismo e quando, por seus hábitos, 

por seu grau de civilização, pela mentalidade de suas instituições, 

demonstravam-se os lombardos mui superiores aos próprios gregos 

corrompidos e não somente aos outros bárbaros, como os francos 

ferozes, chamados, no futuro, para destruí-los. 

Qual era, enfim, o crime dos lombardos? O de haver almejado 

erigir uma nacionalidade entre um povo maníaco de domínio universal? 

O de haver se disposto a elevar um trono na pátria dos tribunos 

tragados pelo vórtice do tempo? 

Não! 

À visa dos nativos poderia parecer! 

O grande crime, entretanto, era bem outro. Consistia em haverem 

sonhado estabelecer um reino nos domínios consagrados a Deus (???). 

Já as circunstâncias mesológicas inspiradas e, lentamente, 

estabelecidas pelos papas, desde Leão I, tornavam impossível a  

duração de um reino na Itália sem a condição de submetê-la inteira a 

uma só unidade política sob o poder pontifício. 

Foi nesta conjuntura e para destacar o bispo de Roma que 

Ennódio, bispo de Pávia, sugeriu que o título de papa, divulgado até 

então para todos os bispos, fosse restringido ao de Roma, o que foi 

confirmado num concílio convocado ao tempo de Símaco (75). 

Rechaçados os lombardos, cujos propósitos de estabelecer uma 

nacionalidade prejudicava os intuitos de internacionalização do papado, 

a Itália padeceu o seu maior fracasso com a fragorosa derrota de um 

princípio essencial à vida das nações e, por longos séculos até Cavour, 

Mazzini e Garibaldi, pagou um preço muito caro pelos golpes pontifícios 

desferidos contras os lombardos. E, ainda, o tributo desse preço foi 

acrescido com as ulteriores revoluções a ensoparem-na em sangue. 

A deliberação dos papas, incumbindo aos francos a missão de sua 

vindita, tornou-se a mola mestra da política européia no século VIII. 

Ultrapassado o prestígio da autoridade do Império Bizantino, cuja 

força se tornara apenas aparente, inoperante seria confiar-lhe aquela 

missão. 

Leão Isáurico que, neste tempo, ocupava o trono do Oriente, era 

um dos mais tenazes inimigos do culto das imagens e da doutrina do 

pontificado romano. Aos seus ouvidos soava como um escândalo a 

proposição: “Per ecclesiam intellegimus pontificem romanum. Papa 

virtualiter est tota ecclesia”. 

Estabelecera-se definitivamente os elementos visíveis e “jurídicos” 

da hierarquiolatria em consonância com o desenvolvimento da idolatria 

ou culto das imagens. 



Polipeiro de superstições grotescas e cretinizadoras, esse culto 

narcotizou bastante a Europa Ocidental e submeteu-o ao usurpador da 

autoridade de Jesus Cristo. 

Quem se ajoelha diante de uma estatueta de ouro ou de madeira, 

automaticamente, está imbecilizado para beijar o chinelo do papa! 

A rebeldia de Leão Isáurico embargava quaisquer esperanças de 

valimento em favor das pretensões papais. Escreveu-lhe, porém, o papa 

Gregório II: “Queres amedrontar-me e dizes: mandarei destruir a 

imagem do bem-aventurado Pedro e prender Gregório, tratando-o como 

Constante tratou Martinho. Sabes, porém, que, se te atreveres a 

ameaçar o pontífice romano, algumas milhas bastarão para pô-lo fora 

do teu alcance e, então, lutarás contra o vento. Também sabes que o 

bem-aventurado Pedro é considerado como uma divindade por todos os 

reinos do Ocidente e, se ousares ultrajar a sua imagem, todos os povos 

do Ocidente e mesmo os do Oriente levantar-se-ão contra ti para vingar 

a injúria!”. 

Sem poder contar com o Imperador do Oriente, sobravam-lhe os 

francos, os primeiros bárbaros germanos a abraçar o catolicismo e cujo 

prestígio cresceu aos olhos do papa quando rechaçaram para além dos 

Pirineus a invasão agarena. 

Instalados entre o Reno e o Somme, os francos sálicos, a partir 

dos meados do século V, tornaram-se aliados da pequena província 

romana da Ilha-de-França, último reduto do imperialismo da Gália, 

abalada pelos hunos, pelos visigodos e pelos piratas saxões. 

Por volta de 470, deu-se o princípio da dinastia dos seus chefes, 

quando o rei de Tournai, Childerico, substituíra progressivamente os 

chefes romanos. Seu filho, Clóvis, em 486, em Soissons, venceu Siágrio, 

o derradeiro deles e suprimiu os reis das outras tribos sálias. Vencedor, 

ainda, dos alamanos, no leste, submeteu toda a região abrangida entre 

o Mosa e o Loire. No final do século V, expulsou de Tours os visigodos. 

O bispo católico residente em Tours, Martinho, impressionara Clóvis. 

Habilidoso, soube mistificar o jovem guerreiro e descortinar-lhe 

promessas, decidindo-se a aceitar o catolicismo e não o arianismo, 

como acontecera com outros bárbaros. Batizou-se em Reims e, 

guindado como único chefe do Estado católico de todo o Ocidente, em 

507, matou Alarico. Em retribuição ao prestígio recebido, favoreceu o 

catolicismo, cumulando de esmolas os seus santuários, presidindo em 

Orleans, o primeiro concílio Geral da Igreja Franca e concedendo aos 

domínios eclesiásticos o privilégio de imunidade, isto é, a isenção de 

encargos fiscais. 

O papa Gregório II, indisposto com o Imperador Leão Isáurico, 

volvia seus olhos para o fervor religioso do Estado Franco. E 

maquinava! 



Não lhe escapava à perspicácia felina uma circunstância 

peculiaríssima da qual se sentia possibilitado usufruir proveito 

inaudito, caso introduzisse uma cartada certeira e decisiva. E alvitrou 

entrar na jogada! 

À volta do trono franco havia um poder à espera de um sinal dos 

acontecimentos. A família de Heristall governava sob o reinado dos 

últimos merovíngios, ambicionando, além de suas prerrogativas, as 

honras do poder supremo. 

Um aspecto da situação criava-lhe, porém, sério embaraço e, à 

medida que lhe parecia mais frágil a barreira que a separava da 

monarquia, tornava-se esta mais inviolável. 

É verdade que os merovíngios perderam todos os atributos do 

poder. Restava-lhes somente o direito. 

Mas esta legitimidade jurídica estava amparada por um clima 

religioso (!), conseqüência de uma antiga superstição. A sua própria 

fraqueza se transmudara em sua mais firme garantia! 

No bojo dos preconceitos morais trazidos ao mundo pelos povos 

bárbaros, o mais enfatizado era o que envolvia o direito absoluto da 

herança. Nessa conceituação é que, em virtude desse direito absoluto, 

uma nação passa a ser patrimônio inalienável de uma família. 

Transformara-se esse direito em um princípio religioso 

profundamente arraigado no espírito dos francos. 

Aquele mesmo temor supersticioso com que, no passado, olhavam 

os sacerdotes pagãos, agora, os francos tributavam ao papa e ao clero 

romano, o que lhes possibilitaria afastarem-se daquela convicção e 

abraçar uma nova interpretação, contanto que provinda do oráculo 

pontifício. 

Acontecia além dos Alpes que a presença dos lombardos na 

Península Itálica já incomodava os pontífices, que viam no povo franco o 

único bastante forte para lhes valer na emergência da expulsão 

daqueles “intrusos”. O novo rei Lombardo, Astolfo, “não  iria vender-se 

por meras sugestões acerca de são Pedro”, reconhece o historiador 

católico Philip Hughes (76). 

Destas duas circunstâncias, isto é, de uma interpretação jurídica 

de um princípio e da emergência da expulsão lombarda, deveria nascer 

um compromisso bilateral. 

Os pontífices, aliás, ao se declararem soberanos independentes 

teriam pela frente o mesmo percalço jurídico-religioso que os 

ambiciosos mordomos do palácio franco. O princípio religioso da 

legitimidade dos imperadores gregos, quase tão débeis como os 

merovíngios! Essa legitimidade era tão antiga que, de uma vez, 

retrocederam os papas quando quiseram destruí-la. Escrúpulos outros 



os detinham. E todo o passado do catolicismo, desde Constantino, se 

erguia como protesto uníssono contra a usurpação que planejavam. 

O papado, essa gigantesca tranquibérnia, desenvolveu-se 

lentamente. Os papas jamais se açodaram! “Roma não se fez num dia!”. 

Sentiram a necessidade de uma conquista, com o resultante 

direito consagrado pelos povos, para destruir todo e qualquer pretexto 

na hipótese de reivindicações futuras. O mais viável seria produzir o 

caos que possibilitaria a posse da terra ao primeiro ocupante. 

Os homens atribuem à violência a virtude purificadora do fogo. E 

os papas precisavam cercar essa violência com títulos que a 

coonestassem. 

Não havia ainda sido enunciado o princípio da casuística: “O fim 

justifica os meios”. Sua aplicabilidade, porém, já era norma de prática. 

Salvar as aparências, a sinuosidade, a desenvoltura e mentir 

(“restrição mental”), o fingimento, o sorriso postiço, são táticas 

permanentes do clero quando não lhe sobram no inferno chispas de 

truculência. 

As relações dos papas com a família dos Heristall revelam 

interesses comuns em situação análoga. 

Engendrado o esquema, partiu-se para a sua execução! 

O papa Gregório II dirigiu-se primeiramente a Carlos Martelo, 

como a um verdadeiro rei dos francos. Enviou-lhe embaixadores com 

presentes enfeitados com as mais lisonjeiras promessas. Os “núncios” 

fizeram brilhar aos seus olhos títulos e honras deslumbrantes à 

imaginação. Conferiram-lhe com grande pompa a dignidade de patrício 

e de cônsul romano, espécie de protetorado indefinido, destinado a 

aguçar-lhe a ambição e a servir, em tempo próprio, de suplemento ao 

“imperador” ideal para ser posto no trono do mundo. A morte de Carlos 

Martelo interceptou a  marcha dos acontecimentos. 

Com Pepino o Breve, concluiu-se definitivamente a aliança do 

papado com a raça carlovíngia. 

Nascera o catolicismo de um conluio com o Império Romano e só 

se sente bem como caudatário dos poderosos da terra, muitos dos quais 

devem sua gestação à autocracia papal. 

O velho rei Childerico III avultava como um espantalho. Tornara-

se numa sombra importuna mantida pela tradição popular. O bispo 

Burchard e o padre Fulrad, da parte de Pepino, foram a Roma consultar 

o pontífice sobre o “caso de consciência” que mantinha o seu senhor em 

perplexidade. A lembrança das relações amistosas de Gregório II e 

Carlos Martelo povoava sua imaginação de sonhos. Agora, outro era o 

papa. Talvez nem se recordasse dos propósitos de seu predecessor! Que 

valia mais: conservar na França um rei sem autoridade ou conferir os 

títulos da monarquia a quem possuía o poder? 



Aqueles clérigos casuístas expuseram a questão e as intenções de 

Pepino ao papa Zacarias, que se recusara receber para a sua eleição o 

beneplácito imperial grego. Depois de “maduras” reflexões, inclinou-se 

para o alvitre de seu predecessor, que coincidia com o mesmo de 

Pepino. 

Pepino poderia, “tuta conscientia” (expressão da casuística clerical 

que quer dizer “consciência tranqüila”), apoderar-se da coroa. 

Esta deliberação pontifícia tão sumária, se lhe mostrava 

insuficiente para uma possível defesa diante do povo, na hipótese de 

culpá-lo de usurpação. Se os revérberos da coroa imperial fustigavam 

os apetites de poder, a consciência o incriminava como mordomo infiel. 

Desvaneceram-se os seus últimos escrúpulos quando o papa 

ordenou-lhe solenemente usurpar o trono de Childerico III e tomar o 

título de rei dos francos. 

A interferência do papa foi imediata, não apenas pela ordem 

expressa que de sua infalibilidade emanou, mas também porque 

mandou enclausurar o último merovíngio num mosteiro, onde findou os 

seus dias. 

Assim foi que, pela primeira vez na História, a mão de um papa 

cingiu com a coroa real uma fronte ambiciosa. 

A coroação de Pepino, o Breve, foi um preço antecipado dos 

serviços que dele esperava o papa. É ela, ainda, a primeira causa da 

famosa doação pela qual o novo rei franco constituiria o domínio 

temporal do papado, cedendo-lhe com tamanha liberalidade províncias 

que não possuía e que só conhecia de nome. 

A origem do poder temporal dos papas foi uma usurpação iníqua! 

Pepino usurpou (= roubou!), confabulando com o papa, uma coroa 

sobre a qual não tinha direito algum e deu, em recompensa, terras que 

não lhe pertencia. 

Com efeito, Pepino, o Breve, usurpando o trono de Childerico III, 

com a aquiescência e a unção do papa Zacarias, é chamado por este 

pontífice contra os lombardos. Domina-os e arranca das mãos de 

Luitprando, o seu rei vencido, o exarcado de Ravena e o Pentápolis, 

usurpados anteriormente pelos bárbaros das mãos do Imperador de 

Constantinopla, e faz entrega destes territórios ao papa Estêvão III, na 

Assembléia de Qercy-sur-Oise. 

Funda-se, nesta série de traições e roubos, o “patrimônio de São 

Pedro” e a realeza temporal do papa. 

A coroação de Pepino sela a aliança entre o rei franco e o bispo de 

Roma. Pepino recebeu, ainda, o título de patrício dos romanos. 

“Correspondia isto a dispor ilegalmente, ao mesmo tempo, das antigas 

possessões bizantinas e de uma dignidade que apenas os imperadores 

podiam conceder; mas tais iniciativas fundaram o poder temporal do 



pontificado, destacando-o completamente de Constantinopla e 

obrigando-o, daí por diante, a recorrer à proteção franca. Prepararam, 

assim, a restauração do Império do Ocidente” (77). 

Espetáculo singular! Toda a Idade Média gravita, em última 

análise, em torno destas duas usurpações, que decidiram sobre a 

constituição da igreja católica e do santo Império. 

Elevaram-se ambos, dando-se as mãos! 

Serviram-se de mútua fiança. Inescrupulosos em conferir 

reciprocamente o título que lhes carecia e ao que jamais se creram com 

direito. 

Pepino, outrora, vacilante em escrúpulos, não ousava tocar numa 

coroa atirada aos seus pés, acabou, sem vacilar, presenteando reinos 

cuja situação geográfica desconhecia. 

O papa, que dera a França a Pepino, não se atreve apoderar-se de 

uma soberania que tinha em suas mãos. Desde o dia, entretanto, em 

que Pepino lhe outorgou aqueles territórios, considerou-se como seu 

proprietário legítimo. 

Ambos receptadores de furtos! 

Hipocritamente, ambos, os pontífices e os carlovíngios, se 

apresentam altivos perante o tribunal da História. Estes, invocando a 

doação do papa Zacarias. Aqueles, ostentando a do rei Pepino. Mister se 

faz, porém, ter uma idéia bem estranha de seus deveres para pretender 

que a História aceite semelhante teoria de legitimidade. A História 

nunca verá nestas duas investiduras senão duas usurpações. A do rei, 

a mais injusta aos olhos dos bárbaros, pode, todavia, justificar-se pelos 

serviços prestados à causa da civilização, levando-se em conta, 

outrossim, que a dinastia dos monarcas franceses teve seu fim e nem 

por isso a França foi prejudicada territorialmente. Mas, em relação à 

investidura dos papas, que jamais poderão exibir os títulos de 

propriedade de domínio em que estabeleceram os seus estados, vêm 

produzindo males à humanidade e à Itália, prejudicada até hoje com o 

Vaticano, o permanente intruso. 

*** 

Quando Pepino, o Breve, requereu de Astolfo, rei dos lombardos, a 

restituição em favor dos papas, das províncias enumeradas na ata de 

doação, estas províncias, em verdade, não pertenciam a Astolfo, nem ao 

papa e, menos ainda, a Pepino. Pertenciam, sim, ao Imperador Grego, 

ao qual nunca haviam deixado de pertencer. 

Esta idéia de se dar vastos territórios sobre os quais não se tem 

direito algum, nem mesmo por conquista, é de si tão estranha que os 

historiadores eclesiásticos, inclusive de Maistre, se firmam no vocábulo 

“restituição” (quem sabe se não foi também interpolado!), de que se 

serviu Pepino ao dirigir-se a Astolfo, no intuito de mostrar que os papas 



possuíam uma soberania anterior à doação, uma soberania datada de 

uma época remota. Não são felizes estes corifeus papais porque 

numerosos fatos demonstraram que, mesmo após essa doação, os 

papas não se consideravam desligados por completo do juramento de 

fidelidade para com os imperadores de Constantinopla. Continuaram a 

concluir suas cartas com o ano do reinado do Imperador, da mesma 

forma que anteriormente. Em carta do papa Adriano II, dez anos após a 

confirmação de Carlos Magno, vemos tributada esta homenagem aos 

imperadores. 

Estas cartas dos pontífices fundadores do poder temporal, aliás, 

são triste testemunho da decadência a que descera o catolicismo na 

metade do século VIII e fornecem desoladas evidências sobre os meios 

utilizados por eles no afã de obterem seus fins. 

Nelas também se constata a rudeza própria daqueles tempos e 

revelam, por isso, a incapacidade dos bispos de Roma para burilar o 

temperamento áspero dos bárbaros. Adotando eles a linguagem da 

audácia, da astúcia ou da lisonja e, quando se dirigiam aos seus 

inimigos, a da maior violência, demonstram-se preocupados 

exclusivamente em intrigas e interesses estranhos à sua missão 

espiritual, no caso de, realmente, se reconhecerem ministros de Deus. 

Cravados os olhos na presa ambicionada, não lhes acode a influência 

moral da religião que lideram. 

Ao invés de combaterem as superstições e a ignorância de seu 

tempo, exploram-nas mediante artifícios, de invenções combinadas e 

sustentadas com o maior sangue frio. 

O século VIII é uma época singular da História pela inaudita 

proliferação da mentira em larga escala. É o século da impostura! 

Em poucos anos, levou-se a termo uma grande revolução por meio 

de documentos forjados por falsários eclesiásticos, e que se 

transformaram em toda a Europa na fonte de direito público. Quando, 

séculos após, descobriu-se a fraude, produzira já todos os efeitos, por 

sinal, desejados. 

Data desta época a maior parte das interpolações feitas com mui 

pouca habilidade, mas que “ajeitaram” a tradição eclesiástica, 

forçando-a a depor em benefício da preeminência pontifícia. Já muito 

antes queixavam-se os “pais da igreja” dos crimes em que, mutilando, 

torturando e falseando textos, corrompiam-se os seus escritos. 

Já em meados do século VI, Dionísio Exíguo, abade de um 

convento de Roma, fizera desleal experiência com resultados positivos 

na promoção do prestígio do bispo de sua cidade. Constituiu a sua obra 

em compilar os cânones dos concílios gerais e dos mais famosos 

concílios provinciais em cuja coleção adicionou um certo número de 

simples cartas dos prelados romanos. O figurar tais epístolas ao lado 



dos cânones dos sínodos deu-lhes mais amplo prestígio e autoridade, 

concorrendo para impulsionar o movimento ascendente do papado. 

Cumpre não se olvidar que ainda os concílios gozavam da suprema 

autoridade no governo do catolicismo e que até os meados do século de 

Exíguo seu número ascendia a quatrocentos. Acresce observar-se ainda 

que a coleção dos “documentos pontifícios” (?) de Dionísio subia ao 

pontificado de Sirício, aí pelo ano 390. 

A experiência dionisiana, se bem que exígua, produzira os efeitos 

almejados, sobretudo por haver influenciado Carlos Magno, que os 

recebera do papa Adriano I. 

Já em pleno século IX marchava a História e grave crise no novo 

Santo Império ameaçava o “patrimônio de São Pedro”, recém constituído 

com as usurpações de Pepino. 

A “tradição patrística”, profundamente adulterada, e os 

“documentos” dos papas do período das invasões bárbaras, que 

realçavam o valor do bispo de Roma sobre os demais, amadurecendo-

lhe as arrogantes cobiças, se beneficiaram grandemente com as Falsas 

Decretais de Isidoro. 

Reduz-se esta obra a um conjunto de textos tomados, em sua 

maior parte, do “padres antigos”, dos concílios, das coleções canônicas, 

dos decretos imperiais, tudo desnaturalizado por inúmeras alterações e 

colocado, em forma epistolar, na boca de vários papas a partir de Pedro 

para destacar a sua primazia sobre os concílios e os reis. Mais ainda, as 

Falsas Decretais puseram a salvo o “patrimônio de São Pedro” e 

colocaram nos lábios dos bispos romanos do século I a linguagem, as 

máximas e as aspirações dos papas dos séculos VIII e IX. Concederam 

às  invocações o prestígio da Antiguidade e da tradição. Anteciparam em 

mais de setecentos anos a data de seus direitos imaginários, que a 

cristandade ainda não queria admitir. Consolidaram, ainda, os pactos 

recíprocos dos papas. Pepino e Carlos Magno ampliaram as suas 

conseqüências ao apresentarem a suposta “doação de Constantino”, 

como autoridade irrefragável. 

Até então os bispos continuavam submissos aos sínodos. Pela 

primeira vez, o patriarca de Roma passa por cima dos sínodos porque, 

baseado nessas decretais, o papa Nicolau I, em 864, contrariando os 

bispos da Gália, depõe o bispo Rotádio, de Soissons. 

Surgidas da França Ocidental, em meados do século IX, as Falsas 

Decretais de Isidoro Mercator se encarregaram de espalhar a lenda de 

que o Imperador Constantino, entre 328 e 330, deixando o Tibre e 

transportando a capital para o Bósforo, doou a cidade de Roma, todas 

as províncias da Itália e os países do Ocidente ao papa Silvestre, dando-

lhe, por isso, e aos seus sucessores, o direito de cingir uma coroa de 

ouro. 



Dentre as notícias de prodígios e milagres mentirosos, a bagagem 

de sórdidas feitiçarias como os ossos dos santos, amuletos e relíquias 

talismânicas, para prestigiar a impostura, divulgou-se a lenda de que 

Constantino, ferido de lepra, fora aconselhado pelos seus médicos a 

banhar-se em sangue de crianças. Comovido pelas lágrimas das mães, 

forças sobrenaturais o encaminharam ao papa Silvestre, que o 

purificara em água benta. Reconhecido, o Imperador fez aquelas 

doações e consignou em seu documento estas palavras notáveis (?): “E, 

quanto a nós, julgamos conveniente governar o nosso Império nas 

Províncias Orientais, residindo no território de Bizâncio, porque no 

lugar onde o Rei Celeste colocou a soberania sacerdotal e a cabeça da 

religião cristã, não é justo que um rei conserve uma potência terrestre”. 

Todas estas fábulas, milagres inventados e doações falsas se 

transformaram, por séculos, no arsenal de Roma. O papa Nicolau I, com 

avidez, apoderou-se desses “documentos” e os fez servir de base, como 

autênticos, às pretensões de solidificar o “patrimônio de São Pedro” e 

basear sua superioridade sobre o poder episcopal, os imperadores e os 

reis. 

Os papas, com o risco de fracassarem suas ambições, não podiam 

permitir a lacuna incômoda de documentos e tudo para eles seria lícito, 

mesmo o desplante da mais atrevida mistificação. Se, com o objetivo de 

unir a origem do papado à do Cristianismo, intercalaram-se falsidades 

nos textos da patrística, para as consciências jungidas à ganância, não 

importa a mentira para fundamentar o roubo. 

O Oitavo Concílio Ecumênico, em 869, e celebrado em 

Constantinopla, condenou as Falsificações de Fócio, as quais 

prejudicaram as ambições do papado, mas não disse uma palavra sobre 

os falsários, seus aliados. Observe-se que as pseudo-decretais não 

suportariam sequer um exame superficial face às suas contradições, 

anacronismos e impossibilidades. 

Somente no século XII, depois que as pseudo-isidorianas já 

haviam sancionado os interesses falaciosos dos papas, é que Pedro 

Comestor e Estêvão, bispo de Tournai, suspeitaram a sua genuinidade. 

Mais três séculos se passaram sem uma denúncia contra a falcatrua. 

Os protestos só visavam as falsificações contrárias a interesses 

pontifícios, como, por exemplo, os de Inocêncio III, os da bula “In coena 

Domini” e os do sínodo de Treviri. No século XV, o Cardeal Torquemada, 

o cardeal Nicolau de Cusa, Kaltersen e Gobelin manifestaram suas 

dúvidas mais claramente do que o bispo de Tournai e Comestor. E 

somente depois que a Reforma do século XVI desmascarou a impostura 

das pseudo-decretais isidorianas é que o bispo de Tarragona, Antonio 

Agustín, e os cardeais Barônio e Belarmino as consideraram espúrias. 



Oportuno se faz recordar que Belarmino foi o baluarte da Contra-

Reforma e o príncipe dos polemistas católicos na liça anti-protestante. 

Por que, então, o papa não restituiu os bens provindos de origem 

tão desonesta? Nem se invoque a chancela do usucapião para esta 

fraude descomunal estribada na falsa sanção dos séculos. 

*** 

 

Apesar de reconhecer a falsidade daqueles documentos espúrios, 

o papado, em pleno século XX, baseado neles, cometeu outro crime, 

outro roubo contra a Itália. É que o Vaticano extorquiu de sua vítima 

multissecular, por ocasião do Tratado de Latrão, em fevereiro de 1929, 

uma indenização, além do seu atual território: em dinheiro de contado, 

750.000.000 de liras e, em bônus, a 5%, 1.000.000.000 (78). 

Em 1929, estas quantias significavam um valor altíssimo. Mesmo 

ainda hoje. 

*** 

As Falsas Decretais, “tidas como legítimas em toda a Idade Média” 

(79) são um dos maiores crimes cometidos contra a verdade, do qual 

decorreu a avalanche de roubos que, até hoje, repleta de riquezas as 

bruacas do papa. 

Toda a política dos papas procede, teórica e praticamente, daquela 

máxima atribuída falsamente a Constantino e confirma a sua 

incompatibilidade com a formação da pátria italiana. Dela decorre o 

vírus que esterilizou todas as tentativas no sentido de estabelecê-la, que 

matou os lombardos e prestigiou os francos, restaurando neles o 

Império ao coroar Carlos Magno. 

A primeira condição, aliás, imposta ao novo Império foi pôr em 

prática o intuito formulado na “doação de Constantino”: um domínio à 

distância e que deixasse livre o campo da Itália acolhido debaixo da 

“soberania sacerdotal”. 

Memorar fastos históricos é de suma valia quando se rastreia o 

papado em sua origem e desenvolvimento com o escopo de se 

demonstrar a carência absoluta de títulos por parte dos papas 

conclamadores de um ecumenismo sob a sua tutela. 

Alguns meses após o seu regresso da expedição contra os 

lombardos, Pepino, o Breve, recebeu a seguinte carta enviada pelo 

próprio apóstolo Pedro: 

“Pedro, nomeado apóstolo de Jesus Cristo, o Filho do Deus vivo, 

que, reinando antes de todos os séculos com o Seu Pai na unidade do 

Espírito Santo, encarnou-se nestes últimos tempos e feito homem para 

a nossa salvação, comigo e com toda a minha igreja romana, mãe de 

todas as igrejas de Deus, fundada sobre a rocha firme pelo sangue de 



nosso Redentor, e Estêvão, o chefe dessa mesma igreja, para arrancar 

esta igreja das mãos dos seus perseguidores, assim como ao povo 

romano que me foi confiado: a vós reis, Pepino e Carlos, aos santos 

bispos e abades, sacerdotes e monges, duques e condes, aos exércitos e 

habitantes da França: Eu, Pedro, apóstolo nomeado por Cristo, em 

virtude de um decreto da soberana clemência, para iluminar a todo o 

universo... Conclamo e exorto vossa caridade a defender esta cidade de 

Roma e o povo que me está confiado, contra os seus inimigos. Conjuro-

vos a livrá-los das aflições causadas pela execrável nação dos 

lombardos. Não vacileis, meus caros amigos! Tende por certo que sou 

eu mesmo que tendes aqui vivo e como em carne diante de vós, e que 

sou eu em pessoa, o que vos conjura e dirige estas calorosas exortações. 

Correi, socorrei à vossa mãe, a igreja antes que seja humilhada e 

violada pelos ímpios. Vossa nação, ó povo franco, é a primeira das que 

almejam o céu... Se me obedecerdes sem delongas, obtereis uma grande 

recompensa, vencereis os vossos inimigos, comereis os bens da terra e 

gozareis a vida eterna; porém, se demorardes em cumprir as minhas 

ordens, sereis excluídos do Reino de Deus...”. 

Os católicos que vivem no emaranhado das superstições 

romanistas apreciam ainda hoje as “cartas-correntes” de Santo Antônio, 

de Santa Rita de Cássia, moldadas no estilo e nas ameaças dessa carta 

de São Pedro. 

Os intelectuais católicos, porém, não aceitam mais a 

autenticidade desses documentos e os atribuem ao atrevimento do papa 

Estêvão II para chamar Pepino à Itália, onde os lombardos havia 

reconquistado todas as suas posições. 

Afinal, o que interessaria a Estêvão a opinião de intelectuais 

posteriores? Não surtira a dita falcatrua os efeitos esperados naquela 

emergência? 

Se incongruentes as bases do primado espiritual do papado, são 

estes os títulos legais do seu poder político. 

Para submeter os povos e os indivíduos a dogmas católicos, 

utilizaram-se, ainda, métodos violentos e apelaram para a força 

coercitiva do Estado, culminando com a  “santa inquisição”. 

As “Falsas Decretais” vieram, em tempo oportuníssimo, a 

confimar todas as jogadas e truques políticos dos pontífices. 

No momento em que parecia mais acautelado o futuro dos sonhos 

dos papas, esteve ameaçado em conseqüência do matrimônio de Carlos 

Magno, o filho e legatário de Pepino, com Hermengarda, filha de 

Desidério, o rei dos lombardos. Apressou-se o papa Estêvão IV em 

escrever-lhe com o objetivo de dissuadi-lo de “manchar-se ele, o chefe 

de um povo tão nobre e ilustre, aliando-se ao sangue impuro dos 



lombardos, raça de leprosos, perjuros, réprobos, eternos inimigos da 

igreja de Deus”. 

Semelhantes exortações, porém, não impressionaram o chefe dos 

francos e nem o demoveram do casamento. 

Restava o recurso do divórcio. 

Carlos Magno, de sexualidade ardente, sucessivamente marido de 

nove mulheres e amante de suas próprias filhas, anuiu, depois de 

saciar-se, à idéia do divórcio. E, no ano seguinte, Hermengarda foi 

repudiada. Em seguida, chamado pelo papa Adriano I, devastava a 

Lombardia, bloqueava Desidério, em Pávia, e confirmava, em Roma, a 

doação feita por seu pai Pepino, acrescentando-a com a Córcega, 

Sardenha, Ligúria, Sicília, Veneza e Beveneto, províncias sobre as quais 

não tinha direito algum. 

Passou, então, a ostentar o título de rei da Itália e de “patrício dos 

romanos”, a administrar e a mandar cunhar moedas com sua efígie. 

De caráter altivo e de personalidade enérgica, não se submetia 

subserviente ao representante de uma religião. 

As lamúrias e os gemidos de Adriano I, que saíra inferiorizado em 

suas divergências com o arcebispo de Ravena, favorecido pela adesão 

pessoal de Carlos Magno, demonstram bem que a doação de Pepino 

começava a ser tratada com pouco caso e que Carlos Magno apenas 

guardava os juramentos como reminiscências. 

O historiador católico Philip Hughes considera o pavor do papa 

com estas palavras: “O rei dos lombardos foi dali por diante o rei dos 

francos – donde surgiu, para o governante do Estado papal, uma 

ameaça, que começou a persegui-lo até em sonhos, e que precisava ser 

afastada por todos os meios ao seu alcance: a figura do forte protetor e 

também seu vizinho. Carlos Magno, rei dos francos, pronto do outro 

lado dos Alpes a descer para proteger os papas quando chamado, era 

uma coisa. Carlos Magno, como mais poderoso governante da Itália, era 

outra” (80). 

O pontífice, movido por essa angústia que o perseguia até em 

sonhos, concebeu a idéia de fazer-lhe renovar o juramento por um pacto 

solene e que não lhe permitisse, no futuro, voltar atrás ou apropriar-se 

do que havia dado. Concluiu que, para resguardar a Itália contra ele, 

precisava cercear Carlos Magno com uma nova legalidade. 

Assim, quando o seu poder, firmado nas maiores nações da 

Europa, parecia não ter contra-peso possível no mundo, o papa formou 

o atrevido projeto de subordiná-lo, dando-lhe, em aparência, a coroa 

mais gloriosa com que poderia sonhar. É este o verdadeiro significado 

do restabelecimento do Império do Ocidente. 

Nada de comum possui  esta reconstituição com o antigo Império, 

porque a sua finalidade não era a grandeza dos imperadores, mas a dos 



papas. Só a ignorância barbaresca pôde aceitar esta falsificação como 

prolongamento do reinado dos césares, com o qual não se parece nem 

pela homogeneidade, nem pela centralização e nem pela autoridade 

absoluta. 

O próprio Carlos Magno pressentiu que o novo título em nada 

aproveitaria ao seu poder e chegou a demonstrar repugnância em 

aceitá-lo. Percebia que a sua acolhida implicaria em abandono na Itália. 

E que trocaria o seu direito de conquista e a unidade de um reino 

formado com a sua espada por uma espécie de federalismo imperial. 

Rei, havia sido o protetor onipotente dos papas; imperador, passaria  a 

vê-los como rivais. 

O papa Leão III, sucessor imediato de Adriano I, encontrou o 

problema em compasso de espera. E transformou a sua elevação ao 

pontificado num estratagema para convencer Carlos Magno. Remeteu-

lhe, traindo o seu suserano bizantino, os estandartes de Roma e as 

“chaves do sepulcro de São Pedro” e, em sinal de sua vassalagem, pede-

lhe confirme sua eleição ao pontificado. 

Dispôs-se, então, Carlos Magno aceder às pretensões pontifícias. 

A eleição por aclamação popular presidida pelo papa precedeu à sua 

coroação ocorrida no Natal de 800 pelas mãos do papa Leão III. Esta 

coroa transformara Carlos Magno em Imperador do “Santo Império 

Romano”. 

Ridículo! 

Quais os títulos para que o papa representasse o povo na 

coroação do novo Imperador? 

Outra circunstância a destoar. A coroa foi depositada sobre a 

fronte de Carlos Magno pelo papa na qualidade de chefe da república 

romana, fonte única do poder imperial. Qual o direito que assistiu ao 

papa nesta incumbência? 

Nas mãos do papa precisou o Imperador depositar um verdadeiro 

juramento de fidelidade. Igual compromisso deveriam satisfazer os seus 

sucessores ao serem coroados, em Roma, pelo papa. Decidiu-se a 

interdição de fixarem os imperadores do novo Império a sua residência 

em Roma, ficando, todavia, obrigados a irem lá periodicamente – em 

vistas “ad limina” – para render homenagem ao seu soberano 

embatinado. Todas estas cláusulas, estranhas à antiga constituição do 

poder imperial, colocavam Carlos Magno e os seus sucessores em 

dependência dos pontífices. 

Carlos Magno, na tentativa de criar na terra a Cidade de Deus, 

conseguiu alargar os limites do Santo Império, que se estenderam do 

Ebro até o Elba e do Mar do Norte para além do Tibre. 



Sentia-se realizado o papa, a cujo serviço reluziam as espadas do 

novo Imperador e que, depois de trinta anos, conseguiram subjugar a 

Germânia e converter ao catolicismo o seu povo. 

A têmpera enérgica de Carlos Magno não permitia, entretanto, 

exorbitâncias por parte do papa, a quem não admitia o direito de 

nomear bispos e nem de fomentar o monasticismo. 

Seus fracos sucessores não puderam manter o brilho do “Santo 

Império Romano”, permitindo sobressaíssem os papas. E, com Otho I 

(936-937), a coroa passou para os imperadores teutônicos. Quando o 

papado se sentiu bastante forte, travou com eles luta acirrada na 

questão das investiduras, que trouxe o Imperador Henrique IV, em 

1077, humilhado, às portas de Canossa. 

O absolutismo papal, expressão concreta do sonhado 

universalismo ou ecumenismo, no sentido de extensão, subjugara, com 

expedientes tão escusos, a Europa Ocidental. 

Seus tentáculos, na alta Idade Média, abarcarão o Oriente? 

 

.oOo. 

 

 

CAPÍTULO 11 
 

OS CATÓLICOS ORIENTAIS 

NUNCA SE SUBMETERAM  

AO PONTÍFICE ROMANO 
 

ENQUANTO O IMPÉRIO DO OCIDENTE se esfacelava sob a 

avalanche barbaresca, mantinha-se o Oriente, com a sua força interna, 

mercê de um cintel impedindo aquelas incursões atravessarem o 

Bósforo e os Dardanelos. Enquanto no Ocidente, o Patriarca de Roma 

fincava as raízes da teocracia pontifícia, aproveitando-se da ambiência 

ocasionada pela confusão do momento, no Oriente a tranqüilidade 

propiciava um comércio e uma indústria pujantes e superiores. O seu 

comércio internacional carreava-lhe riquezas imensas porque os 

gêneros de luxo do seu mercado, acessíveis aos aristocratas, se 

constituíam no principal lastro de sua economia. 

Os cristãos dessa parte do globo jamais se imaginaram submissos 

ao bispo romano. Aliás, o Concílio de Constantinopla, em 381, 



convocado pelo Imperador Teodósio, proporcionara “um novo e grande 

prestígio ao bispo de Constantinopla”, reconhece o escritor católico 

Philip Hughes (81). Sabiam que o seu patriarca “merecia tal primazia 

por ser Constantinopla a capital do Império, a Nova Roma”, outra vez 

reconhece o mesmo escritor católico (82). 

O século VI, com o reinado de Justiniano (527-565), elevou a 

civilização bizantina ao promover grandes conquistas, ao edificar 

muitas construções de um fausto inexcedível e ao incentivar uma bela 

plêiade de escritores. 

Teodósio inflava em seu coração os anelos de ser o Imperador do 

Ocidente também, apesar das novas nacionalidades que surgiam na 

Europa revitalizada com o novo sangue bárbaro. O bispo de Roma, que 

não encontrara ainda um líder de estofo capaz de assumir, no Ocidente, 

o timoneio do Império vacilante, submetia-se, ao menos 

protocolarmente, ao Imperador Teodósio. Este, por seu turno, procurava 

aceitar a situação e se preocupava em manter o seu povo ligado 

religiosamente a Roma, mesmo à custa de violências. Observe-se a 

tempo, em vão. Vinculado politicamente ao bispo de Roma, 

considerando-se, porém, como uma personalidade sagrada. 

A civilização bizantina desta época nutria a mentalidade “romana” 

que sobrevivia à ruína da unidade imperial. Acrescentava-se-lhe a 

convicção de que a herança da Velha Roma permanecia em 

Constantinopla, a Nova Roma, cabeça única, por conseguinte, do 

universo civilizado. Nenhum sentimento foi mais poderoso para impelir 

Justiniano, este latino da Ilíria, à sua obra incomum, do que a vontade 

de estabelecer sob a forma de realidade esta imprescritível recordação. 

E, por isso mesmo, na verdade, Bizâncio voltava as costas a Roma. 

O afastamento se alargou tanto que, na segunda metade do século 

teodosiano, havia apenas literatura grega e oriental e o próprio 

Justiniano, que mandara coligir em latim os textos do Direito Romano, 

mandaria redigir em grego, suas disposições legislativas, as Novelas. 

Inconscientemente, admitira a definitiva distância entre as duas partes 

do Império. 

O mundo oriental e o mundo ocidental não mais se compreendiam! 

Resultariam infrutíferas todas as tentativas futuras para quaisquer 

composições ou entendimentos. 

Mesmo os católicos orientais nunca se submeteram ao bispo de 

Roma por não considerá-lo seu superior eclesiástico, apesar das 

exigências e perseguições impostas por Justiniano que, agradando o 

patriarca romano, nutria a veleidade de merecer dele o apoio no sentido 

de gozar da plenitude do poder imperial “urbi et orbi”. 



Quando Focas, o assassino e usurpador, assumiu o trono 

bizantino, com os aplausos do papa Bonifácio III, concedeu-lhe o título 

profano de “rector totius ecclesiae”, conforme noticia Barônio, em seus 

anais do ano 606. 

Tudo o que o pontífice romano conseguiu, inclusive os títulos, foi 

roubado ou obteve por meio de outros ladrões. Daquilo que ele não é 

ladrão, é receptador de furtos! 

O papa Gelásio I (492-496) escrevendo a Atanásio, Imperador 

bizantino, proclamou oficialmente e pela primeira vez a sua suposta 

autoridade suprema de pontífice romano. 

Quando Ennódio, prelado de Pávia, sugeriu a idéia – aprovada em 

seguida num concílio – de se restringir o apodo de “papa” ao bispo de 

Roma, o patriarca de Constantinopla, João, o Jejuador, assumiu para si 

o título de bispo universal. 

Gregório Magno (590-604) procurou contrabalançar a altiva e 

orgulhosa posição dos constantinopolitanos patriarcas, intitulando-se a 

si mesmo “servus servorum Dei”, o servo dos servos de Deus. 

Nesses incidentes revelam-se a astúcia do bispo romano em se 

aproveitar da época confusa reinante no Ocidente para estabelecer as 

bases de sua “primazia” e o permanente desentendimento entre ele e o 

patriarca bizantino. Revela-se, bem assim, a independência dos 

católicos bizantinos face à suposta autoridade pontífice romana. 

O rev. Patrick J. Hamell resolveu colaborar com a  arrancada 

ecumenista do catolicismo romano nesses tempos de Concílio Vaticano 

II e, sobre as igrejas orientais, divulgou “The eastern catholic Churches” 

(Dublin – 1960). Seus estudos, porém, fizeram este sacerdote romano 

esbarrar nesta constatação: “A relutante obediência a Roma”, por parte 

dos orientais. E conclui: “As igrejas do Oriente eram dirigidas de 

Constantinopla, de tradicão grega”. 

Os católicos são informados pelos seus orientadores espirituais 

que até o século XVI todos os cristãos se encontravam sempre 

submissos e obedientes ao papa, desde o início reconhecido por todos 

como o sucessor de Pedro e vigário de Cristo. Foi o frade Martinho 

Lutero quem trouxe a ruptura e separou da órbita pontifícia milhões de 

cristãos, afirmam eles. 

Essa informação, contudo, não é verídica. Primeiro, porque o 

papado não existiu nos primeiros séculos do Cristianismo por ser 

espúrio ao Novo Testamento. E segundo, porque uma grande ala do 

catolicismo – a oriental – jamais aceitou livremente subjugar-se a essa 

inovação. 

O sistema idolátrico é o âmago do catolicismo romano. Por isso que 

o desenvolvimento da inovação papal acompanhou “pari passu” o 

desenvolvimento da idolatria. Aliás, ambas se interdependem. 



É fácil constatar-se que os cristãos orientais, ao repudiarem o culto 

das imagens, que é o clímax da idolatria, insurgiram-se, 

concomitantemente, contra o culto do pontífice romano. 

No documento mais importante deste último Concílio Ecumênico, a 

Constituição Dogmática “Lumen Gentium”, o catolicismo confirma todas 

as formas de idolatria, tais como a hierarquiolatria, a mariolatria, a 

papolatria, a eucaristiolatria e o culto das imagens, o ridículo de toda 

essa congérie. “Observem religiosamente o que em tempos passados foi 

decretado sobre o culto das imagens de Cristo, da bem-aventurada 

Virgem e dos santos” (83). 

Impossível qualquer entendimento com esse sistema mil vezes 

abominável! 

O próprio catolicismo, em seus primórdios, quando ainda os seus 

primeiros desvios não se haviam encaminhado às últimas 

conseqüências, combateu o culto das imagens. Com estas expressões 

manifestou-se o Concílio de Elvira, em seu cânon 36: “Placuit picturas in 

ecclesia non esse debere, ne quod colitur et adoratur in parietibus 

depingatur”. Proibia as imagens sob a modalidade de pinturas nos 

templos a fim de que ninguém fosse levado a adorá-las.  

A patrística manifestou-se contrária através de seus 

representantes dentre os quais destacamos Eusébio (84), Epifânio (85) e 

Severo de Marselha (86). 

No século VIII, porém, recrudesceu o movimento idolátrico dirigido 

para o culto das imagens e o Imperador Leão III, em 725, promulgou 

um decreto contra, declarando-o inadmissível segundo as Escrituras 

Sagradas, no que foi aplaudido pelo episcopado oriental, destacando-se 

os bispos Constantino de Nicolaia, na Frigia, Tomás de Claudionópolis e 

Teodósio, de Éfeso. O patriarca Anastácio tomou atitude mais drástica 

porque, além de aderir ao decreto imperial, decidiu que se destruíssem 

as imagens. 

A questão chamada “iconoclasta” comprova claramente que o 

Oriente não lia pela cartilha do pontífice romano, do qual não aceitava 

autoridade alguma. 

Artabasdo, ao usurpar a coroa, instalou esse culto, sem haver, 

contudo, recebido o endosso eclesiástico. 

Constantino V, depois de expulsar o usurpador Artabasdo, 

prosseguiu o combate à idolatria. 

De todos os repúdios ao culto idolátrico, o Concílio de 

Constantinopla, em 754, tido pelos orientais como o Sétimo Ecumênico 

e composto de 338 bispos, foi a sua formal e solene condenação. 

Exasperou-se Roma e promoveu o Segundo Concílio de Nicéia, em 

787, para revidar aquela assembléia sinodal. 



Não faltou entre aquele povo uma Jezabel. A imperatriz Irene, 

ansiosa pela simpatia do papa que, possivelmente, a tornaria soberana 

de um império mundial, porquanto estava de relações estremecidas com 

Carlos Magno, por haver esse contraditado as decisões do Segundo 

Concílio de Niceia e impugnado o culto das imagens, decidiu 

restabelecer essa aberração. 

Em 815, todavia, o Imperador Leão, o Armênio, reiterou a sua 

condenação. 

Roma conscientizara-se desta realidade: implantaria a sua 

supremacia religiosa também no Oriente se conseguisse dobrá-lo diante 

dos ídolos. Os fugazes momentos do seu domínio já demonstram este 

fato. 

Acirrada, neste objetivo, continuava a campanha do pontífice 

romano, quando surge na sé constantinopolitana, como seu patriarca, o 

homem mais erudito do seu tempo. A presença de Fócio fez estremecer 

o papa Nicolau I, que, no intento de retrair o seu temível contraditor, 

lança-lhe seguidas excomunhões. 

Tão superior se encontrava Fócio que, sem se amedrontar com os 

arreganhos de Nicolau I, no Concílio de Constantinopla, em 867, levou 

os demais patriarcas a deporem o vaidoso e rico pontífice de Roma. O 

seu sucessor, João VIII, avaliando o gabarito moral de Fócio, decidiu 

acomodar-se às  circunstâncias e concertou com ele um artifício de 

entendimento. 

A política da maleabilidade, a política de furta-cor, a política da 

tergiversação, a política da hipocrisia, a política do suborno, enfim, a 

política pontifícia envolveu lenta, mas firmemente, o Imperador Leão VI 

que, para se credenciar à amizade do papa que lhe poderia render 

prestígio, depôs Fócio, encarcerando-o num convento e, no lugar do 

grande patriarca, instalou o seu mano, Estêvão. 

Eustáquio, ocupante do sólio de Constantinopla no início do século 

XI, de 1019 a 1025, igualmente tentou uma composição com Roma, 

contanto que a sua sé fosse reconhecida pelo Ocidente como igreja 

ecumênica (= universal) também (87). 

*** 

Há alguns anos, Hidelbrando, monge de Cluny, manobrava com o 

papado. Homem ladino, cujas cartas e discursos são carreados de 

paixão, alimentava o anelo de assumir o sólio pontifício para, 

subjugando os imperadores, dominar amplamente como hierarca 

supremo. A sua avidez era tamanha que até hoje a ganância dos papas 

é cognominada de “espírito hidelbrandiano”. 

O cinismo, nessa primeira metade do século XI, tomara conta do 

sólio romano. João XIX, elevado ao trono papal pelo dinheiro de sua 

família, aplicou o mesmo método, oferecendo, por dinheiro, ao patriarca 



de Constantinopla o poder pontifício do Oriente. O seu sucessor, 

Benedito IX, seu sobrinho, assumiu a tiara com a idade de doze anos e 

levou uma vida escandalosíssima, sendo deposto pelo Imperador 

Conrado II, que o substituiu pelo papa Silvestre III. A disputa entre 

esses dois papas durou até 1045, quando Benedito IX decidiu 

conformar-se e vendeu o seu cargo pontifício por muito dinheiro a 

Gregório VI. 

O Imperador Henrique III, considerado o mais poderoso soberano 

depois de Carlos Magno, não se conformou com essa simonia. Sem dar 

atenção à antiga regra jurídica segundo a qual o bispo de Roma não 

podia ser julgado por ninguém, convocou um concílio em Sutri, em 

1046, e depôs esse papa e investiu contra Benedito IX e Silvestre III, 

que continuavam com suas querelas. 

Nesse período largo, entre os bastidores, agia o monge 

Hidelbrando, o maior dos corifeus da monarquia teocrática do bispo de 

Roma. O próprio Pedro Damião, considerado “santo”, dizia que 

Hidelbrando era o senhor do papa. E Benzo, bispo de Alba, afirmava 

que Hildebrando “mantinha o papa como um asno na estrebaria; dava-

lhe o farelo, mas guardava para si o pão”. 

Com a deposição de Gregório VI, o Imperador Henrique III 

entronizou o seu sucessor, na pessoa do seu primo Bruno, o papa Leão 

IX. E foi sob o seu pontificado que se deu a troca de excomunhões entre 

seus delegados e Miguel Cerulário, patriarca  de Constantinopla, em 

1054. 

Açodado pela ganância tempestiva do monge Hidelbrando, Leão IX 

começou a luta para submeter à suserania do pontífice romano o 

mundo inteiro. Sua violência subiu ao auge quando resolveu eliminar 

os bispos discordantes. Uma de suas vítimas foi o bispo de Sutri, cuja 

saúde não lhe permitiu suportar o impacto da luta e caiu ferido de 

apoplexia. 

Com a morte de Henrique III, sua esposa Inês recebeu a regência 

do Império Alemão para assegurar o trono ao seu filhinho, Henrique IV, 

até atingir esse a maioridade. Abriu-se, com esta circunstância, uma 

porta para o papado na sua arremetida de obter o domínio absoluto do 

mundo, porquanto a Casa Imperial Alemã lhe atrapalhava este caminho 

como a mais poderosa barreira. 

Hidelbrando, armado com o espírito de grande violência a encher 

suas palavras e os seus atos, o “sagrado satã”, como o cognominava São 

Pedro Damião, já guiava abertamente os passos do papado. Levou o 

papa reinante, Estêvão IX, a tripudiar sobre a fragilidade feminina 

daquela Regente. Em 1059, celebrou-se o Concílio em Latrão e ficou 

decidido que a escolha do papa competia exclusivamente ao colégio 



cardinalício e a cúria romana libertou-se de qualquer vigilância do 

Imperador. 

A seguir, Hidelbrando, que há meio século vinha manobrando por 

detrás dos biombos a política pontifícia, assume a tiara com o nome de 

Gregório VII e consumou todos os sonhos ambiciosos dos seus 

predecessores. Estes, ainda sob certos aspectos, tinham de se curvar 

aos imperadores. Valorizou-se sobremodo a tiara, tornando-a mais 

potente ainda do que o demônio, o seu inspirador. Colocou-se 

definitivamente acima dos reis e imperadores, transformados agora em 

seus subalternos. O fato Canossa é bem expressivo! 

Mais expressivo ainda é o modo como Gregório VII exigiu que o 

povo romano lhe prestasse juramento de fidelidade. Após a Páscoa de 

1084, os seus exércitos, mais sanguinários do que os vândalos, 

perpetraram os piores crimes sobre o povo indefeso. As mais graves 

desgraças – mais graves do que as desgraças do tempo de Nero e muito 

piores do que as produzidas pelos bárbaros – caíram sobre a Urbs. 

“Nem até então, nem depois, semelhante mar de crueldades se espalhou 

jamais sobre Roma”, observa o insuspeito Joseph Bernhart (88). O povo 

romano pagou por este juramento todas as ruínas, todos os incêndios, 

todo o sangue e inenarráveis gemidos das jovens arrastadas às desonra. 

No fragor desse espetáculo dantesco, a contemplar o sangue 

correndo nas sarjetas, com os ouvidos cheios de gritos lancinantes, o 

papa-vampiro proclamou do trono da Basílica de Latrão: A Igreja é o 

verdadeiro Imperium Romanum! O papa é o verdadeiro Imperador! 

Sumo sacerdote e Imperador, promulgou, em 1075, o seu Dictatus 

Papae. Dentre as 27 proposições, destacamos a seguinte: “Somente o 

bispo de Roma merece em direito o nome de universal. Só ele tem o 

direito de decretar novas leis, de fundar novas comunidades, de depor 

bispos sem decisão sinodal, de subdividir dioceses ricas e unificar as 

pobres. Só ele tem o direito de conferir as insígnias imperiais. Só ele dá 

o pé a beijar a todos os príncipes. Só o seu nome é citado nas preces da 

igreja. O seu nome de papa é reservado a ele só no mundo. Ele tem o 

direito de depor o Imperador. Sem a sua vontade, nenhum sínodo pode 

ser chamado universal. As suas sentenças são inapeláveis. Ele não pode 

ser julgado por ninguém... O papa romano, quando é consagrado 

segundo os cânones, torna-se santo pelos méritos de São Pedro”. 

Seriam possíveis maiores blasfêmias? 

O césar-papa anterior fizera nascer o papa-césar! 

A célebre “questão das investiduras”, vencida pela política 

pontifícia, resultou no centralismo e absolutismo do papado gregoriano 

séculos em fora. E o ideal hierocrático do governo do mundo pelo 

papado, como vértice orgânico do Estado de Deus na terra, passou a 

compreender em si a plenitude dos direitos e dos poderes! 



Esse mérito de Gregório VII, acima de outros, como o de ser 

amante de Matilde de Toscana e de ter assassinado os seus imediatos 

predecessores, o faz credor do reconhecimento de todos os seus 

sucessores. 

Evidente que, tornando-se o pontífice romano em senhor absoluto 

do mundo, a distância com o catolicismo oriental, sempre avesso a 

qualquer forma de sujeição a ele, tornou-se definitiva. 

 

.oOo. 

 

 

CAPÍTULO 12 
 

O ECUMENISMO 

NO SÉCULO XI 
 

OS TEMPOS ÁUREOS do catolicismo medieval coincidiram 

com o apogeu do execrando feudalismo, em que os camponeses dos 

mais importantes países da Europa Ocidental foram totalmente 

submetidos à servidão. 

O feudalismo medievo significa o escravagismo sob os princípios 

católicos. Foi a escravização do homem do campo ao senhor ou nobre 

em nome da fé romana. 

A centúria fastigiosa do catolicismo ocorreu no século XI que se 

caracterizou pela onda de canibalismo, expressão aguda do desespero 

do povo jugulado aos guantes da fome. 

Enquanto as rendas dos patrimônios, os impostos e tributos 

feudais, os dízimos provenientes das prebendas e dos claustros 

abarrotavam as arcas do papa e lhe exigiam uma contabilidade 

metódica e centralizadora por meio da Câmara Apostólica, o povo, 

escravizado à nobreza feudal constituída grandemente de eclesiásticos 

senhores da terra, apodrecia na miséria e na ignorância. 

O cronista borgonhês e católico Randulfo Glaber dá informes 

terríveis da pavorosa difusão da antropofagia nestas época de excessiva 

fome, que, em 1032, alcançou vastas regiões francesas durante três 

anos. Esse cronista devoto atribuía a causa dessa desgraça aos castigos 

divinos resultantes dos pecados dos homens e diz: “O povo comia carne 

humana. Os viandantes das estradas eram atacados pelos mais fortes, 

que os partiam em pedaços e os comiam, depois de assados... Em 



muitos lugares, os cadáveres, desenterrados, destinavam-se a saciar os 

famintos... Tornou-se comum o fato de se consumir carne humana e, 

em Tours, chegou a ser exposta à venda como se fora carne de animal. 

Um desses açougueiros sofreu linchamento e foi queimado, mas a carne 

que ele vendia e que fora enterrada à noite, foi novamente exposta e 

consumida pelo povo”. 

*** 

Foi nessa época de antropofagia na Europa Católica Romana que 

se iniciou e se desenvolveu a teofagia. 

Quem praticava o canibalismo possuía uma alma predisposta a 

aceitar a aberrante e inominável doutrina de se comer o próprio Deus 

em corpo, sangue, alma, cabelos, nervos e unhas. 

*** 

As graves conseqüências de prolongadas estiagens agravaram a 

situação da massa escravizada. O historiador francês Dares de la 

Chavenne calculou que, no transcurso do século XI, vinte e seis foram 

as colheitas perdidas. 

Obviamente, grassou a terrível peste bubônica dizimadora de 

milhares de vidas. 

As sublevações populares sacudiram a Bretanha, Flandres e 

Inglaterra. “Pelo roubo e pelos incêndios, os pobres martirizavam os 

ricos”, aflito, relata o monge-cronista Sigeberto de Jeanblas. 

A fuga foi o método de defesa passiva mais frequente contra a 

opressão feudal em espiral crescente. Vazios se tornaram os mosteiros 

proprietários de vastas áreas. “Todos os habitantes deste mosteiro 

fugiram... Os seus camponeses se foram para as florestas e não querem 

regressar”, informa uma nota de 1059, registrada nos livros do convento 

de São Maxêncio, na Vandéia. Aldeias inteiras empreendiam o êxodo e 

caminhavam ao léu. E muitos, como feras perseguidas, abrigavam-se 

nas florestas. 

*** 

Em que pese a pomposidade dos títulos dos seus documentos 

sociais: Rerum Novarum, Qudragesimo Anno, Mater et Magistra, Pacem 

in Terris, ao catolicismo não assistem credenciais algumas nesse 

assunto, porque ele mesmo deu causa em seus períodos de apogeu à 

mais grave situação social de todas as eras. Em nenhuma parte do 

mundo, nem nas galés do Império Romano, o povo sofreu tanto! 

É um acinte à História que venha o papa Paulo VI, com a sua 

encíclica “Populorum Progressio”, de 26 de março de 1967, conclamar a 

todos para uma luta contra a fome, lembrar o dever de solidariedade 

humana e propor programas de sentido social. Ninguém menos do que 

ele, tem autoridade para dizer que “o supérfluo dos países ricos deve 



servir aos países pobres” (89). Que reparta, antes, o supérfluo do 

Vaticano! 

*** 

A busca de alimentos degenerou-se em antropofagia! E o 

desespero, em suicídio, cuja recrudescendência jamais foi reconhecida 

em outras etapas da História. 

Surgiram doutrinas religiosas com o objetivo de rechaçar o regime 

feudal. Pouco adiantou a presença do monge Bernardo de Claraval, 

cognominado o “santo melífluo”, que o povo, ao descobrir os seus 

embustes, o denominara de “demônio”. 

Arnaldo de Bréscia, cônego lombardo, rompeu com a igreja feudal 

e, como líder das massas famintas, repreendeu a cúria romana e os 

opulentos relados, expôs à chacota pública o luxo, os manjares 

requintados e as maneiras feminis dos monges de Cluny. Orador 

vigoroso, trovejava contra a realeza do papa e os desvarios morais do 

clero. E repelia, por desejar uma igreja pura, nos moldes das 

comunidades apostólicas, todo ato eclesiástico do padre discordante das 

normas do Cristianismo primitivo. Pagou no patíbulo do papa Adriano 

IV pelo seu ardor em pregar, o autêntico Cristianismo. 

Joaquim de Fiore, abade calabrês, e o mercador lionês Pedro Walde 

sucederam ao grande Bréscia no pregação do Evangelho e no combate à 

igreja da carne. 

Na França Meridional, os cátaros, caracterizados pela ânsia de 

uma vida pura, organizaram-se em igreja. Os albigenses, movimento de 

feição mais popular, alastraram entre o povo sofredor a consciência da 

paganização do Cristianismo feita pelo papa. 

Enquanto os escravos de almas livres engrossavam esses 

movimentos, os espíritos jugulados às feitiçarias pontifícias 

submergiam no dilúvio do ascetismo. No desejo de “matar a carne”, 

buscavam libertação das preocupações da vida. Com a tendência para o 

eremitismo, muito se desenvolveram os conventos. Segundo a narrativa 

do cronista da Suábia, Bergnoldo, muitas jovens camponesas, na 

Alemanha, renunciavam ao matrimônio para não terem a desdita de 

verem os filhos curtindo as desventuras paternas. 

Os pregadores invectivavam as revoltas dos camponeses como 

manifestações de rebelião à vontade de Deus. 

Essa avalanche de fanatismos, em conivência com as mais 

grosseiras superstições e originadas de causas absolutamente 

materiais, criou ambiência favorável ao movimento das Cruzadas. O 

historiador P. Lemerle (90) examina a situação agrária da Europa 

circunscrita no Santo Império e conclui que a oportunidade básica das 

Cruzadas foi de ordem econômico-social. 



Esse povo, escravizado aos latifundiários, facilmente fanatizável 

por causa de sua ignorância sustentada de propósito pelo catolicismo, 

tornou-se agrilhoado pelo medo. Recebia as desgraças que o afligiam na 

conformidade com o seu critério religioso. Os fenômenos climáticos, as 

más colheitas, as pestes, todas as desgraças foram tidas como 

manifestações da ira divina, como castigo do céu em resultado dos 

pecados. Crescia, então – observa o mesmo Lemerle – a crença de que 

só era possível livrar-se dos sofrimentos da vida diária, apaziguando a 

ira das forças celestiais. 

Dominado pela influência supersticiosa do catolicismo, o camponês 

imaginava que Deus onipotente transformaria a Sua cólera em graça se 

o pecador demonstrasse sua fidelidade realizando um ato extraordinário 

e heróico destinado a resgatar os seus pecados, no caso de receber o 

martírio pela fé. A ansiedade por libertar-se dos grilhões feudais e da 

miséria fez nascer um ardente impulso para o sacrifício religioso e para 

a prática de inenarráveis penitências. 

As más colheitas, a fome, as epidemias, as revoltas e o êxodo das 

massas, o bandoleirismo dos cavaleiros empobrecidos, os conflitos entre 

os feudais importantes e entre as corporações, tudo transformara essa 

época numa situação de “tempos tumultuosos”. Nas obras dos 

escritores eclesiásticos contemporâneos sobram queixas e preocupações 

face à insegurança social. O próprio papa Urbano II, em um discurso no 

Concílio de Clermont, notara a intranquilidade reinantes com as 

declarações: “Nem de dia, nem de noite, há segurança contra os ladrões 

e os bandidos” e recriminava “as depredações dos que furtam os bens 

alheios e infringem os seus direitos, e as maldades dos que incendeiam 

e dos que os apóiam”. 

Os interesses imediatos da classe feudal dominante pleiteavam 

uma fórmula para assegurar satisfação à crescente demanda de terra. 

Não podemos nos esquecer de que, naquela época, o catolicismo 

era o maior latifundiário. Seus altos dignatários, como os papas, os 

cardeais, arcebispos, bispos e abades pertenciam, em sua totalidade, à 

nobreza feudal. As igrejas e os mosteiros ampliavam as suas posses de 

forma permanente e ininterrupta. Enquanto as propriedades feudais 

civis arriscavam serem reduzidas, por causa da necessidade de entregá-

las aos vassalos em pagamento dos seus serviços e dos tributos, as dos 

eclesiásticos aumentavam constantemente em consequência das 

doações e dos legados, porque o catolicismo fazia crer poder-se obter 

perdão dos pecados através de dádivas aos servos divinos neste mundo. 

Aceitavam de mui bom grado as abundantes dádivas dos reis, príncipes 

e cavaleiros, comprometendo-se, em troca, rezar pela salvação de suas 

almas. 



E foi nessa fase da história do catolicismo feudal, quando a 

renúncia da propriedade se constituía em doutrina integrante da 

remissão dos pecados, que a confissão auricular se transformou em 

norma obrigatória anual e parte essencial da liturgia dos agonizantes. 

Nenhum lugar mais conveniente do que o confessionário e nem 

oportunidade mais propícia do que a confissão auricular para o clérigo 

sugerir como penitência atribuída às penas dos pecados a doação de 

vultosas quantias ou de bens imóveis. 

Numerosos conventos, como os do Sul da França, e muitos 

bispados participavam intensamente do comércio. Os bispos, os 

superiores e os abades não desdenhavam os lucros proporcionados pela 

venda dos cereais, vinhos e outros produtos obtidos nos mosteiros e em 

suas propriedades pelos trabalhos dos seus escravos. Evidentemente, 

esta vinculação com o mercado instigava os latifundiários eclesiásticos 

a explorarem ao máximo os seus camponeses. 

O catolicismo, sobre ser importante proprietário feudal, dispunha 

dos mais eficientes recursos para manter ambiência adequada ao 

interminável prolongamento de sua posição. Dentro dessa faixa de 

interesses, os seus púlpitos ensinavam haver a situação vigente sido 

instituída por Deus. Manipulava, nas sacristias, nos confessionários e 

nas devoções populares as suas orientações tendentes a conservar na 

massa inculta a impossibilidade de quaisquer transformações sociais no 

sentido da libertação dessa mesma massa. 

Baluarte do feudalismo e o mais importante centro internacional 

desse sistema, ministrava e impunha a sua ideologia religiosa em toda a 

Europa Ocidental, não apenas através dos  seus púlpitos, que atingiam 

sobremodo as massas populares, mas também por intermédio de sua 

política. 

Com efeito, no período áureo do pontificado romano, o poder 

central estatal em cada país europeu isolado era sumamente débil. E o 

catolicismo, cuja gravitação se alargava por todas as partes em 

resultado de sua organização hierárquica, compensava essa debilidade. 

Não só apoiava os senhores feudais em manter subjugada a massa dos 

camponeses, mas também prestava à classe dominante o mais amplo 

apoio, por todos os meios e de todas as espécies. 

Nas horas graves das sublevações populares e das insurreições dos 

inconformados, promovidas pelos “hereges”, o catolicismo feudal temia 

pelos seus próprios bens. Recrudescendo as crises que desenvolviam as 

ameaças contra os seus extensos domínios, os eclesiásticos feudais se 

empenharam em adotar medidas oportunas. 

A instituição economicamente mais poderosa e mais difundida do 

catolicismo e o condutor mais ativo da ideologia religiosa eram os 

mosteiros. Já no século X adotara-se a iniciativa de introduzir-se uma 



série de modificações no seio do catolicismo com o objetivo de fortalecer 

sua posição moral e material, aperfeiçoar a sua organização e aumentar 

o seu poderio para convertê-lo em um vigoroso instrumento capaz de 

sujeitar a massa dos  servos. 

O mosteiro de Cluny, na Borgonha, fundado em 910 pelo monge 

Berno, foi o pioneiro dessa reorganização. Dos seus claustros surgiu o 

chamado “movimento de Cluny”, submetido unicamente à autoridade 

do papa e cujo fim precípuo era a permanência ecumênica da 

escravidão dos camponeses. 

Apenso ao “movimento ecumênico de Cluny”, criou-se uma 

organização centralizadora de mosteiros, chamada “Ordem de Cluny”. 

Mas de dos mil claustros da França, Alemanha, Inglaterra, Espanha e 

Itália ingressaram na “Ordem”, isenta de qualquer sujeição a outra 

autoridade a não ser a do papa, a cuja disposição foram transferidas as 

enormes fontes de riquezas dos latifúndios pertencentes aos conventos. 

Com a implantação de severas regras monásticas, os dirigentes do 

“movimento de Cluny” fortaleciam o prestígio do catolicismo na opinião 

pública. Através de medidas drásticas de repressão, intensificaram a 

sujeição dos elementos revoltados da massa camponesa e também dos 

senhores que, com suas atitudes, arriscassem o prestígio da classe. 

Para apaziguar as aldeias sublevadas e pôr cobro às 

insubordinações de certos cavaleiros, Cluny proibia as ações militares 

em determinados dias da semana, em geral da tarde de sexta-feira até a 

manhã de segunda-feira, a que denominava de “paz divina” ou “trégua 

divina”. 

Os senhores eclesiásticos supunham aumentar assim a sua 

autoridade entre o povo, aparecer como propiciadores da paz e inimigos 

de selvagens e ruinosas guerras. 

As “tréguas divinas”, porém, não surtiram os resultados almejados, 

pois não removiam as causas das revoltas e dos distúrbios que 

prejudicavam os países do Ocidente. 

A verdade é que o catolicismo não buscava reformas. Tentava 

paliativos na expectativa de preservar do descontentamento dos 

oprimidos as classes dominantes e de desviar de suas fabulosas 

propriedades a ameaça de um confisco popular pelos camponeses 

sublevados. Nesse ínterim, precisava, contudo, dar uma satisfação aos 

desgraçados. 

Mas como poderia o catolicismo saciar os camponeses anelantes 

por liberdade e terra, sem prejudicar os seus latifúndios e os dos outros 

magnatas? Como conciliar os anseios das massas sofredoras com a 

avidez dos nobres, que procuravam ampliar os seus domínios? 

O problema, cuja solução não foi imediata, mas exigiu um 

amadurecimento gradual no curso de decênio, levou o papado, o centro 



condutor do feudalismo, a tomar em conta os vários fatores de caráter 

nacional e  internacional. 

Para a solução do problema surgia nos círculos eclesiásticos e da 

nobreza feudal um panorama histórico favorável. 

Antes de tudo, tomou-se em conta a fuga em massa dos servos, 

fator mui real e sentido de maneira prática por todos os feudais. Os 

latifúndios eclesiásticos procuravam, havia muito, aproveitar esta 

circunstância em proveito próprio, recebendo os camponeses foragidos, 

denominados de “hóspedes” nos documentos contemporâneos, 

concedendo-lhes asilo e obrigando-os, com base em certas condições, a 

derrubar as florestas para ampliar suas posses. 

No século XI surgiu uma circunstância especialíssima habilmente 

aproveitada pelo “movimento ecumênico de Cluny. Descontentaram-se 

os feudais empobrecidos com os parcos resultados obtidos em suas 

campanhas de bandoleirismo, pois o movimento clunysianio pusera-se 

de atalaia na defesa do patrimônio dos nobres. E agora, num lance de 

sagacidade ímpar, sugeriu-lhes empreendessem campanhas de 

conquista em outras nações, contanto que levassem suas armas 

abençoadas pela água benta dos mosteiros e, vitoriosos, se prostrassem 

em submissão respeitosa ao suserano pontifício. 

Cavaleiros franceses, por exemplo, empreenderam lutas pela 

conquista de territórios abandonados pelos árabes, na Espanha. 

Importantes destacamentos de cavaleiros e barões feudais da 

Normandia e da França Meridional, atraídos pela perspectiva de se 

apoderarem de terras e se enriquecerem à conta das ricas cidades 

árabes, marcharam para os Pirineus. Tornaram-se a Sicília, a Itália 

Meridional e a Inglaterra também palcos dos terrores desse banditismo 

organizado e abençoado pelos monges clunysianos. 

Só a perspectiva de êxito levou o papa a orientar os monges no 

sentido de que atraíssem com promessas também as massas 

camponesas para as campanhas de reconquista, sobretudo na 

Espanha. 

Simultaneamente, dois propósitos visava o papado. O de distrair os 

camponeses oprimidos, desviando os ímpetos de sua revolta para serem 

empregados nessas campanhas e o de possibilitar a ampliação de sua 

esfera ecumênica. E, como contra-peso, também pôs os cavaleiros 

inconformados à distância de suas propriedades. 

A cúria pontifícia não se restringiu apenas a aprovar as expedições 

francesas contra os árabes na Espanha. Incitou o entusiasmo bélico na 

França, cercando os seus participantes com a auréola do “martírio”. Os 

dirigentes de Cluny declararam-nas guerras sagradas. O papa 

Alexandre II, ao abençoar a campanha de 1063-1064, promulgou 



absolvição geral de todos os pecados dos lutadores sob a “bandeira da 

cruz”, o que foi de alta repercussão naquelas épocas de fanatismo. 

Gregório VII – e vamos focalizar mais um pouco este personagem 

de valor inexcedível nas aspirações de absolutismo teocrático do 

catolicismo – formulou um programa “sui generis” para estabelecer o 

domínio dos papas, porquanto, de acordo com ele, os príncipes e os reis 

passariam a ser meros vassalos do trono pontifício. Aos papas caberia o 

direito de dispor das coroas, designar e substituir os bispos, os duques, 

os reis e os imperadores. Todo e qualquer poder somente seria válido se 

procedesse do chefe do catolicismo romano! “E nem poderia ser 

diferente, porque Deus dera poder a Pedro para condenar e absolver 

tanto nos céus como na terra”, enfatuado, escrevia Gregório VII ao 

arcebispo Germano, de Metz, em 1076. 

Gregório VII, ao conceber o plano da criação do Estado Mundial 

dirigido pelo papa na qualidade de seu soberano ilimitado, deu 

incremento à política ecumenista do papado. Tendente a instalar esta 

monarquia teocrática, em cujo bojo deveria integrar-se a totalidade dos 

países católicos, escreveu ao rei Guilherme, o Conquistador, da 

Inglaterra: “Deves obedecer-me sem nenhuma vacilação, para poder 

também herdar o reino dos céus”. 

Com essa mesma empáfia, escrevia a Felipe I, da França, 

proibindo-lhe interferir nos assuntos da política romanista porque 

“somente o papa” – declarava ele – “por seu poder, podia designar 

bispos na França e se o rei se negar a obedecer, os franceses, 

alcançados pela espada de satanás, negar-lhe-ão também obediência”. 

A Heyse I, da Hungria, salientava que o “reino húngaro pertence à 

Santa Sé”. Excomungou o rei Boleslav II, da Polônia. Considerou a 

Espanha como um feudo de São Pedro. Apoiou o príncipe Isiaslavo em 

suas pretensões de conseguir de Kiev o trono da Rússia, para que a 

transformasse em feudo da sé romana. 

Propunha-se Gregório VII forçar seriamente todos os reis católicos 

a prestarem-lhe juramento de vassalagem, obrigando-os também a um 

imposto anual para o tesouro pontifício. E desta ambição pontifícia é 

que surgiu a “questão das investiduras”. 

Com este espírito altamente ambicioso, Gregório VII, uma semana 

após a sua eleição, em abril de 1073, conclamava os franceses a 

empreenderem uma expedição à Espanha. Autorizou-lhes confiscar as 

terras dos “infiéis”, com a condição, porém, de sempre reconhecerem a 

soberania pontifícia sobre os territórios conquistados. E, aos que 

sucumbiam no combate, outorgava-lhes absolvição plena de todos os 

seus pecados. 

Todas essas medidas o papado adotou para as reconquistas na 

Itália Meridional, na Sicília e na Inglaterra. 



No arrojo de impor o seu absolutismo centralizador, o papado 

associou-se com energia crescente, ao movimento das reconquistas, 

anestesiando os seus participantes com promessas utópicas. Dentro 

desse esquema é que, em 1059, o Concílio de Latrão, convocado pelo 

papa Nicolau II, também oriundo do “movimento de Cluny”, imbuído, 

por conseguinte, do seu espírito ecumênico, estabeleceu novo método 

da eleição pontifícia pelo colégio dos cardeais, eliminando, pois, a 

intervenção do Imperador. 

Foi também nessa conjuntura que os líderes de Cluny se 

recordaram de despertar um movimento de peregrinações a Jerusalém 

como excelente método para acirrar o ardor religioso, o lastro 

imprescindível aos objetivos absolutistas do papado. Dos púlpitos 

eclodiu propaganda intensa a concitar as massas dos camponeses para 

as peregrinações, que lhes propiciariam oportunidade de penitência 

religiosa e um meio de “expiar os seus pecados”. 

A sobra do povo que não participou das expedições de reconquista 

serviu de ótimo caldo de cultura onde se medraria imensa avalanche de 

fanatismo. 

E os “peregrinos de Cristo”, movidos por desejos piedosos de entrar 

em contato místico com Deus e com os Seus santos, procuravam as 

terras sagradas da vida, paixão e morte de Jesus Cristo e ver as 

preciosas relíquias. 

A par da deflagração de um formidável entusiasmo pelas relíquias, 

tornaram-se frequentíssimas essas peregrinações às quais se 

integravam pessoas de diversos países. O fanatismo se tornou tão aceso 

que delas participavam eminentes senhores feudais da França, 

Espanha, Inglaterra, os condes de Tolosa, de Anjou, de Barcelona, da 

Holanda, de Kent, Conrado de Luxemburgo, Roberto de Flandres, o 

duque de Normandia. 

Se bem que os motivos religiosos tivessem, no início, alguma 

importância, outras razões, porém, passaram a motivar os grandes 

feudais no empreendimento dessas viagens ultramarinas: a ânsia de 

riquezas e o desejo de aquisição de objetos suntuosos, possível apenas 

no Oriente. E Jerusalém, com efeito, representava um grande centro 

comercial entre o Ocidente e o Oriente. 

Aos grandes senhores feudais uniam-se, em quantidade, os 

cavaleiros: os “sem terra” e os “sem fortuna”, que buscavam alguma 

perspectiva de melhorar sua situação e, ao mesmo tempo, “obter 

perdão” dos grandes crimes cometidos em seu país. 

De todas as peregrinações, a mais importante foi a de 1064-1065, 

liderada pelo arcebispo de Mogúncia, Sigfrido, composta de cerca de 

treze mil peregrinos e classificada pelo historiador francês Ives Le Febre 

de “prólogo das Cruzadas”. 



Muitos outros prelados encabeçaram inumeráveis peregrinações 

transformadas em recurso de manter o prestígio do catolicismo entre o 

povo por ele mesmo oprimido. Para o leitor perspicaz, nem haveria 

necessidade de se observar que os objetivos comerciais inspiravam 

pessoalmente os bispos, ávidos constantemente por engordar suas 

dioceses com riquezas imensuráveis. 

Centro internacional do sistema feudal, o catolicismo, na segunda 

metade do século XI, pôde oferecer um novo objetivo para orientar as 

aspirações opostas dos senhores feudais e dos camponeses oprimidos. 

As expedições bélicas de reconquista e as peregrinações obtiveram o 

entendimento de interesses tão díspares e asseguraram os próprios 

interesses da política religiosa dominante e os da classe feudal. 

Reconheciam os clérigos que o estabelecimento da congregação de 

Cluny sob a autoridade pontifícia, com um lúcido e prático esquema 

ecumênico, acompanhado de convenientes reformas eclesiásticas 

internas, contribuiria sobremodo para o fortalecimento do papado. E a 

cúria romana converteu-se em único centro capacitado de desempenhar 

o papel de organizador e unificador das forças dispersas da classe 

feudal dominante. 

Todas essas promoções religiosas se constituíram em tentativas 

políticas dos papas da alta Idade Média, esses Césares vestidos com 

hábitos de supremo sacerdote, como os classificou o historiador alemão 

W. Norden (91). Foram elas, outrossim, indícios da importância 

adquirida pela cúria pontifícia, o centro representativo do catolicismo 

na Europa. 

O ecumenismo papal não se limitou apenas à Europa Ocidental. 

O grande dissabor a empanar os pontifícios sonhos de absolutismo 

residia na ausência dos católicos bizantinos. 

Nos momentos do mais grave recrudescimento da luta social no 

Ocidente, o catolicismo, organização feudal potentíssima e 

centralizadora, detentor de riquezas enormes, lança sua máxima 

tentativa ecumênica no intuito de liquidar a independência da igreja 

grego-ortodoxa do Oriente. 

Paralelamente – porque no catolicismo todos os seus 

empreendimentos visam um objetivo supremo, qual seja, o seu 

absolutismo – paralelamente aos movimentos das peregrinações e às 

expedições bélicas retro mencionadas, surgiram os primeiros bosquejos 

do plano destinado a organizar uma campanha para conquistar o 

Oriente. Deste plano, Gregório VII também é o arauto, cuja preocupação 

consistia primeiramente em colocar a igreja ortodoxa sob o domínio da 

sé romana e, em seguida, submeter o próprio Império Bizantino. 



A concretização desse esquema significava ampliar em muitíssimo 

as fontes matérias do catolicismo e facilitar-lhe a implantação de um 

vasto Sacro Império Romano, o seu magno sonho universalista. 

Gregório VII é um dos mais sagazes pontífices do catolicismo 

romano. 

Sua argúcia levou-o a aproveitar-se das transformações no 

panorama internacional ocorridas no princípio do último quartel do 

século XI e que, aliás, repercutiram em extremo desfavoráveis contra 

Bizâncio, cujas bases territoriais se localizavam nos Balcãs e na Ásia 

Menor. Enquanto essas possessões se tornavam inseguras, as cidades 

bizantinas, particularmente Constantinopla, desempenhavam 

importante papel no comércio mediterrâneo por concentrarem 

importantíssimas riquezas. Poucos anos antes, os domínios de Bizâncio 

sofreram ataques das tribos nômades da raça turca que se 

assenhorearam de vastas superfícies da Europa Oriental, 

compreendidas entre as margens do Baixo Danúbio e do Dnieper, e 

devastaram a Bulgária, a  Mecedônia e a Trácia, atingindo Adrianópolis 

e ameaçando a própria capital Constantinopla. 

Cessadas estas incursões, outros nômades das estepes, os 

oguztorkas e os polovets, repetiram as arremetidas invasoras, deixando 

o império em sobressaltos por longos anos. 

O pânico, porém, apoderou-se de Bizâncio quando outras tribos 

nômades dos turcos, os selêucidas, baixaram da Ásia Central, 

apoderaram-se das regiões sulinas do Mar Cáspio, do Irã Ocidental e 

Central, da Mesopotâmia, de Bagdá (a capital do poderoso califato dos 

abasidas), invadiram a Armênia e incursionaram sobre a Capadócia e a 

Frígia. 

E, do seu trono, o papa olhava tudo isso! 

Bizâncio não pôde conter essas arremetidas. Enfraqueceram-na as 

incursões anteriores e faltou capacidade de pronta recuperação como 

resultado do descalabro moral a corroer a política de sua luxuosa corte. 

Nessa fase derradeira do século XI, enquanto metade do Império 

Bizantino caíra em poder dos selêucidas, a outra parte afundou-se na 

anarquia absoluta, fracionando-se em domínios feudais semi-

independentes. 

O papa, que tudo observava, sentiu haver chegado o momento 

oportuno de dar o seu bote. Parecia-lhe presa fácil essa Bizâncio 

enfraquecida pelas lutas contra os selêucidas e anêmica pelas 

desordens internas. 

Ladino e manhoso, inicialmente, recorreu aos meios diplomáticos. 

Em 1073, começou negociações com Miguel VII Ducas para “renovar a 

antiga concórdia, estabelecida por Deus mesmo” – conforme sua carta 

ao Imperador bizantino – “e a amizade entre as igrejas de Roma e de 



Constantinopla”. Revelava-lhe, bem assim, o seu desejo de impor 

Bizâncio a união das igrejas em condições de total sujeição da igreja 

grega à de Roma. 

Frustradas as iniciativas diplomáticas, o pontífice idealizou aplicar 

a violência por meio de expedições armadas. 

E, ocultando os seus reais propósitos, apresentou o seu plano 

ecumênico: organizar uma campanha militar contra Bizâncio com o 

intento de defender a fé cristã e ajudar os gregos em sua luta contra os 

selêucidas muçulmanos. 

Sobre esse assunto, em 1074, remeteu cartas ao conde Guilherme 

I, da Borgonha, ao Imperador Henrique IV, à condessa Matilde de 

Toscana. Conclamou “todos os fiéis de São Pedro” a que tomassem as 

armas na guerra contra o Oriente. “Lutai com denodo” – clamava o 

pontífice – “para encontrardes a glória celestial, mui superior a todas as 

vossas esperanças. Tereis a rara oportunidade de conseguir a bem-

aventurança eterna por meio de um pequeno sacrifício”. 

Em fins desse ano, Henrique IV, no atendimento das solicitações 

pontifícias, reunira um exército superior a cinqüenta mil homens. Essa 

milícia tão grande correspondia à expectativa de Gregório VII, disposto 

mesmo a ir pessoalmente comandá-la. 

Naqueles tempos de fanatismo supersticioso, essas manifestações 

acenderam um entusiasmo inusitado. O pobre povo não podia perceber 

que o motivo da defesa da fé cristã era usado em propaganda intensa 

para encobrir as verdadeiras intenções pontifícias. Os motivos religiosos 

invocados com tamanha eloqüência nas conclamações do papa não 

interessavam em nada às idéias ecumênicas desse político eclesiástico. 

A correspondência de Gregório VII demonstra como ele considerava 

desnecessário e inoportuno insistir sobre as diferenças ideológicas entre 

a religião católica e a muçulmana. Interessava-lhe exclusivamente a 

concretização dos seus interesses políticos. 

*** 

Repete-se a História! Decorridos nove séculos, ao recrudescer o 

ecumenismo romanista, Paulo VI, na Declaração “Nostra Aetate”, de 28 

de outubro de 1965, insiste para que ninguém se aflija sobre os 

conceitos divergentes entre as várias crenças, mas através da 

colaboração com os seguidores de outras religiões. “Os seus filhos... 

reconheçam, mantenham e desenvolvam os bens espirituais e morais... 

que entre eles se encontram”. 

E, relativamente aos muçulmanos, nessa mesma Declaração, 

ressalta: “Embora no decorrer dos séculos tenham surgido não poucas 

dissensões e inimizades entre cristãos e muçulmanos, o sacrossanto 

concílio [refere-se ao Vaticano II] exorta a todos a que, esquecidos os 



acontecimentos passados, sinceramente ponham em prática a mútua 

compreensão”. 

Palavras altissonantes que demonstram a adoção da tática 

gregoriana. 

Em 1076, em sua carta dirigida ao rei Nacir, da Mauritânia, 

manifestava Gregório VII, com toda a franqueza: “Tanto nós, como vós, 

cremos no mesmo Deus, se bem que de modo distinto, todos nós 

adoramos igualmente a Deus e glorificamos diariamente o Criador 

celestial e o condutor deste mundo”. 

Cotejem-se estas palavras de Gregório VII com estas outras de 

Paulo VI: “Quanto aos muçulmanos, a igreja igualmente os vê com 

carinho, porque adoram a um único Deus, vivo e subsistente, 

misericordioso e onipotente, criador do céu e da terra, que falou aos 

homens. A Seus secretos preceitos esforçam-se por se submeter de toda 

a alma, como a Deus se submeteu Abraão, a quem  a crença 

muçulmana se refere com agrado”. 

Este confronto faz-se necessário nesta época em que se repetem as 

artimanhas romanistas para se evidenciar os reais objetivos 

ecumenistas. “Roma semper eadem!” 

Nem Paulo VI consegue encobrir a identidade de propósitos com o 

seu antecessor, de vez que o menciona em nota de rodapé para 

evidenciá-la. 

*** 

Fazer a igreja grega entrar em órbita romanista a fim de se 

apoderar de suas riquezas e ampliar a esfera de influência pontifícia por 

conta de Bizâncio, foi o imediato e verdadeiro propósito de Gregório VII. 

Em suas cartas, cinicamente afirmava que “havia desejado sacrificar a 

sua vida em favor dos gregos, seus irmãos de ultramar”. 

Norteava-o outro objetivo! Importavam-lhe os “irmãos” na medida 

que pudessem saciar seu sadismo de domínio. Seu anelo era realizar a 

união das igrejas para que, sob o seu tacão, apoderar-se também das 

riquezas da igreja ortodoxa. 

O comércio com o Oriente aliciava sua cupidez. 

Consideráveis eram as demandas de mercadorias orientais, pois a 

indústria na Europa Ocidental encontrava-se pouco desenvolvida e não 

poda saciar os crescentes reclamos do conforto clerical e da luxuosa 

liturgia romana: utensílios, artigos de arte, ungüentos, perfumes, 

essências, incenso. O escritor R. S. Lopes, investigador da História da 

Economia, em seu artigo “Le Facteur économique dans la politique 

africaine des papes”, publicado em 1947, na “Revue Historique”, 

observa, em conclusão, que a política de Gregório VII fixou-se por 

interesses materiais. 



Os “piedosos” clamores de Gregório VII aos “fiéis de São Pedro”, 

formulados em 1074, de fato, significaram uma premissa das futuras 

Cruzadas! 

Não pôde este papa concretizar seus planos. Por muito tempo, 

assuntos ocidentais desviaram a sua atenção de Bizâncio. 

Com a derrota de Miguel VII, em 1078, Bizâncio transformara-se 

novamente em cenário de lutas entre os partidos feudais. Essa 

circunstância aguçou outra vez a cobiça ecumênica do pontífice 

romano, que não teve dúvidas em utilizar-se dos préstimos de Roberto 

Guiscard. Este invadiu as possessões italianas do Império Bizantino 

após haver, no verão de 1080, recebido a bênção papal como penhor de 

êxito de sua campanha. 

Ativamente, outrossim, participou o papa dessa guerra, porquanto 

exigiu do clero da Itália Meridional chamasse os senhores feudais 

bancarroteados a fim de participarem das expedições empreendidas por 

Guiscard, prometendo aos seus partícipes a “absolvição dos seus 

pecados”. 

Em 1081, os normandos penetraram em território da península 

balcânica, sitiaram e tomaram a fortaleza marítima de Durazzo, no 

Épiro, e penetraram no interior do país. Os habitantes de cada lugar 

conquistado foram movidos pela força a se converterem ao catolicismo 

romano para gáudio de Gregório VII, que aplaudiu o êxito dos seus 

vassalos e felicitava o chefe dos normandos pelo triunfo, sem deixar, 

contudo, de recomendar-lhe ser a principal causa da vitória a proteção 

de São Pedro. 

Prelibava as alegrias de novas conquistas no Oriente quando, para 

sua frustração, viu-se na contingência de lutar contra o Imperador 

Henrique IV a fim de não perder grande parte dos seus súditos 

ocidentais. 

Os propósitos de Gregório VII foram reavivados na derradeira 

década do século XI, com amplitude máxima por seu segundo sucessor, 

o papa Urbano II (1088-1089). Os olhares cobiçosos deste outro papa 

“ecumênico” iam além de Bizâncio e se concentravam sobre toda a costa 

oriental do Mediterrâneo. E valeu-se de muitos recursos de aspecto 

demagógico-religioso! 

No declinar do século XI, a situação social da Europa “Cristã” 

havia se agravado com todos os problemas e anseios da massa 

esmagada pelo feudalismo. Intensamente, movida pelo fanatismo 

histérico, avolumava-se a inclinação popular para o ascetismo. A 

sensação de insegurança quanto ao futuro apoderava-se em escala 

acrescente dos senhores feudais, sobretudo eclesiásticos, porque a 

situação econômica do povo explorado atingia os paroxismos da 

miséria. 



Porventura, os clérigos entregariam ao povo as suas propriedades? 

De maneira alguma! Constituía-se-lhes em sobressaltos a ameaça 

de serem forçados a isso por alguma sublevação. 

Nesta conjuntura, foi que surgiu a idéia das CRUZADAS. Viriam 

arregimentar em seus “exércitos sagrados” o povo e os cavaleiros 

empobrecidos e dilatar, ecumenicamente, as possessões do papado! 

 

.oOo. 

 

 

CAPÍTULO 13 
 

PAUSA PARA 

ESPANCAR UMA MENTIRA! 
 

QUANDO ESTUDANTE, ensinaram-me que as oito “santas” 

Cruzadas, acontecidas de 1096 a 1270, procederam da grande 

religiosidade dos povos da Europa Ocidental. Constituíram-se, de 

acordo com aqueles informes cediços, em verdadeira campanha para 

arrebatar dos muçulmanos a cidade de Jerusalém, o “santo sepulcro”, 

os “santos lugares” da Palestina. 

Como reminiscência dessa guerra religiosa e no afã de continuar 

alimentando os “fiéis” com aquelas piedosas e falsas informações, existe 

a “Irmandade da Terra Santa”, da qual também fiz parte. Mediante o 

pagamento de determinada taxa e o compromisso de rezar pela 

conquista daqueles “lugares sagrados”, oferece aos seus associados um 

rosário bento pelo papa e um punhadinho de terra por onde andou 

Jesus. 

Os compêndios de História Universal adotados nos ginásios, 

desgraçadamente poluídos pelo clero, atribuem, ainda hoje, à exaltação 

religiosa o fator preponderante das Cruzadas. 

O caminho exato, porém, de se abordar cientificamente ao 

problema da origem desse movimento bélico-religioso é bem outro! 

Afinal, as recentes investigações de especialistas permitem dissipar 

a fantástica mentira em que foram envolvidas as Cruzadas. O 

orientalista francês Claude Cahen, por exemplo, demonstrou que os 

selêucidas e os árabes, seus antecessores, não foram intolerantes e que 

a situação religiosa das populações cristãs da Síria, da Palestina e da 

Ásia Menor nada sofreu com o seu domínio. Neste período, em 



Antioquia, sempre permaneceu a sede do patriarca ortodoxo, bem como 

em Jerusalém. 

Além de não haver nenhum opressão religiosa por parte dos 

selêucidas, positivamente, a sua presença pôs termo às perseguições 

movidas pela igreja bizantina contra a população cristã que professava 

os credos monofisita, nestoriano, copta, etc. É significativo, ainda o fato 

de que os habitantes dos países situados no leste do Mediterrâneo 

jamais solicitaram proteção alguma, nem do Ocidente e nem de 

Bizâncio, contra perseguições atribuídas a eles. 

Os peregrinos ocidentais podiam, como anteriormente, visitar 

Jerusalém sem sofrer ofensa alguma por parte dos governadores 

selêucidas e mantinham resguardado e intacto o lugar vazio que os 

cristãos denominavam de “santo sepulcro”. 

As narrações sobre martírios de cristãos orientais ocasionados 

pelos muçulmanos ao tempo dos selêucidas e sobre as dificuldades 

impostas aos peregrinos são meras invenções dos clérigos interessados 

em fanatizar as massas, como aconteceu com o bispo Guilherme de Tiro 

em sua História das Cruzadas. 

O catolicismo romano não suporta nenhum exame, nem 

superficial, à luz da verdade histórica! Sua presença na História é cheia 

de miasmas! 

Intencionalmente é que divulgaram essas lendas sobre as 

atrocidades cometidas contras os cristãos no intento puramente político 

de promover, com esse estratagema, a incorporação de contingentes 

militares para a “defesa” dos lugares “sagrados” “ameaçados” pelos 

infiéis. 

Desde Gregório VII cristalizou-se no papado a intenção ecumênica 

de subjugar a igreja grega ortodoxa. Os seus sucessores, que não se 

descuraram desse propósito, viram na presença dos selêucidas um 

ensejo incomum para acender no Ocidente o ódio religioso contra os 

“infiéis”. 

Recorreram, para convencer as massas sobre a necessidade de 

uma “guerra santa” contra os muçulmanos, a todos os artifícios de 

propaganda, máxime a divulgação de muitas lendas adornadas de 

pormenores fantásticos sobre perseguições aos cristãos, sobre 

profanações de templos e sobre hostilidades aos peregrinos. 

Historiadores da responsabilidade de L. Brayer, W. Stenvenson, W. 

Nordeau esclarecem que, com o enfraquecimento bizantino por causa 

das invasões dos selêucidas, se apresentou uma excepcional 

oportunidade para o papado pleitear a concretização do seu plano 

ecumênico sobre o Oriente. Esclarecem, outrossim, que, nesse intento 

supremo de anexar à sua jurisdição o catolicismo oriental, somente 



podia contar com seus súditos ocidentais se motivados por uma forte 

impressão de fanatismo religioso. 

Eis a grande verdade: Sob a desonesta propaganda de “libertação 

do sepulcro do Senhor” e sob o lema “Deus o quer”, Urbano II, em 1095, 

deflagrou a “guerra ecumênica” e outros papas, outras campanhas 

idênticas, que adotaram o nome de “Santas Cruzadas”. 

 

.oOo. 

 

 

CAPÍTULO 14 
 

ECUMENISMO, 

INOCÊNCIO III E A QUARTA 

CRUZADA, O CRIME DE 

PIRATARIA INTERNACIONAL 
 

ALHEIO AO ÂMBITO DESTE LIVRO o exame da história de 

todas as Cruzadas, focaremos, de modo especial, a quarta por se 

estampar nela, e bem ao vivo, a verdadeira finalidade daqueles “santos” 

movimentos bélicos. 

É nesta Quarta Cruzada, concluída com a derrota e a ruína de 

Bizâncio, e, conseqüentemente, com a formação do “Santo” Império 

Latino, que se manifestaram, em surpreendente evidência, os objetivos 

de expoliação nutridos pelo catolicismo romano. 

Ligada a esta Cruzada, encontra-se a figura do papa Inocêncio III 

que resume uma época inteira de história pontifícia. Descendente de 

uma família influente, a dos Conde Segni, elevou-se ao trono com 37 

anos, quando era o cardeal mais jovem do sacro colégio. Político finório, 

possuidor de vasta cultura, diplomata maleabilíssimo, assimilou 

poderosamente as teorias teocráticas de Gregório VII e guindou o 

papado às culminâncias do poderio. Introduziu no direito eclesiástico e 

pôs em prática, com toda a energia do seu caráter autoritário, a 

doutrina da superioridade do poder clerical sobre os demais poderes e 

do direito dos papas no sentido de disporem da coroa dos reis. 

Sabia dosar de violência ou de compreensão as suas atitudes na 

conformidade das circunstâncias. 



Sanguinário, comprava a cabeça dos seus adversários a peso de 

ouro e incrementou ao máximo os instrumentos da Inquisição, que, 

com as Cruzadas, se transformou em eficaz recurso na implantação da 

idéia imperial do papado. Sua influência terrificava ao ponto de, após a 

sua morte, surgir uma lenda segundo a qual a alma perversa e inquieta 

do papa falecido tornara à terra envolta nas chamas do inferno e, 

perseguida pelas varadas de um demônio, clamava em grandes brados 

pelo perdão às vitimas de suas truculências. 

Maleável no jogo de sua política, condescendia até ao sacrifício dos 

seus princípios doutrinários. Certa feita, na Palestina, muçulmanos 

convertidos ao catolicismo apresentaram-se calmamente à fonte 

batismal com as  quatro mulheres que o Alcorão lhes permitia. 

Perguntaram-lhe: “Podem fazer-se cristãos?” Para escusar-se, lembrou-

se de Abraão e dos outros patriarcas que, sob as vistas de Jeová, não 

viviam diferentemente dos turcos. “O próprio Evangelho” – esclareceu 

Inocêncio – “não contém página em que a poligamia seja expressamente 

proibida. E, desde que parece que os pagãos, segundo as leis do seu 

culto, têm o direito de possuir várias mulheres, podem conservá-las, a 

exemplo dos patriarcas, ainda depois da sua conversão ao 

Cristianismo”. 

A atuação deste político feudal cingido da tiara deixou-se orientar 

exclusivamente pelo ideal de estabelecer um Império Universal sob a 

liderança do papa e, por isso, viveu segundo o princípio de que nada do 

que se passa no mundo deve escapar ao olhar e ao poder do pontífice 

romano. Enquadrada naquela ambiência medieval, a filosofia política do 

ecumenismo recrudescera e lhe dera lastro na opinião pública. “Basta 

um homem só para governar o mundo”, exprimia-se a mentalidade 

contemporânea. 

Centro internacional do sistema feudal, o papado, que sempre 

alimentou tendências “universalistas”, aproveitou-se dessa disposição 

reinante e deu expansão aos seus projetos revestidos de uma maior 

envergadura. 

O objetivo principal de Inocêncio III foi sustentar, por meio das 

fogueiras inquisitoriais a supremacia do papado no mundo feudal do 

Ocidente e estabelecê-la no Oriente. 

Para efetivar este projeto, dirigiu-se simultaneamente ao Imperador 

Aleixo III Ângelo e ao patriarca de Constantinopla, por meio de cartas, 

onde a ameaça estava habilmente combinada com a súplica e as 

promessas de grandes vantagens. 

Ambos responderam pondo em dúvida as suas afirmações sobre a 

primazia da igreja romana. Sugeriram-lhe, todavia, como demonstração 

da sua boa vontade, entregar-se a decisão a um concílio ecumênico. O 

papa acolheu esta proposta com muito júbilo e mostrou-se pronto à 



efetivação. Não puderam entender-se, porém, quando se tratou de fixar 

o lugar de sua celebração. Inocêncio insistia que fosse na Itália; Aleixo, 

na Grécia. 

Mas, com relação aos seus planos ecumênicos para o Oriente, 

serviu-se, sobretudo, da Cruzada como instrumento. “As trombetas que 

conclamavam à guerra santa contra os pagãos muçulmanos, nos 

tempos de Inocêncio III, soaram mais potentes e mais insistentes do que 

em tempos de qualquer seu antecessor”, observa B. Kugler (92). 

Para organizar esta Cruzada, estabeleceu medidas práticas a fim 

de arrecadar numerário suficiente, pois não lhe bastava o dízimo geral 

da catolicidade, superior, naquele tempo, ao triplo das rendas da coroa 

da França. Fixou, nessa conformidade, a taxa de 40% sobre todos os 

bens dos mosteiros e das igrejas e sobre as suas habituais 

arrecadações. E para que os clérigos e os frades cumprissem essas 

determinações, apelava-lhes com veemência, vergastando-lhes, com 

mordacidade, a proverbial avareza: “Onde estão as vossas obras? Os 

leigos vos acusam de malbaratardes os bens de Cristo em companhia de 

boêmios e mulheres e de gastardes enormes somas na manutenção de 

falcões e cães de caça”. 

Além disso, todos os “bons católicos” deviam contribuir na medida 

de suas possibilidades, coletando-se suas esmolas em caixas 

apropriadas instaladas em todas as igrejas. 

Somas fabulosas foram encaminhadas aos tesouro pontifício para 

a solvência dos gastos com os exércitos cruzados. Em verdade, porém, 

essas somas afluídas a Roma, frequentemente foram utilizadas para 

fins mui diversos. Inocêncio III, afinal, prometeu dar 10% de toda essa 

arrecadação fantástica para a obra da “guerra santa”. 

Concomitantemente, desenvolveu-se uma vasta atividade 

diplomática. Enviou à França o cardeal Pedro de Cápua, na época em 

que Felipe II Augusto guerreava contra Ricardo Coração de Leão, da 

Inglaterra, o que se constituía em sério impedimento à participação dos 

franceses e ingleses na Cruzada auspiciada pelo papa. O cardeal 

Estevão, como legado, foi enviado a Veneza, o único Estado do Ocidente 

capaz de assegurar o transporte marítimo do futuro “exército de Cristo”. 

De toda a volumosa atividade do chefe romano, destaca-se  a sua 

mensagem ao Imperador Aleixo III com a  exigência de reunir um 

exército para a libertação da “terra santa”. Inocêncio III procurava 

angariar de Bizâncio não apenas a sua participação na Cruzada. Visava 

muito além. Se Aleixo III aderisse já era o primeiro passo para subjugar 

a igreja grego-ortodoxa. 

A união das igrejas! Era este um velho sonho dos pontífices 

romanos ávidos de se apoderarem das riquezas da igreja bizantina. A 

bem da verdade e para tristeza sua, jamais puderam realizar este 



sonho, porquanto os orientais nunca reconheceram no bispo de Roma o 

detentor de uma primazia especial. 

Nessa mensagem a Aleixo III, o papa não se limitou a exortações 

“paternais” e a citações evangélicas. Ela continha uma oculta ameaça. 

O papa aludia a uma possível intervenção contra Bizâncio por parte de 

determinadas forças do Ocidente, na hipótese de Constantinopla 

recusar as exigências da sé romana. 

É patente que uma ameaça desse porte, feita no instante em que 

Inocêncio III punha em marcha de execução os planos para a Cruzada, 

demonstrava uma relação direta entre esses planos e a política anti-

bizantina do papado. Verdade inconteste é que, desde os inícios dos 

preparativos da Cruzada, amadurecia na mente de Inocêncio III o 

desígnio de dirigir contra Bizâncio as forças do Ocidente feudal. Sentia 

as possibilidades sempre crescentes de realizar o intento de implantar o 

catolicismo romano no Oriente, a partir de Bizâncio. Por isso, 

apressava-se em aproveitar as circunstâncias favoráveis para ativar a 

sua política anti-bizantina. 

Não obstante, nem o jogo diplomático de Inocêncio III, nem as suas 

exortações e ameaças surtiram efeito. Constantinopla rechaçou suas 

pretensões. Essa posição de Bizâncio fustigou ainda mais os apetites da 

cúria romana e, em 1198, começou a apertar o laço, cujo desfecho deu-

se em 1204. 

A História nos revela, contrariando todos os embustes, que o 

antagonismo entre o papado e Bizâncio, oriundo da política 

expansionista dos pontífices romanos, foi a causa primeira da mudança 

de rumos da Quarta Cruzada. 

Pormenorizemos os fatos à luz da responsabilidade de 

historiadores objetivos e sensatos. 

Uma avalanche de campanhas foi lançada para fanatizar ainda 

mais o povo em prol da nova Cruzada. 

Muitos sacerdotes percorriam as cidades e as aldeias, 

conclamando o povo para a “guerra santa”. A ignorância popular 

facilitou-lhes, na exaltação fanática, a auréola de “homens de Deus”, 

com a  faculdade de fazer milagres e curar enfermos. Dos burros em 

que, habitualmente montavam os padres milagreiros, o povo devoto 

arrancava pêlos para fazer chá... 

Muitos nobres feudais aderiram à Cruzada movidos pelo receio dos 

seus adversários e impelidos pelas circunstâncias políticas. O desejo de 

preservar os seus latifúndios e a cobiça de adquirir outros em regiões 

orientais moveram outros tantos a engrossar o movimento. 

Muitos cavaleiros arruinados decidiram participar em sua 

expectativa de se livrarem da pobreza. E camponeses em massa se 



alistaram não só para obterem perdão dos seus pecados, mas na 

esperança de algum quinhão apreciável. 

Veneza se sentia embargada em sua ganância sobre Bizâncio e 

decidiu colocar sua frota marítima à disposição de Inocêncio III. 

Propuseram os venezianos transportar 4.500 cavaleiros e igual número 

de cavalos, 9.000 escudeiros e 20.000 soldados de infantaria. E, “por 

amor a Deus”, dispuseram-se ainda, armar, à sua própria conta, 50 

galeras. Aliaram-se os dois gananciosos e urdiram o seu plano para se 

atirarem, quais abutres, sobre a sua vítima comum. 

A cúria romana e Veneza firmaram um acordo, ratificado de bom 

grado por Inocêncio III, aos 8 de maio de 1201. Um convênio ambíguo! 

Ardiloso! Não havia nele sequer a indicação do lugar para onde 

deveriam ser conduzidos os cruzados transportados pela frota 

veneziana. Aqueles contra quem se empreendia a campanha figuravam 

no texto com a designação genérica de “inimigos” e “infiéis”, pois 

maldosamente os seus redatores evitavam qualificar, identificar e 

especificar quais eram esses “inimigos”. É evidente que os participantes 

da Cruzada não podiam perceber esses ardis. 

“Roma semper eadem!” Ela jamais muda a sua tática que se 

distingue pela mentira em todas as suas modalidades. Desde a 

subserviência até o embuste! Desde o sorriso fingido até a restrição 

mental! 

As ambíguas cláusulas desse convênio de 1201 ofereciam 

excelentes oportunidades para a realização dos objetivos ecumênicos do 

papa e para a satisfação da cupidez veneziana. Além de subjugar a 

igreja ortodoxa à sua tiara, os outros objetivos do papado nesta 

Cruzada coincidiam com as intenções de pilhagem dos venezianos. 

Os biombos da ambiguidade são sempre as peças importantes na 

montagem das doutrinas e das composições políticas do catolicismo 

romano! 

Cumpria também, naquela oportunidade, como, aliás, sempre 

acontece, salvar as aparências e se precaver contra possíveis 

embaraços. Então o papa Inocêncio III, manhosamente, numa carta aos 

cruzados, pedia-lhes que “não levantassem armas contra os cristãos”. 

Mas por que não consignou esta “vontade” entre as cláusulas do 

acordo? 

Na conformidade com a propaganda, a Cruzada deveria 

encaminhar-se contra o Egito muçulmano. 

E já que a Cruzada se tornara, desde a sua origem, em jogo de 

conveniências, a escolha de Bonifácio Montferrato para seu chefe 

satisfez a corte alemã dos Hohenstaufen, Felipe II Augusto, da França, e 

Felipe, da Suábia, além de garantir as pretensões ecumênicas de 

Inocêncio III e a ganância dos venezianos. 



Em princípios de 1202, Inocêncio III, depois de ver suas 

arremetidas diplomáticas serem inúteis diante da firmeza de Aleixo III 

em não concordar com a união das igrejas, firmou um acordo secreto 

com Bonifácio Montferrato no sentido de ser esta Cruzada utilizada 

contra o Império Bizantino. 

E, na primavera desse ano de 1202, época em que as tropas dos 

cruzados provenientes da França, da Alemanha e da Itália se reuniam 

em Veneza para o embarque, selou-se a corrente de combinações 

forjadas pelos artífices da Quarta Cruzada. O pontificado romano é 

quem dava consistência sólida a todos os elos dessa cadeia de 

interesses. 

No outono de 1202 começou a execução dos objetivos ocultos ou 

manifestos dos organizadores e dos líderes dessa expedição. 

O papel decisivo nos acontecimentos próximos foi desempenhado 

por Veneza. As tropas dos “soldados da cruz”, no verão de 1202, foram 

aquarteladas na quase despovoada ilha de Lido. Aí as autoridades locais 

puseram-nas em uma situação incômoda, com a evidente deliberação 

de fazê-las sentirem-se dependentes do povo veneziano e, em 

conseqüência, seus subservientes. Os “cavaleiros de Cristo” tiveram de, 

nessa ilha, suportar a fome provocada pela distribuição irregular de 

víveres. Em resultado da anemia, sobrevieram enfermidades e a morte 

fazia seus estragos entre os menos resistentes. 

Uma pequena parte dos cruzados, inconformados com a situação 

de cativos de Veneza e desejando evitar males piores no futuro, fugiu da 

ilha, retornando aos seus respectivos países com o risco de suas 

cabeças. 

Pretextando falta de recursos porque a República de São Marcos 

não enviava as somas anteriormente estipuladas, os venezianos 

cancelaram de vez o abastecimento da ilha onde estavam praticamente 

encarcerados os cruzados, cuja situação causava graves preocupações 

na Itália, na França e na Alemanha. 

Os venezianos gananciosos viram chegada a hora azada para a 

extorsão. 

E nas sombras se esgueirava o papa Inocêncio III porque a sua 

parte na transação era imensa. 

Bonifácio Montferrato, o chefe da Quarta Cruzada, assinalou a sua 

presença, tentando uma solução enquanto os milhares de cruzados já 

se desesperavam. 

E os venezianos, através do doge Henrique Dandolo, propuseram 

um acordo: Deveriam os cruzados ajudar Veneza a conquistar a cidade 

de Zara, na Dalmácia, sobre a costa oriental do Mar Adriático. 

Naqueles tempos, Zara pertencia à Hungria, rival de Veneza no 

controle da costa dalmática e, há tempos, se constituía num embargo 



para os venezianos, pois os corsários, ocultos nesse porto, prejudicavam 

mormente o comércio de Veneza no Adriático. Poder destroçar esse 

“ninho de piratas” era uma operação mui tentadora para a oligarquia 

patrícia. E nem lhes importava que o próprio rei húngaro estivesse ao 

lado da Cruzada! Uma traição a mais, uma traição a menos... E não era 

a traição a inspiradora da Cruzada? 

Montferrato julgou admissível e perfeitamente compatível com a  

“obra da libertação da terra santa”. Então, o nonagenário Henrique 

Dandolo, duque de Veneza, assumiu o comando supremo da Cruzada e 

dirigiu sua frota na operação contra Zara. 

Alguns dos integrantes da Cruzada pertencentes às classes pobres, 

ao verificarem que os verdadeiros objetivos da expedição eram bem 

diversos dos apregoados pelos eclesiásticos, abandonaram a corporação 

e regressaram aos seus lares, donde foram arrancados posteriormente, 

e, como hereges, levados às fogueiras da “santa inquisição” de Inocêncio 

III. 

Diante das pessoas escandalizadas com a transformação da 

Cruzada em instrumento da política veneziana, o papa se demonstrava 

farisaicamente apreensivo. Veneza reclamava o pagamento de um débito 

de 34.000 marcos, quantia não excessiva para os cofres da cúria 

romana. Se, realmente, o pontífice fosse contrário a essa nova manobra 

da Cruzada, teria saldado isso e tomado medidas bem outras para 

impedir a conquista de Zara, cidade cristã. Além disso, proclamava 

Inocêncio III: “É mais perdoável expiar um pequeno mal por meio de 

uma grande obra do que, deixando sem cumprir o voto da cruzada, 

regressar a sua pátria como pecadores ignominiosos”. 

Para “sua santidade”, o ataque traiçoeiro contra Zara constituía-se 

em pequeno mal!!! 

A frota dos cruzados – mais de 70 galeras e 150 navios de carga – 

abriu o combate contra Zara que, aos 24 de novembro de 1202, após 

resistir cinco dias, se rendeu às espadas, flechas e lanças dos 

“guerreiros de Cristo”. 

Os cruzados consumaram enorme morticínio, destruíram 

numerosos edifícios, apoderaram-se das riquezas da cidade e 

saquearam as igrejas. Obra perfeita e digna dos piratas do papa! 

Eis o primeiro triunfo alcançado pela Quarta Cruzada: A tomada 

de uma cidade cristã da Dalmácia, cruentada pelas espadas ungidas 

com a bênção de Inocêncio III. 

Hodiernamente, o Vaticano vive em sobressaltos porque os seus 

embustes não conseguem encobrir a verdade dos fatos vergonhosos 

praticados pelo catolicismo. 

Aconteceu, naquela época, o que era de se esperar mesmo. A sé 

romana, “indignada”, dirigiu uma mensagem aos cruzados. O hipócrita 



Inocêncio III expressava o seu “infinito pesar” por haverem os cruzados 

feito correr sangue “irmão” e infringido sua proibição de agredir terras 

cristãs. A manifestação do “pesar” pontifício limitou-se a essas 

expressões protocolares. E perdoou os “pecados” dos cavaleiros da 

Cruzada, alegando diversas justificativas. 

Ao mencionar esse fato, lembro-me de que certa ocasião, após 

haver eu comandado a destruição de um templo evangélico, o prelado 

mandante deu-me um grande abraço e manifestou-me seus parabéns 

com palavras enternecidas. E, logo em seguida, externou pelas 

manchetes dos jornais os seus sentimentos de pesar e de desaprovação 

pelo sucedido... 

Daí por diante, os autênticos objetivos da Cruzada, até então 

ocultos, começaram a se manifestar com mais nitidez. 

Nesta altura dos acontecimentos, entra em cena o príncipe Aleixo, 

herdeiro do trono bizantino, ocupado, indevidamente, por Aleixo III. 

O príncipe pretendente dispôs-se perante Inocêncio III, caso o 

pontífice patrocinasse sua instalação no trono, promover a união das 

igrejas, cujas demarches fracassaram inteiramente pela indisposição de 

Aleixo III. 

E, em nome da justiça, os chefes da Cruzada desviaram 

novamente o seu roteiro e assestaram o seu poderio bélico contra a 

capital cristã de Bizâncio. 

Os três interessados no caso – Veneza a olhar a opulência 

bizantina, o príncipe Aleixo a desejar a coroa do Império Oriental e o 

papa Inocêncio III a ambicionar a união ecumênica das igrejas que lhe 

subjugaria os católicos gregos e o fausto magnificente dos seus templos 

– sonhavam com o êxito do empreendimento e, por isso, ambos 

firmaram novo convênio, assinado também por muitos bispos, dentre os 

quais, o de Soisson, o de Trois e o de Halberstadt. 

Desde há muito que os peregrinos do santo sepulcro e os cruzados 

anteriores se tornaram o terror de Bizâncio. Ao tempo de Godofredo de 

Bulhões e Frederico Barbaroxa, esses “devotos” bandidos entraram em 

Constantinopla saqueando igrejas e conventos, incendiando e matando. 

A cúria romana, nos intervalos das “guerras sagradas” se 

encarregava de responsabilizar o Império Bizantino pelos fracassos das 

Cruzadas anteriores, criando uma verdadeira “desconfiança tradicional” 

contra Constantinopla. No transcurso do século XII, a cúria romana 

avivou no Ocidente a exacerbação religiosa contra os gregos, no intuito 

de fortalecer os projetos do papado sobre Bizâncio. 

Enquanto advertia as massas participantes da Cruzada que 

deveriam respeitar os cristãos orientais, Inocêncio III insuflava nos seus 

círculos dirigentes a “necessidade” de ser a guerra levada tanto contra 



os “infiéis”, como contra os “hereges” e contra aqueles que não queriam 

submeter-se à sé romana. 

No conceito pontifício, os que se recusassem a aceitar esta sujeição 

eram “piores do que os sarracenos”, conforme observa P. Tropp (93). 

Toda esta propagada eclesiástica que indispunha os católicos 

ocidentais contra Bizâncio estava apta a produzir os seus frutos. 

Em fins de maio de 1203, os cruzados dobraram o Peloponeso. E, 

da ilha de Andros, tomaram rumo para Constantinopla. 

A máquina estatal do Império desorganizada e a tensa luta social 

provocada, como na Europa Ocidental, pelo feudalismo desenfreado, 

não permitiram que Bizâncio oferecesse cabal resistência aos piedosos 

bandoleiros. Aleixo III fugiu enquanto Constantinopla assistia os 

horrores dos incêndios, dos latrocínios, do saque. Nem o príncipe 

Aleixo, entronizado pelas forças papais com o nome de Aleixo IV, 

conseguiu deter essa horda infernal do romanismo. Bem ao contrário. 

Suas pretensões de colocar-se à disposição de Inocêncio III para 

submeter-lhe a igreja ortodoxa, promoveram um inaudito 

descontentamento. E, em janeiro de 1204, estalou, em Constantinopla, 

uma grande sublevação popular contra o traidor Aleixo IV. 

Nesta emergência, a visão da enorme e rica cidade, que se estendia 

diante dos cruzados, excitava-lhes com novo vigor as ambições. 

A impotência de Aleixo IV o fez cair do trono. E no dia 13 de abril 

de 1204, repetidos os horrores dantescos da maldade dos “devotos 

guerreiros”, a capital bizantina caiu sob o poder dos cruzados. 

Essa agressão recebeu inteiro beneplácito eclesiástico romano. O 

ardor sádico dos cruzados, nas vésperas do assalto decisivo, alcançou 

os bispos e outros clérigos, estimulantes energéticos formidáveis. Esses 

sacerdotes absolviam fervorosamente e antecipadamente os pecados 

dos participantes da futura investida, fortalecendo-lhes a convicção de 

que a conquista da capital cristã-ortodoxa era uma obra justa e grata a 

Deus. 

Assim “dopados”, os “guerreiros de Cristo” invadiram os palácios, 

as igrejas, os depósitos comerciais, saqueando as casas, destruindo 

inapreciáveis monumentos de arte, incendiando tudo. Três dias 

duraram os selvagens excessos dos cruzados pontifícios. 

Diante dos saques, assassinatos, violações de mulheres, 

incêndios... Diante dessa orgia de sangue, o contemporâneo senador 

bizantino Nikita Joanito se expressava: “Não sei como começar e como 

concluir a descrição de tudo o que praticou essa gente ímpia”. E 

acrescentou: “Até os sarracenos foram mais misericordiosos”. E o 

historiador inglês St. Runciman (94) confirma as palavras de Nikita 

Joanito. 



Não se salvaram das mãos ávidas dos libertadores do “santo 

sepulcro”, nem as igrejas e nem os objetos sacros que nelas se 

encontravam. No seu ardor fanático e supersticioso, não deixaram um 

“santo” inteiro. Roubaram a cabeça de São Mames para presentear o 

bispo de Troyes. Roubaram o braço direito de São Jorge e os queixos de 

São João Batista para oferecê-los ao duque de Veneza. Roubaram o 

esqueleto do apóstolo André para mimosear o cardeal Pedro de Cápua. 

Roubaram uma costela e um dente do apóstolo Felipe para oferecer ao 

seu homônimo da França. Os venezianos carregaram o corpo do profeta 

Simeão e os sicilianos, o de Santa Ágata. 

Além de carregarem estes “troféus”, “defensores da fé” atingiram o 

clímax da sua maldade sacrílega com o saque da catedral de Santa 

Sofia. 

Os saqueadores embatinados não se inferiorizaram diante dos 

bandidos cobertos com a armadura de cavaleiros. Os padres atavam à 

cintura as suas batinas levantadas para terem maior agilidade nos 

movimentos e corriam por toda a cidade, entre o alvoroço generalizado, 

roubando as “relíquias sagradas”. Um deles foi o abade Martinho de 

Lintz, que, unido a um bando de cavaleiros, saqueou o célebre convento 

Pandocrator de Constantinopla. 

K. Burdach (95), baseado em cronistas daqueles tempos, informa 

que o bispo Conrado de Halberstadt, quando regressou a Turíngia foi 

precedido por um carro lotado de relíquias roubadas em 

Constantinopla. 

O Pe. Riant (96) salienta que os prelados romanos enumeraram 

com cuidado e pormenorizadamente as “relíquias sagradas” por eles 

confiscadas. 

No clímax da pilhagem e do latrocínio, o papa Inocêncio III, político 

astuto, sentiu que os católicos orientais poderiam passar a tratar os 

ocidentais “com asco e repugnância, como a cães sarnentos”. Suas 

manifestações, nesta altura dos acontecimentos, tinham em mira 

mostrar-se condoído e se credenciar simpático diante das vítimas dos 

“soldados de Cristo”! 

Hipócrita! 

É preciso, ainda, lembrar que, na orgia destruidora, pereceram 

extraordinárias obras de pintores e escultores antigos, conservadas, 

durante séculos, em Constantinopla. E muitas outras foram roubadas. 

Dandolo mandou que se levasse para Veneza a célebre obra do escultor 

grego Lisipo, da época de Alexandre Magno, que representava uma 

quadriga de bronze dourado no hipódromo de Constantinopla. 

Conserva-se até hoje na catedral veneziana de São Marcos. 



Somente na conceituação moral romana que o usucapião é 

atribuído para os objetos furtados! Do contrário, nesta hora de novo 

aliciamento do ecumenismo pontifício, teria o Vaticano de restituir 

muita coisa. 

Riquíssimas bibliotecas foram queimadas. A destruição 

monstruosa dos tesouros culturais acumulados no transcurso de 

séculos, cometida pelos clérigos e cavaleiros cruzados causou um 

incomparável prejuízo à civilização européia. O conceituado bizantinista 

inglês St. Runciman (97) manifesta que “anteriormente jamais havia 

sido cometido um crime semelhante contra a humanidade do que este 

cometido pela Quarta Cruzada”. A destruição de Constantinopla, 

efetuada sob o signo da cruz, foi um autêntico sacrilégio! 

Essa Quarta Cruzada foi, outrossim, uma gigantesca estupidez 

política, sobretudo para o papado, que viu ruírem seus planos 

ecumenistas e se constituir uma dificuldade imensa através dos séculos 

a lhe exigir sempre malabarisnos na sua arte predileta de mentir. 

Merece atenção a conduta do papa Inocêncio III que, após haver 

lamentado, por simples formalidade, o ocorrido, arrancou a máscara da 

hipocrisia e declarou que a queda de Constantinopla foi “um grande 

milagre de Deus” e que estava entusiasmado diante do fato de “passar o 

Império Grego para os latinos como resultado de um plano divino”. O 

papa encontrou uma justificativa para os cavaleiros: O saque e a ruína 

da Nova Roma eram castigos celestiais para os bizantinos por se 

haverem mantido afastados do catolicismo romano! O cronista Otto de 

Saint Blasien escreve, com franqueza, que Deus, após haver se vingado 

justamente dos bizantinos, manifestou-lhes sua misericórdia 

entregando Constantinopla aos verdadeiros cristãos. 

O papa exigiu  sua parte no Império. “Nós desejamos que a igreja 

de Constantinopla se integre, graças aos vossos esforços, à devota 

adoração ao pontífice romano”, escreveu Inocêncio III aos chefes da 

Cruzada, apressando-os a formalizar a sujeição da Igreja Grega a Roma. 

Em resultado do “feliz” desfecho dessa Quarta Cruzada, foi 

instalado o Império Latino, sendo escolhido para o seu primeiro 

Imperador, aos 9 de maio de 1204, o conde Balduíno IX, de Flandres. E 

a escolha do primeiro patriarca católico romano de Constantinopla 

recaiu na pessoa de Tomas Morosini. 

O “Novo Constantino”, como petulantemente quis ser cognominado 

Balduíno de Flandres, apressou-se a informar o papa das heróicas 

façanhas realizadas pelos cruzados em honra da igreja romana e em 

favor da libertação da “terra santa”. Chegou mesmo a convidar 

Inocêncio III para visitar a “Nova Roma”. Sugeriu-lhe, todavia, a 

convocação de um concílio ecumênico a fim de tomá-la solenemente sob 

a sua proteção. 



O papa julgou oportuna essa viagem porque sabia do risco que 

correria em Constantinopla. À distância, porém, tomou o novo Império 

sob sua tutela e ordenou aos católicos o defendessem e colaborassem 

com Balduíno. 

Planejava Balduíno estender sua autoridade sobre outras regiões 

bizantinas. Sua autoridade, circunscrita aos limites da capital 

constantinopolitana apenas, tornava ridículo o seu titulo de Imperador. 

Precisava, nesse caso, de contar com os cruzados orientados, aliás e em 

boa hora, por Inocêncio III para esse fim. 

Acontece, ainda, que a ganância dos “soldados de Cristo” falava-lhe 

mais alto do que os interesses ecumênicos do pirata Inocêncio III. 

Percebendo Balduíno que não poderia contar por muito tempo com 

os cruzados, que certamente se desentenderiam, ainda em 1204, 

empreendeu uma campanha na Macedônia e se apoderou de 

Tessalônica. Deu-se, então, o fato de que Bonifácio, o chefe supremo   

Cruzada rompeu com o “novo Constantino, o qual não lhe satisfazia  

avidez e empreendeu uma expedição contra Adrianópolis. Os cruzados 

lombardos e alemães estavam com Bonifácio. E os franceses e 

flamengos, com Balduíno. Com grandes dificuldades, Dandolo, 

Villehardonin e Luiz de Blois conseguiram um acordo. 

Reiniciaram-se as ações militares e atingiram a Grécia, 

propagaram-se pela Ásia Menor e conquistaram a Trácia. O próprio 

Bonifácio submeteu a Tesália do Norte da Grécia, a Ática, a Beócia e a 

parte sul do Peloponeso, além da cidade macedônica de Tessalônica. 

Outros nobres feudais receberam o seu quinhão. E houve condes 

de Tebas e marqueses de Corinto... 

Inocêncio III gozava do triunfo de haver subjugado a Igreja Grego-

Ortodoxa! 

Efêmero foi o seu gozo! 

O patriarca Tomás Morosini, a quem cabia convencer os clérigos da 

igreja bizantina no sentido de que aceitassem docilmente a supremacia 

do pontífice romano, tornou-se um poderoso instrumento nas mãos dos 

venezianos para lhes satisfazer os planos comerciais e políticos. 

Por essa razão é que Inocêncio III enviou, em 1205,  o cardeal 

Benedito, como seu legado, a convencer o clero grego da superioridade 

da igreja católica romana e da necessidade de se converter a ela. 

Dedicou-se realmente o cardeal legado à sua obra com energia, 

organizando numerosos debates religiosos com aquele clero. Essas 

discussões tinham um caráter abstrato e teológico, apesar de que 

reuniam grandes auditórios. E, via de regra, os clérigos gregos é que 

saíam vitoriosos dessas disputas. É verdade que isso acontecia pelo fato 

de serem esses eclesiásticos mais cultos e por contarem com o estímulo 



dos seus ouvintes absolutamente indispostos aos acenos do pontífice 

romano por conhecerem na carne a crueldade de seus soldados. 

Fracassou totalmente o cardeal Benedito. 

Em 1213, Inocêncio III enviou um novo legado, o cardeal Pelágio 

Albino, espanhol de origem. Como desde 1211, o trono patriarcal de 

Constantinopla estava vacante, Pelágio recebeu amplas faculdades de 

representante papal do Império Latino. Com medidas violetas, tentou 

convencer os gregos da superioridade da igreja romana, valendo-se de 

argumentos tais como as correntes que agrilhoavam os que não se 

convencessem. Recorreu à pena de morte para os mais obstinados, 

expulsou os monges dos conventos e fechou inúmeros templos. 

Os senhores latinos, também de sua parte, demonstravam aos 

seus súditos ortodoxos as boas qualidades do catolicismo romano: Os 

condes e os duques, os templários e os hospitalários (ordens de 

cavaleiros cruzados) saqueavam, sem piedade algum, os conventos 

gregos vizinhos dos seus domínios, apropriando-se das suas terras. 

Foram esses os meios utilizados pelo papa e seu exército para 

converter os “cismáticos” à verdadeira (?) religião! Esses métodos, 

porém, não obtiveram resultados diferentes dos obtidos pelas anteriores 

discussões teológicas. O clero grego negava-se a entrar no sistema 

hierárquico católico-romano e rechaçava a idéia de “união”. Os 

sacerdotes comuns preferiam exilar-se antes de se submeterem à 

autoridade da cúria romana. Em conseqüência, Inocêncio III se viu 

obrigado a nomear sacerdotes latinos no lugar dos gregos insubmissos. 

Mas os paroquianos gregos demonstravam-lhes pouca simpatia. 

Apelou depois o papa, já que todos esses recursos falharam, para 

as concessões em assuntos de rito. O Concílio de Latrão, em 1215, 

promulgou, por insistência de Inocêncio III, um cânon especial que 

aplicava o princípio de uma tolerância bastante ampla com relação aos 

ritos da igreja ortodoxa. Inútil também essa medida porque a população 

grega do Império Latino, inclusive o clero, se negava reconhecer o papa 

como chefe espiritual. 

Frustraram-se os planos teocráticos de Inocêncio III, em Bizâncio. 

Apesar disso, os êxitos iniciais dos cruzados fizeram crescer a 

ganância do papa, que pretendeu estabelecer também o domínio do 

catolicismo romano sobre os países vizinhos de Bizâncio. Em novembro 

de 1204, concedeu, por intermédio de um seu legado, o título real da 

Bulgária a Kaloian e consagrou como primaz o arcebispo búlgaro Basílio 

de Tirnovo. Iniciou também negociações com o clero sérvio. 

A ação ecumênica mais destacada, porém, foi a política 

empreendida pelo papa ambicioso, poucos anos depois, no intento de 

“converter” também a Rússia. Em outubro de 1207, Inocêncio III dirigiu 

uma mensagem a todo o clero e a todos os leigos russos, exigindo que a 



igreja russa se submetesse a Roma. Alegava que assim fizera a igreja 

grega e “então não parecerá um absurdo que uma fração não haja 

aceitado essa união e permaneça resistindo?” Recorreu a ameaças e 

recordou os sofrimentos dos gregos, que a Rússia poderia evitar 

convertendo-se, em tempo, ao catolicismo romano. As pretensões do 

papado eram certamente insubsistentes e não tiveram e nem poderiam 

ter conseqüências mais ou menos sérias, pois o papado não dispunha 

mais de forças reais para efetivar tão ambiciosos desígnios. 

O Império Latino, criado em resultado de conquista, teve uma 

duração raquítica. 

Nos domínios dos latinos prosseguiu permanentemente a aguda 

luta entre a população oprimida local e os senhores ocidentais. 

Construíram estes muitas fortalezas como medida de segurança e 

sustentavam guerras ininterruptas contra os seus vizinhos: o reino da 

Bulgária, os Impérios de Nicéia e de Trebissonda e o principado do 

Épiro. 

Em 1222, o príncipe do Épiro apoderou-se do reino de  

Tessalônica. Transformara-se o Império de Nicéia em um centro de 

patriotismo grego e o reduto da resistência contra os latinos. E Miguel 

Paleólogo, o imperador niceiano, em 1261, apoderou-se de 

Constantinopla e dissolveu o Império Latino, cuja existência foi de 

apenas 57 anos. Bizâncio voltou a ser um Estado independente e 

distante da órbita da hierocracia romana. 

 

.oOo. 

 

 

CAPÍTULO 15 
 

ANGLICANISMO 

E ECUMENISMO 
 

NEM TIVERA TEMPO a cúria romana de se refazer das 

decepções provenientes dos insucessos nas tentativas por subjugar os 

bizantinos e grande parte da Europa, com a Reforma do século XVI, se 

lhe escapara dos tentáculos. 

Nem se aliviara desse susto brutal e o catolicismo inglês se 

rebelara contra a sua autoridade. 

Em verdade, começou-lhe muito aziaga a Idade Moderna! 



*** 

O clero romano, ávido por se manter privilegiado, não tem 

escrúpulos por divulgar exóticas superstições e iludir o povo com as 

mais inverossímeis informações, adulterando ignobilmente os fatos 

históricos. Com a maior sem-cerimônia impinge, até nas cátedras das 

escolas, as mais deslavadas mentiras. 

Dentre as muitas delas, vem ao caso o fato do “cisma inglês”. 

Referimo-nos a “cisma” e não a “heresia”! No conceito católico 

romano o “cisma” se caracteriza pela insubmissão ao papa; e “heresia”, 

pelo repúdio a doutrinas católicas. 

Informa tendenciosamente o clero romano que a revolta do rei 

Henrique VIII foi parte da Reforma Protestante. Não é verdade!!! 

O próprio Rivaux, já nosso conhecido neste livro, reconhece que 

“ocupando o lugar do papa, Henrique VIII não quisera ser luterano e 

nem zwingliano” (98) . 

Henrique VIII sentia-se orgulhoso de sua rigidez doutrinária e era 

escrupuloso na assistência diária à missa e à confissão, também depois 

de sua revolta contra o papa. 

Escritores católicos modernos reconhecem a legitimidade da 

informação daquele compendiador de História Eclesiástica. Dentre eles, 

Georges Tavard (99), ecumenista entusiasta, declara: “O anglicanismo 

distinguiu-se do protestantismo, desde sempre”. 

O povo inglês, de origens históricas completamente diferentes das 

dos povos neo-latinos (italiano, francês, português, espanhol) guarda 

velhas tradições sobre visitas do apóstolo Paulo e José de Arimatéia à 

Inglaterra quando lhes lançaram, independentemente de qualquer jugo, 

as primeiras sementes do Cristianismo. O próprio rei Lúcio II, do século 

II, incrementou o seu desenvolvimento e, distante de influências 

estranhas, estabeleceu-o definitivamente na Inglaterra. 

Somente após a queda do Império Romano e a ascensão do 

prestígio do papa na política européia é que sofreu influências do 

catolicismo romano, que lhe deturparam a pureza. O povo inglês, 

entretanto, jamais apreciou sua submissão a Roma. Em sua “Carta 

Magna”, de 1215, aliás, aparece a cláusula: “Ecclesia Anglicana sit 

libera” (Seja livre a igreja anglicana), que os papas olhavam de soslaio 

e, para salvar as aparências diante dos povos  a si subjugados, não 

queriam ver nela uma repulsa à jurisdição papal. 

Nenhum papa da Idade Média, porém, teve a coragem de promover 

um teste para auferir os laços da adesão inglesa à sé romana. Nem se 

tentou mesmo uma experiência em face daquela cláusula 

constitucional. 



O papa Inocêncio IV reconhecia a fragilidade daquela adesão e, em 

1245, escreveu aos abades ingleses que “a igreja anglicana era um 

membro especial da mui santa igreja de Roma”. 

Durante os séculos medievais, em que os príncipes e reis da 

Europa se uniram estreitamente ao romano pontífice, o árbitro todo-

poderoso em todas as questões, seria arriscar uma cartada nessa prova 

por ser conhecida a mentalidade independente na nação anglicana. 

No início da Idade Moderna, porém, um fato imprevisto possibilitou 

a oportunidade desse teste, cujos resultados desapontaram a 

expectativa da cúria pontifícia. 

É que o rei Henrique VIII procurou obter do papa Clemente VII 

permissão para se divorciar de Catarina de Aragão e casar-se com Ana 

Bolena. 

O papa, apreensivo com as tendências wiclefianas em certos 

setores do clero das Ilhas Britânicas, via em Henrique VIII, o primeiro 

monarca inglês inteiramente submisso à sua tiara. Outorgara-lhe 

mesmo o título de “defensor fidei” (defensor da fé)  pela sua intrepidez 

na defesa dos princípios católicos contra a Reforma Luterana, 

manifestada, sobretudo, em 1521, pela sua “assertio septem 

sacramentorum”. 

Surgira, pois, a hora de testar a inteireza dessa submissão, 

porquanto ao papa interessava sobremaneira apoiar-se na Inglaterra 

como trampolim que o sustentasse entre as nações saxônicas. 

Memoremos os fatos! É imprescindível porque abundam 

informações contra Henrique VIII, denegrindo-lhe o caráter e 

desabonando-lhe a conduta ao responsabilizá-lo pela ruptura religiosa 

da Inglaterra. 

Henrique VIII se preparava para a carreira eclesiástica quando a 

morte de Artur, seu irmão mais velho, o transformou em herdeiro do 

trono inglês, ao qual assumiu, em 1509, com apenas 18 anos de idade, 

devido à vacância real causada pela morte de Henrique VII, seu pai. 

Esse era um político ambicioso que obrigara seu filho Artur a casar-se, 

aos 14 anos, com Catarina de Aragão, tia de Carlos V, Imperador da 

Alemanha, e filha de Fernando e Isabel, da Espanha. Pretendia 

Henrique VII, com esse casamento, vincular o seu reino às famílias 

mais poderosas do Continente Europeu. Por isso que, com a  morte de 

Artur, contrariando a lei da igreja romana, que exigia dispensa especial 

do papa para que alguém casasse com a viúva de seu irmão, obrigou 

Henrique, de 13 anos somente a desposar a viúva e sua cunhada, 

Catarina de Aragão. 

Com base em Levítico 18.16 (“A nudez da mulher de teu irmão 

não descobrirás; é a nudez do teu irmão”), os teólogos católicos 

romanos duvidavam do direito por parte do papa de dispensar esse 



impedimento, porque nenhuma lei eclesiástica pode-se sobrepor a uma 

lei divina. 

Após coabitarem seis anos, nas vésperas da morte de Henrique VII, 

é que o arcebispo Warhan, mesmo duvidando da validade dessa união, 

celebrou a cerimônia matrimonial com a ressalva: “Enquanto o permite 

a lei de Deus” (100). 

Deste enlace surgiram vários filhos, sobrevivendo, porém, apenas 

uma filha, Maria. 

Henrique VIII sabia que uma única vez até então – e isso no século 

XII – uma mulher reinou na Inglaterra envolvida em graves lutas civis. 

Desejava, em conseqüência e ardentemente, um herdeiro masculino que 

lhe garantisse segurança na sucessão de sua família no trono real. 

Nessa emergência e já com 36 anos de idade, resolveu abandonar 

Catarina de Aragão por não reconhecê-la esposa legítima. 

Tendo em vista ser ela ligada, por parentesco, a Carlos V, 

Imperador do Santo Império Romano Germânico, e agora rei da 

Espanha – em grane cumeada de prestígio político pela recente 

descoberta da Américas – bem como promotor civil da reação católica 

contra a Reforma, resolveu Henrique solicitar do papa Clemente VII a 

declaração de nulidade do seu casamento. 

O historiador católico Funk (101) afirma que “Clemente VII chegou 

a dar dispensa dos impedimentos que se opunham ao novo enlace”. E 

“chegou até a declarar em bula que a separação era possível fundando-

se, segundo pode coligir, do curso das negociações” – declara o próprio 

Funk – “em que a proibição de Levítico 18.16 era lei divina e, por 

conseguinte, não permitia dispensa e nem isenções”. 

A lembrança desses fatos vem muito a propósito porque é mister 

que se restabeleça a verdade histórica sobre esse assunto nos 

compêndios escolares, repletos de informações inverídicas e 

tendenciosas para sustentar a situação postiça do pontífice romano nos 

meios católicos. 

O cardeal Campegio, que havia levado a referida bula papal a 

Londres no outono de 1528, procurou estudar e resolver o impasse de 

comum acordo com o cardeal Wolsey, de Cantuária. Nesse ínterim, o 

delegado pontifício sugeriu a Catarina tomasse o véu de monja para 

evitar perturbações da ordem. “Mas, tendo a apelação da rainha ao 

papa suspenso a jurisdição de ambos os delegados [Wolsey e Campegio] 

e o processo levado a Roma”, conforme esclarece o mesmo Funk (102), 

“não só as duas universidades inglesas, mas também algumas do 

continente [essas universidades eram católicas] se deixaram inclinar a 

declarar que a união matrimonial entre cunhados era inválida. Por 

outra parte, a rainha tinha um poderoso defensor em Carlos V, a cujas 



admoestações não podia subtrair-se Clemente VII, porquanto o 

Imperador tinha então na Itália uma posição preponderante”.  

Se o papa satisfizesse as aspirações razoáveis de Henrique VIII, 

ofenderia o sobrinho de Catarina, o Imperador Carlos V, muito mais 

poderoso que o monarca inglês e uma ameaça muito mais séria. 

Clemente VII recusou a solução apresentada em sua bula de 17 de 

dezembro de 1527. E, por tática política, com o objetivo de não se 

indispor com Carlos V, negou reconhecer a nulidade do casamento de 

Henrique VIII e Catarina de Aragão. 

Saiu-se muito mal o papa! O espírito de independência, próprio dos 

ingleses, falou mais alto em Henrique VIII. O “defensor fidei” rebelou-se 

contra o pontífice romano. Vale observar-se que os papas têm concedido 

o divórcio quando lhes interessa. Napoleão e Marconi são exemplos E, 

em 1962, o Vaticano concedeu divórcio em favor de Lee Radziwill, irmã 

de Jacqueline Kennedy.  

Desiludido, viu o papa escapar-se-lhe da órbita uma grande ala do 

catolicismo. 

Em 1530, assembléia do clero inglês, que reconheceu a 

legitimidade das pretensões de Henrique VIII, endereçou-lhe, em nota 

conjunta, uma proclamação em que o reconhecia “supremo protetor, 

senhor e chefe da igreja da Inglaterra”. 

Em seguida, o parlamento aboliu as apelações para a cúria 

romana, as dispensas, as provisões, as bulas de instituição para os 

bispados, o dinheiro de São Pedro e o das anatas. 

Em 1534, outra assembléia do clero e das duas universidades 

declaram que o “bispo de Roma não era na Inglaterra superior a 

qualquer outro bispo estrangeiro”. 

E o “Ato de Supremacia Régia”, elaborado por Henrique VIII, 

também em 1534, completou a Carta Magna de 1215, sob cujas normas 

viviam os ingleses e se constituiu, outrossim, chefe da igreja anglicana. 

Na cultura católica inglesa não se solidificara a tese da primazia do 

bispo de Roma e, por isso, o rei revoltoso encontrou facilidade de ser o 

Constantino Magno da igreja nacional inglesa que, como sua co-irmã de 

Roma, se especializou em deturpar o Cristianismo. 

Nessa conjuntura, muitos espíritos retos e ávidos por um retorno 

ao Cristianismo neotestamentário, tentaram diversas mudanças. Com a  

ascensão de Eduardo VI, em 1547, o Conselho do rei-infante propôs 

aplicar algumas normas da Reforma. Foi, então, abolido o celibato 

eclesiástico, substituído o latim pela língua inglesa nas funções 

litúrgicas e aboliu-se o aspecto sacrificial da missa. 

Por determinação desse Conselho, Cranmer, em 1549, compôs o 

Livro de Oração Comum, como substituto do missal latino. O mesmo 

Cranmer, em 1552, publicou um outro Livro de Oração Comum, mais 



radical porque o anterior seguia mui próximo ao missal latino e não 

satisfazia os desejos de reforma. Com este segundo Livro de Oração 

Comum, Cranmer supunha haver estabelecido na Inglaterra uma igreja 

expurgada dos resquícios da idolatria. 

Ao perceber, porém, sob a influência de John Knox, a inexatidão 

desse fato, aprofundou o seu trabalho de expurgo das doutrinas 

heréticas e na Rubrica Negra, salientou a rejeição da presença real de 

Cristo na hóstia, o purgatório, o culto à Virgem Maria e aos santos e 

muitas práticas católicas como as observâncias da quaresma e o uso da 

água benta. Lamentavelmente, a hierarquia eclesiástica permaneceu. 

Mas essas tentativas foram de rápida duração, como curto foi o 

reinado de Eduardo VI, falecido em 1553. 

Sucedeu-lhe Maria, a única sobrevivente dos filhos de Henrique 

VIII e Catarina de Aragão. Além de católica, facilmente influenciada 

pelos acenos ecumênicos do pontífice romano, repeliu todas as leis 

eclesiásticas criadas por seu pai e, com muito mais violência, rejeitou 

as normas de retorno ao Cristianismo adotadas por Eduardo VI, 

porquanto o seu escopo máximo era levar a igreja anglicana à 

reconciliação com Roma, que lhe propunha apoio para um longo 

reinado. Suas pretensões ecumenistas não vingaram porque seu curto 

governo não lhe pôde assegurar êxito duradouro. 

Isabel, sua sucessora, em 1559, resolveu prosseguir a obra de 

Henrique e Eduardo. Renovou, então, o Ato de Supremacia Régia e, pelo 

Ato de Uniformidade em Religião, restaurou o segundo Livro de Oração 

Comum, de Eduardo VI. Impôs-se o título de “governador supremo” em 

vez de chefe supremo da igreja, adotado por Henrique VIII. 

Como governador supremo – qual papisa anglicana – competia-lhe 

nomear os bispos e a coroa se tornou em fonte de toda a jurisdição 

eclesiástica. Mandou sagrar Mattew Parker arcebispo de Cantuária, 

enquanto os bispos antigos, com exceção do bispo Kitchin (de Llandaff) 

não quiseram submeter-se à sua coroa. 

Desde então é que o episcopado anglicano ficou sujeito ao trono 

real e tem de prestar fidelidade ao rei. Cada bispo, de joelhos, deve, 

diante dele, repetir: “Pelo presente, declaro que Vossa Majestade é o 

único governador supremo deste Vosso reino tanto nas coisas 

espirituais e eclesiásticas como nas coisas temporais... e reconheço que 

só de Vossa Majestade recebo o dito bispado, assim como as 

espiritualidades e temporalidades dele”. 

Em 1563, os “Trinta e Nove Artigos de Religião” foram sancionados 

por Isabel, os quais trouxeram para a igreja anglicana mais alguns 

princípios calvinistas. Como resultado, em 1570, o papa excomungou 

Isabel e proibiu aos católicos romanos participarem do culto nas igrejas 

paroquiais. 



Isabel, como acontece com o papa, absolutamente alheia aos 

ditames neotestamentários, desejou criar uma igreja à sua moda. Nem 

romana e nem protestante, pretendeu desembaraçar-se dos católicos 

romanos rebeldes e dos protestantes exilados por Maria, sua 

antecessora, que regressavam do Continente supondo que a Reforma na 

igreja anglicana era completa. 

Uma grande ala alimentava o anelo de um retorno total às fontes 

bíblicas e, apesar das manobras isabelianas, exerceu grande influência 

para uma purificação da religião, inclusive a extinção da forma 

episcopal da organização eclesial, por reconhecê-la espúria à 

eclesiologia cristã. Denominaram-se puritanos e muitos, desanimados, 

abandonaram o anglicanismo por considerá-lo impermeável. 

Os que, apesar de contrariados, persistiam nas pretendidas 

purificações, na Conferência de Hampton Court, em 1604, no reinado 

de Jaime I, a título de menosprezo, foram reconhecidos como Partido da 

Igreja Baixa. Desde essa Conferência, o anglicanismo passou a ter as 

duas facções, a Igreja Baixa e a Igreja Alta, ambas, porém, sob o 

controle da igreja da Inglaterra. Não passam de dois partidos dentro de 

uma só comunhão religiosa. 

Facções, aliás, ocorrem também no catolicismo romano ainda hoje, 

por quanto, além do rito latino, há o rito bizantino, o alexandrino, o 

antioqueno, o armênio e o caldeu. Assim como os dois partidos se 

submetiam à autoridade do anglicanismo, todos estes ritos (ou partidos) 

se sujeitam ao romanismo. 

Ao tempo de Isabel, apesar de sua instabilidade espiritual, o grupo 

da Igreja Baixa desfrutava de francas simpatias do arcebispo Parker e 

pôde pregar livremente os grandes princípios evangélicos, como a todo-

suficiência do sacrifício do Calvário com a conseqüente rejeição do 

ritualismo, sacramentalismo e sacerdócio sacrificial. Nesta época do 

reinado elisabetano, esse grupo fortemente influenciado pelos princípios 

evangélicos, pôde, outrossim, divulgar a eclesiologia neo-testametária, 

cujo aspecto mais importante é a igreja invisível composta somente dos 

salvos, isto é, daqueles que, pelo arrependimento e pela fé, aceitaram 

Cristo como seu Salvador único e todo-suficiente. 

Incontestavelmente, nesse período, o anglicanismo gozou de uma 

grande profilaxia das superstições católicas e uma “real mudança 

doutrinária”, como lembra o Dr. W. H. Frere, um dos expoentes do 

anglo-catolicismo (103). Sua aversão ao romanismo levou-o a não 

considerá-lo como um co-irmão, mas sim como apóstata. 

Durante o reinado de Isabel, o pontífice romano se utilizou de 

todos os recursos para neutralizar os esforços evangelísticos da Igreja 

Baixa sobre as outras tendências anglicanas. Obteve algum resultado, 

pois conseguiu sustentar muitos dos seus princípios na Igreja Alta. 



As duas forças do anglicanismo – a da Igreja Baixa, apregoando os 

princípios evangélicos, sobretudo o da salvação pela fé em Cristo, e a da 

Igreja Alta, dos “romanizantes”, enfatizando conceitos católicos em sua 

eclesiologia – que nunca se entenderam, acabaram por se radicalizar 

com a morte de Isabel, em 1625. 

Desde esse tempo é que a Igreja Alta, a nata do anglicanismo, 

tornara-se uma facção grandemente sujeita à influência das doutrinas 

católicas, mantendo-as sempre vivas no vai-e-vem da política religiosa 

nacional. Seus teólogos – fixe-se bem isto! – defendiam e defendem 

sempre a igreja como organização divinamente instituída e necessária à 

salvação, intermediária e dispensadora da graça através dos seus 

sacramentos. Para eles, o anglicanismo, como sua organização 

hierárquica, seu ritualismo e sacramentalismo, seria a verdadeira igreja 

de Cristo, à qual deveria pertencer todo aquele que desejasse ser 

membro do corpo místico de Cristo. Nutre a mesma empáfia do 

catolicismo romano e do catolicismo grego! 

Seus componentes, tais como o arcebispo Land, de Cantuária, e 

seus fiéis, ao tempo de Stuart, não aceitavam o anglicanismo como 

igreja da Reforma e incriminavam os puritanos, vítimas de suas 

violências. Concediam ao papa uma primazia de honra (mas não de 

jurisdição, atribuída somente ao rei). Rejeitavam a Rubrica Negra do 

Livro de Oração Comum e criam na presença real de Cristo na hóstia e 

na confissão auricular. 

Nos meados do século XVII, deflagrou-se uma verdadeira 

revolução. As forças populares da Igreja Baixa não se submetiam às 

pretensões dos “romanizantes” da Igreja Alta e, em 1645, o próprio 

arcebispo Land foi executado, participando de igual infortúnio, em 

1649, o rei Carlos I. 

Sob os Cromwells houve uma trégua em que, como religião oficial, 

o anglicanismo foi substituído pelo presbiterianismo e proibido o uso do 

Livro de Oração Comum. 

Com a restauração do trono, em 1660, assumiu a coroa o rei Calos 

II, que repôs o anglicanismo como religião oficial do Reino e tentou uma 

conciliação entre as duas alas. Com o seu Ato de Uniformidade, em 

1662, impôs um novo Livro de Oração Comum, baseado no segundo 

Livro, de 1548, com o intento de agradar o partido da Igreja Alta. 

Restaurou também a chamada Rubrica Negra para satisfazer os do 

Partido da Igreja Baixa. 

Essa política conciliatória foi efêmera porque, em 1688, Guilherme 

de Orange pendeu para os puritanos. 

Infelizmente, estes, como aliás o próprio Lutero, não tiraram todas 

as conclusões lógicas decorrentes da tese evangélica da salvação pelo 

arrependimento e pela aceitação de Jesus Cristo como ÚNICO Salvador. 



Afinal, aceitavam uma igreja invisível, mas queriam-na atrelada ao 

prestígio político. As pressões do meio ambiente não lhes permitiram 

vislumbrar na eclesiologia neo-testamentária as igrejas locais, 

independentes e democráticas, livres absolutamente de quaisquer 

liames com os poderes da terra. 

E, realmente, toda vez que se pretende amparar o Reino Espiritual 

de Deus com os reinos do mundo, sucede a apostasia e a negligência. 

Ofuscados pelas posições obtidas no reinado de Orange, os 

puritanos – a Igreja Baixa da Inglaterra – resvalaram  para a frieza e 

letargia e sofreram as tendências católicas sempre acentuadas que lhes 

minavam as bases. 

Foi por este tempo que John Wesley surgiu como um emissário de 

Deus para sacudir a igreja da Inglaterra. O seu movimento reavivalista 

de “Renovação Evangélica” pôde reunir os descontentes com a situação 

reinante e criar uma nova denominação chamada metodista que, 

infelizmente, carregou como herança uma grande carga catolicizante. 

Ocorreu esta debilidade espiritual na fase histórica da inauguração 

do ciclo de ferro ao encerrar-se o ciclo de ouro procedente das grandes 

Descobertas Marítimas. 

Até os meados do século XVIII, a fundição de ferro era efetuada 

com o carvão vegetal. Em 1753, com a descoberta de Darby, o carvão 

mineral passou a ser utilizado nessa operação. A exploração das 

hulheiras trouxe para a Inglaterra a liderança na chamada civilização 

siderúrgica pela ordem de capacidade de suas jazidas. 

O fascínio do monopólio industrial inglês no mundo inteiro 

esvaziou da Religião oficial anglicana todo o conteúdo espiritual, 

transformando-a num gélido tradicionalismo a enfeitar certos atos 

sociais. 

E prosseguiu no plano inclinado do relaxamento, cujo abismo é a 

pretendida mistura da Sagrada Escritura e a tradição para arranjar 

uma autoridade final em matéria de fé. 

Constata-se nessa decadência religiosa o fato inconteste do recurso 

à tradição para se coonestar os extravios doutrinários e morais, isto é, a 

apostasia. 

Na Inglaterra, as multidões permaneceram tradicionalmente 

anglicanas sem quaisquer convicções definidas. São como as do Brasil 

católico. 

A Igreja Anglicana, a “veterana instituição de nobres memórias 

históricas”, o “monumento de antiga sabedoria”, o “importante braço de 

fortaleza política”, o “grande órgão nacional”, a “fonte de vasta vantagem 

popular”, a “testemunha e mestra da verdade religiosa” – são todos 

esses encômios brotados na habilidade jesuítica do cardeal Newman 

(104) – jamais se tornou limpidamente evangélica. 



Nos inícios do século XIX, o rei perdera totalmente o interesse 

sobre a religião oficial, pois que não lhe servia mais como peça 

imprescindível na engrenagem política. Realmente, outras forças 

surgiram – e mais eficientes – na estrutura político-social do Império 

Inglês. 

Nesta situação de inferioridade, permitiu-se acentuada infiltração 

romanista porque, enquanto os poderes políticos ingleses descuravam, 

por incúria, a situação religiosa do povo, o papado, cuja função é 

implantar-se, por manobras aparentemente religiosas, no domínio das 

consciências, à sorrelfa, permeou entre a Igreja Alta a idéia da 

necessidade do estudo de sua posição em face do catolicismo romano. 

A civilização siderúrgica liderada pela Inglaterra inspirou-se no 

utilitarismo de James Mill e de Bentham, posteriormente desenvolvido 

até o associanismo de Stuart Mill. E esse utilitarismo, tão a gosto dos 

oportunistas, embasa a tendência anglicana de “catolicização”. 

Então, os grupos que, durante muito tempo, permaneceram em 

posição de retaguarda na defesa dos princípios católicos, em 1833, com 

o Movimento de Oxford, reagiram contra o longo período de predomínio 

da Igreja Baixa, e fizeram a Igreja Alta da Inglaterra enfunar-se com os 

ares ascencionais da Escola Landiana (William Land), que se 

caracterizou por uma avalanche de “catolicização” promovida pelos 

“Tractarians”. Esses começaram, na primeira metade do século XIX, 

uma campanha em prol da restauração do ritual católico. 

O principal mentor dessa avalanche foi John Henry Newman, que, 

em 1845, subjugou-se a Roma, levando consigo muitos dos seus 

adeptos. 

Outros dos seus adeptos, que não o conseguiram, criaram o núcleo 

chamado Partido Anglo-Católico. Desenvolveu-se este rapidamente e 

mantém, com os “Trinta e Nove Artigos” expostos no Tract. XC, de 

Newman, a interpretação catolicizante. Atualmente, a Igreja Alta, que 

domina o anglicanismo, está inteiramente minada por essa corrente. 

Esse anglo-catolicismo, o continuador da Igreja Alta, embasado no 

Movimento de Oxford, que, mesmo sem aderir a Newman, quando do 

seu ingresso na ala romana do catolicismo, começou procurar na Igreja 

Anglicana a Igreja Una Sancta Católica e Apostólica em plena ligação 

com a Igreja da Idade Média e com a antiga patrística. Esse contacto 

com a patrística tem despertado entre os anglo-católicos um grande 

interesse pela tradição e conseqüentemente afastamento cada vez maior 

da Sagrada Escritura. Tudo bem ao gosto das tendências neo-

modernistas. 

Evidentemente que esta situação levanta o problema da união com 

as igrejas católicas ortodoxas, mantenedoras da tradição patrística 

grega e com a igreja romana. 



Nessa linha de renovação catolicizante do anglicanismo é que o 

Movimento de Oxford e o seu resultante anglo-catolicismo elaboraram 

uma teologia da unidade, a qual, hoje, domina o Concílio Ecumênico 

das Igrejas. 

Como reação à Igreja Baixa, que se distinguiu por uma tendência 

protestante, o Movimento de Oxford – à sua frente Newman – 

apresentou a célebre teoria dos ramos, em que excluía taxativamente o 

protestantismo. Segundo essa teoria, à imitação da Trindade, a igreja 

seria uma em três. O catolicismo romano, a ortodoxia oriental e o anglo-

catolicismo seriam os três ramos de uma única e mesma igreja. 

Aos olhos do próprio Newman, mentor desse Movimento, essa 

unidade católica era mais do que autêntica, devendo-se  a priori excluir 

o protestantismo por sentir ele, isto é, o cardeal Newman, um “profundo 

desprezo pelos evangélicos” (105). O ecumenismo apregoado, enfim, por 

ele resumiria nesta união da Igreja Anglicana, Igreja Ortodoxa e Igreja 

Romana, depois de se extirpar dos seus meios todos os elementos 

protestantes e tendências evangélicas. Esta é outra demonstração de 

que os anglicanos não aceitam a condição de serem uma denominação 

protestante. 

Na “Apologia pro Vita Sua”, Newman, o teólogo anglo-romano do 

ecumenismo, exalta a “apostolicidade de Roma” e a “catolicidade 

anglicana”. Como bom herdeiro das tendências catolicizantes da Igreja 

Alta, repudiava o luteranismo e o calvinismo como “heresias que 

repugnam à Escritura, nascidas há três séculos e anatematizadas tanto 

pelo Oriente como pelo Ocidente” (106). 

Grave empecilho, porém, se atravancou em sua arrancada 

ecumenista. É que, em 1870, Pio IX proclamara o dogma da 

infalibilidade papal, colocando-se como centro único para onde deve 

convergir toda a estrutura católica. 

Não se conformou Newman e, publicamente, protestou contra essa 

promulgação. Escrevendo ao bispo Ullathorne, declarou: “Roma deve 

ser um nome a iluminar o coração em todas as épocas; e a função 

próprio de um concílio, quando aparece uma grande heresia ou outro 

mal qualquer, é a de inspirar esperança e confiança nos fiéis. Agora, 

porém, temos a maior reunião jamais havida [referia-se ao Concílio 

Vaticano I, que propiciou a definição do dogma infalibilista], e está em 

Roma, a nos infundir, pelos órgãos acreditados de Roma e de seus 

partidos (tais com o Civiltà, o Armonia, o Univers e o Tablet) nada 

menos que temor e desmaio! Quando estamos todos em sossego e em 

dúvidas, - ao menos praticamente, ainda que não doutrinariamente – 

levanta-se a idéia de que o santo padre é infalível; repentinamente 

surgem trovoadas no céu claro e se nos avisa que nos preparemos para 



alguma coisa, não sabemos qual, que virá provar nossa fé, não sabemos 

como; nenhum perigo iminente há de que nos devamos precaver, mas 

vê-se criada uma grande dificuldade. Será esta a função de um concílio 

ecumênico?!” 

E o cardeal romano, ecumenista entusiasta, prossegue em suas 

queixas: “Que temos feito nós para sermos tratados como jamais dantes 

se tratou um fiel? Quando uma definição de fide se torna um luxo de 

devoção e não uma necessidade dura e penosa?! Por que uma facção 

insolente e agressiva se permite entristecer o coração do justo, a quem o 

Senhor não amargou? Por que não nos deixam, já que vimos buscando 

a paz e não havemos pensado mal?” 

Newman sentiu o tropeço causado pela definição de 1870 contra a 

arrancada unionista e, na consciência da sua inconformidade, taxa os 

bispos favoráveis ao infalibilismo de “facção insolente e agressiva” e, 

prosseguindo em sua carta-desabafo, adverte: “Pense-se, ainda, no 

estoque de escândalos pontifícios de dezoito séculos, dos quais boa 

parte já revelada, e outra ainda por vir”. E, sem rodeios, considera o 

novo dogma como uma “praga”. 

“Tendo sempre diante de mim”, prossegue o purpurado católico 

romano, “tais pensamentos, pergunto-me a mim mesmo se devo ou não 

tornar públicos meus sentimentos. O que faço é suplicar aos primitivos 

doutores da igreja (Agostinho, Ambrósio, Jerônimo, Atanásio, 

Crisóstomo e Basílio), cuja meditação poderá decidir o assunto, para 

que nos aguardem dessa calamidade” (107). 

O papa Pio IX e os jesuítas se exasperaram contra o cardeal 

Newman. E todas as “festas” que lhe foram feitas por se haver 

“convertido” do catolicismo anglicano para o catolicismo romano se 

transformaram em desprezo e frieza, no seu isolamento em 

Birmingham. 

Ao se tornar do conhecimento público essa carta, o órgão pontifício 

Civiltà, redigido pelos jesuítas, se encarregou de lhe dar uma resposta, 

com as seguintes expressões: “Não percebe o senhor que é a tentação 

que o está levando a ver tudo negro? Se os santos doutores que o amigo 

cita, Ambrósio, Jerônimo, etc. não decidem a controvérsia como o 

deseja, a coisa não é, como a protestante Pall Mall Gazette o imagina, 

porque não queiram ou não possam intervir nela, mas porque estão eles 

de acordo com São Pedro e com a solicitação da maioria. Queria o amigo 

que fizéssemos uma procissão com vestidos de saco e cinza a fim de 

evitar o chicote da definição duma verdade?” (108). 

E o órgão clerical francês L’Univers (109) foi muito mais severo em 

sua repulsa ao “respeitável converso”, recomendando-lhe que fosse 

“mais cuidadoso no que diz”. 



Anteriormente à proclamação do dogma da infalibilidade papal, a 

própria “conversão” de Newman ao catolicismo romano, ocorrida em 

1845, trouxera sérias dificuldades para a tendência ecumênica do 

Movimento de Oxford. Escrevendo a Felipe de Lisle, depois de 

reconhecer essa circunstância, recomenda: “Quero eu dizer que farão 

mais por nós, continuando onde estão do que convertendo-se” (110). A 

conversão no sentido católico romano e acontecida com Newman é 

apenas uma adesão intelectual e social à seita. Não se trata, pois, de 

conversão no sentido evangélico, que envolve arrependimento e fé em 

Cristo, único e todo-suficiente Salvador, com a conseqüente doação 

integral do crente ao Redentor. 

Nessa conjuntura do Movimento de Oxford, desempenhou 

relevante serviço no objetivo de sua permanência, o tractariano Edward 

Pusey que, a exemplo do bispo católico Doyle, da Irlanda, advogava 

relações amistosas entre anglicanos e romanistas. 

Apesar dos percalços criados pelo cardeal católico romano Henry 

Manning, de Westminster, Pusey apresentou o seu pensamento sobre a 

união da igreja da Inglaterra com a igreja de Roma, com a publicação 

dos seus três volumes intitulados Eirenicon. Com o primeiro deles, 

lançado em 1865, em forma de carta aberta, dispôs-se francamente à 

luta com Manning. Propunha uma espécie de irenismo: dos anglicanos 

queria uma interpretação elástica dos “Trinta e Nove Artigos” para não 

ferir susceptibilidades com os roma nos; e do romanismo solicitava 

esclarecimentos sobre pontos de disciplina e algumas práticas de 

devoção popular, como indulgências, purgatório e marianismo. 

Declarava nesse primeiro volume do seu Eirencon que não tinha 

nenhuma dificuldade em acatar os decretos dogmáticos do Concílio 

Tridentino. 

Se Pusey houvesse examinado detidamente os artigos dos decretos 

desse Concílio, verificaria que esses pontos sobre os quais julgava 

serem meros pontos de disciplina ou práticas de devoções populares se 

constituíam realmente em partes integrantes da dogmática daquele 

Concílio dos anátemas. 

Com a divulgação dessa obra, Pusey precisou enfrentar uma longa 

série de incompreensões entre os seus domésticos na seita e dos 

círculos romanos. 

O seu próprio ex-colega do Movimento de Oxford, Newman, agora 

cardeal, tomou atitude hostil e, descaradamente, em sua “Carta ao Rev. 

Pusey”, de 1866, negava a prática daquelas devoções católicas. 

Recorde-se que a crise consequente da conversão de Newman ao 

catolicismo romano propiciou ambiente para a instalação da Associação 

para a Promoção da União da Cristandade, levada a efeito em 1857, por 

F. Georges Lee, sacerdote anglicano. Como agrupamento ecumênico, 



defendia a união orgânica das igrejas anglicana, romana e ortodoxa. No 

interesse dessa aproximação coletiva de organização para organização, 

Lee fundou o jornal The Union, em 1863, que em vista de sua ampla 

aceitação, passou a  ser chamado The Union Review. 

Dentre os membros fundadores da Associação para a Promoção da 

União da Cristandade, estavam católicos romanos, como o arquiteto A. 

W. Pugin, entusiasta do estilo gótico, e Ambrose Phillips de Lisle, bem 

como alguns sacerdotes romanos liderados pelo teólogo William 

Lockhart. 

Ao tempo em que o cardeal romano Weiseman, de Westminter, 

aplaudia o entusiasmo da Associação, o bispo anglicano A. Pemrose 

Forbes, de Brechin, fazia suas restrições sobre a pretendida imitação do 

sistema romano em seus mínimos pormenores de disciplina. 

O desastre fatal para a Associação proveio da guarida que Lee, na 

ânsia incontida de aproximação, deu a padres católicos romanos 

suspensos do uso de ordens em suas respectivas dioceses. E, em 16 de 

setembro de 1864, sob o pontificado do papa Pio IX, o Santo Ofício de 

Roma, pela carta “ad omnes episcopos Anglicae”, condenou a 

Associação. 

Lee, o seu mentor, todavia, não esmoreceu com esta repulsa por 

parte de Roma. Decidiu-se por outros métodos. Com um grupo de 

amigos, estabeleceu a Ordem da Reunião Orgânica, de feições semi-

clandestinas, mediante a qual intentava reforçar as ordens da igreja 

anglicana com transfusões de ordenações conferidas por bispos 

ortodoxos e romanos. Desvanecido dos resultados desse intento, ele 

mesmo empreendeu tentativas para, clandestinamente, se fazer sagrar 

bispo. Frustrado, ainda desta vez, veio a falecer em 1902. 

Na época, todavia, em que Pusey se engalfinhava com o cardeal 

Newman e o desassossegado Lee estava estonteado com a bordoada de 

Pio IX, realizava-se em 1867, em Lambeth, o palácio londrino do 

arcebispo de Cantuária, a primeira conferência dos bispos anglicanos 

com o escopo de examinarem os seus problemas. Em 1888, um outro 

encontro desse gênero decidiu estudar possíveis condições para uma 

reunião de todos os grupos religiosos ingleses. 

Observe-se que até 1888, o episcopado anglicano não tomara 

nenhuma iniciativa oficial ou oficiosa respeitante ao interesse 

ecumenista de Oxford. Apenas do episcopado anglicano, ergueram-se 

vozes individuais e esparsas. 

A assembléia dos bispos anglicanos de 1888, lembrando inclusive 

a igreja episcopalina dos Estados Unidos, adotou uma resolução 

conhecida por Quadrilátero de Lambeth, pela qual se propunham 

quatro condições em vista da possibilidade de uma futura união entre 

as diversas alas do anglicanismo, isto é, aceitação: a) das Sagradas 



Escrituras; b) do símbolo dos apóstolos e do símbolo de Nicéia; c) do 

batismo e da ceia do Senhor como sacramentos; d) do episcopado 

histórico mesmo adaptado em cada país às condições de suas formas 

governamentais. 

Esta última cláusula visava, de modo especial, a igreja 

episcopalina dos Estados Unidos não tutelada como religião oficial. 

É verdade que essas esperanças unionistas de Lambeth não 

objetivavam a ala romana do catolicismo que mais se distanciara do 

anglo-catolicismo com o dogma da infalibilidade do papa, proclamado 

em 1870. Bem assim, os ânimos anglos se exaltavam com a hostilidade 

do cardeal Manning, que declarava: “A Igreja das Inglaterra deve ser 

reconhecida como a mãe de todas as aberrações intelectuais e 

espirituais que hoje cobrem a face da Inglaterra” (111). 

Esse episcopado histórico que sempre se considerou a base 

angular da estrutura institucional da igreja anglicana que apenas  em 

1888, desenvolveu os primeiros estudos no sentido de um 

congraçamento futuro entre os grupos do anglicanismo, sem manifestar 

interesse oficial por quaisquer entendimentos com Roma, nem se 

abalou com as atitudes do supremo hierarca católico romano Leão XIII 

que, em 1896, declarou nulas as ordenações anglicanas. 

Em 1920, processou-se outra conferência de Mabeth, em que os 

bispos anglicanos reiteraram as condições do quadrilátero. Submisso, o 

arcebispo de Cantuária, Randall Davidson, propôs que, para 

entendimento com Roma, o episcopado anglicano se submetesse a uma 

reordenação sob condição (sub conditione) por bispos católicos romanos. 

Em março de 1923, os anglicanos, em Malines, propunham-se 

“deixar de lado a controvérsia dogmática para considerar sob o domínio 

prático os métodos possíveis, pelos quais, se fosse estabelecida uma 

medida de acordo razoável em matérias doutrinais, a comunidade 

anglicana globalmente poderia ser levada à união com a  santa sé, que 

começaria por ser mais ou menos completa” (112). 

Poder-se-ia imaginar que, em face dessas conclusões e destes 

propósitos, muitos anglicanos adeririam imediatamente ao catolicismo 

romano e, pelo menos, alguns bispos anglicanos aceitariam a 

reordenação sub conditione administrada por prelado romano. 

Não aconteceu assim! A “conversão” de Newman trouxe embaraços 

sérios para a arrancada ecumenista, posta em plano coletivo. 

Qualquer observador objetivo constata que a “conversão” ao 

catolicismo enfraquece o ideal de reunião orgânica. De fato, como no 

seio do catolicismo romano, também no anglicanismo há várias 

tendências teológicas. E as conversões individuais enfraquecem o 

anglo-catolicismo (o grupo anglicano mais permeado de romano 



catolicismo), porque acontece uma oscilação mais para o lado da Igreja 

Baixa. Em conclusão prática, reconhecem os ecumenistas anglo-

católicos haver imprudência em pretender fomentar sistematicamente 

as conversões individuais ao catolicismo romano. 

O pontífice romano constatou também a mesma dificuldade. Leão 

XIII, já em 9 de maio de 1897, por sua encíclica “Divinum illud”, ao 

mencionar a oração pela unidade dos cristãos a ser repetida durante os 

nove dias que precedem o Pentecoste, destacava que, oficialmente, não 

visava tanto as conversões individuais, mas antes a aproximação 

orgânica. Isto é, o ingresso total do anglicanismo ao catolicismo 

romano, com a submissão absoluta de toda a sua hierarquia à tiara 

papal. 

Mesmo no seio do anglo-catolicismo, nas conversações de Malines, 

efetuadas nas três primeiras décadas do século XX, havia elementos 

discordantes que prejudicavam o trabalho do cardeal Mercier, arcebispo 

católico romano, em sua ação sobre as coletividades tendo em vista as 

aproximações orgânicas. 

Dentre eles, destacamos Beresford Kidd, historiador de valor e de 

uma dureza polida contra o pontífice romano, cujas intervenções nos 

debates davam segurança ao arcebispo de Cantuária, Randall 

Davidson, um pouco timorato. Charles Gore, bispo de Oxford, claro na 

franqueza do seu anti-papismo, não concordava com a conclusão 

apressada de alguns, que consistia nesta observação: do anglo-

catolicismo ao catolicismo romano não vai a distância que se  encontra 

no interior do próprio anglicanismo entre o anglo-catolicismo e os 

teólogos de opinião “baixa igreja”. 

Por parte do catolicismo romano, o cardeal Mercier, de Malines, foi 

um dos personagens exponenciais no afã de trazer os católicos 

dissidentes da Inglaterra para o jugo do papa. Reconhecendo-o, por 

isso, autoridade no assunto, é que o mencionamos como defensor 

também da reconciliação coletiva e a reunião orgânica das igrejas. Aliás, 

em sua carta pastoral de janeiro de 1924, ressalta “a necessidade de 

um esforço no sentido da unidade que não se dirija a converter 

indivíduos, mas aproximar igrejas”. 

O relato de todos esses acontecimentos nos demonstra à saciedade 

o jogo das paixões, a trama da política eclesiástica e a ânsia de poder. 

Destaca-se nesses fatos a ausência absoluta da “mentalidade 

evangélica” distinguida pelo interesse da salvação das almas. No bojo do 

ecumenismo – e recordemos que ecumenismo é heresia! – é acentuada a 

antipatia pelo proselitismo! 

O ecumenismo, sem lastro bíblico, erra – e não poderia acontecer 

de outro modo! – no seu método. A conversão a que ele se refere se 

constitui em mera adesão, em humilhante subserviência a um chefe 



terreno. Mas, nem isto aceita de indivíduos isolados, porque quer 

atrelar à “sedia gestatoria” (é o trono de ouro em que o papa é 

carregado nos ombros dos soldados da “guarda suíça”, o seu exército), 

em reunião orgânica, todas as formas do catolicismo do mundo. 

O método evangélico de salvação de cada alma consiste na 

conversão do pecador arrependido a Cristo, o único e todo-suficiente 

Salvador. 

Mesmo que um indivíduo aceite intelectualmente todos os 

princípios cristãos e renuncie, por isso, todas as formas religiosas 

engendradas pelos homens, mas não passe por uma experiência pessoal 

de conversão, não se tornará ovelha do único e supremo Bom Pastor – 

Jesus Cristo – que, no Gólgota, deu “a Sua vida pelas ovelhas” (João 

10.11). 

 

.oOo. 

 

 

CAPÍTULO 16 
 

QUEM ESTÁ 

NA MIRA DO PAPA? 
 

O DISTINTIVO BASILAR da Mensagem Bíblica é o 

encaminhamento dos homens para Deus. A vinda de Jesus Cristo a este 

mundo não teve outro objetivo senão o de resgatar-nos do poder do 

pecado e possibilitar-nos o retorno ao Pai. “Eu sou o caminho... 

Ninguém vem ao Pai, senão por Mim” (João 14.6). 

Em verdade, por isso Jesus Cristo é a única religião! 

Etimologicamente, religião não é um sistema ou conjunto de 

doutrinas de moldes preternaturais e de ritos simbólicos. Mas religião 

quer dizer o ato de ligar de novo. 

O pecado provocou a ruptura do homem para com Deus. Jesus 

Cristo, alçado à Cruz, destruindo o pecado, possibilitou a sua 

religação com Deus. 

Se a criação da humanidade fora resultado do amor de Deus, a sua 

Redenção é a superabundância desse amor a se derramar sobre o 

pecador! 



“Porque Deus amou ao mundo de tal maneira que deu o Seu 

Filho unigênito para que todo aquele que nEle crê, não pereça mas 

tenha a vida eterna” (João 3.16). 

Jesus Cristo, morto na Cruz, é a infinita prova do amor de Deus 

para conosco!  (Romanos 5.8). 

“Quam pretiosum sis, si Factorem non credis, interroga 

Redemptorem”. Quem não reconhece o seu valor por haver sido criado 

por Deus, deve reconhecê-lO em Cristo Jesus, o Salvador, que, como 

Cordeiro imaculado e incontaminado (1ª Pedro 1.19) pagou o Seu 

preciso sangue por preço de nosso resgate. 

Jesus Cristo, o único Mediador (1ª Timóteo 2.5), por ser, ao 

mesmo tempo, Deus e Homem, é a única religião. “Importa que o 

Filho do homem”, dissera Ele, “seja levantado” (João 3.14). E 

“quando for levantado da terra, todos atrairei a Mim”  (João 12.32). 

Crucificado, tornou-se Jesus Cristo a única religião a conduzir os 

homens a Deus, atraindo todos para uni-los todos no amor do Pai. 

“Para que sejam um, como Nós somos Um” (João 17.22). 

O Pai em Cristo e Cristo nos pecadores redimidos – aqueles que 

crêem nEle para a vida eterna – “para que sejam perfeitos na 

unidade” (João 17.23). 

A união com Deus é que produz a verdadeira unidade espiritual 

entre os salvos pela fé em Cristo Jesus! 

Ele, a única religião, é o único centro magnético a atrair e a unir 

todos os cristãos! “Todos vós sois um em Cristo Jesus”!, proclamava 

Paulo (Gálatas 3.28). E esses, enlaçados espiritualmente na imensa 

unidade da Família dos filhos de Deus (2ª Pedro 1.4) – a Igreja 

Espiritual e  Invisível – na aspiração de gozar da face de Deus e sentir a 

presença amorável do Salvador (Mateus 18.20), de fomentar o amor 

fraterno (Atos 2.42, 44, 46) e multiplicar o número dos salvos (Atos 8.1; 

Gálatas 1.22; 1ª Tessalonicenses 2.14), se agrupavam em comunidades 

locais, democráticas e independentes entre si, denominadas de igrejas 

(Atos 15.41; 16.5; Romanos 16.4, 16; 1ª Coríntios 7.17; 11.16; 14.33, 

34; 16.1, 19; 2ª Coríntios 8.18, 19, 23, 24; 11.8, 28; 12.13; Gálatas 1.2, 

22; 2ª Tessalonicenses 1.4; Apocalipse 1.4, 11, 20; 2.7, 11, 17, 23, 29; 

3.6, 13, 22; 22.16). 

Repitamo-lo! Essas igrejas todas não se submetem a nenhum 

poder centralizador da terra! 

Como comunidades absolutamente independentes, a nenhum 

chefe supremo na terra se sujeitam! 

Alheia em o Novo Testamento qualquer menção de algum 

vislumbre de domínio sobre as igrejas por parte de Pedro, tido pelos 

romanistas como o primeiro papa. 



Bem ao contrário! Pedro se considerava simples presbítero, como 

os demais presbíteros (1ª Pedro 5.1), desejando que cada um 

apascentasse o rebanho de Deus que se distribuía à sua 

responsabilidade individual (1ª Pedro 5.2). 

*** 

O legítimo e genuíno ecumenismo cristão é o da unidade de todos 

os crentes em Cristo Jesus. É espiritual! É invisível! 

Ecumenismo visível, produto de submissão à tiara papal ou ao 

bastão de qualquer hierarca terreno é catolicismo. É romanismo! É 

heresia!!! É apostasia!!! 

É resultado do menosprezo à Bíblia, como Palavra de Deus. 

Naquelas comunidades cristãs, em o Novo Testamento 

denominadas igrejas, constituía-se a Bíblia em única regra de fé e 

prática. De todas as cartas de Paulo, apenas quatro não lhe foram 

dirigidas diretamente, se bem que estas também tratassem de assuntos 

de seu proveito imediato. O último livro da Bíblia, o Apocalipse, traz 

mensagens próprias para cada uma das sete igrejas da Ásia. 

Inquestionavelmente, o Apocalipse é um verdadeiro tratado de 

eclesiologia. Sobre este assunto, mesmo que não tivéssemos mais nada 

em o Novo Testamento, o derradeiro livro da Bíblia dá-nos orientação 

segura e inconfundível. E as pragas cominadas nessa Revelação 

(Apocalipse 22.18-19) atingem àqueles que deturparem essa doutrina. 

Aliás, um dos elementos distintivos na Babilônia, “a mãe das 

prostituições e abominações da terra” (Apocalipse 17.5) é 

precisamente esta: à “embriagada do sangue dos santos e do sangue 

das testemunhas de Jesus” (Apocalipse 17.6) – a santa inquisição!!! – 

ao seu papa entregarão os chefes do mundo “o seu poder e 

autoridade” (Apocalipse 17.13). 

A Babilônia do fim dos tempos é a Igreja Ecumênica (= Católica = 

Universal) que há de entronizar o Anticristo apocalíptico, o 

conglutinante dos que têm “uma mesma ideia” (Apocalipse 17.17). 

*** 

Na lenta gestação do catolicismo,cujos primórdios provêm dos 

“judaizantes” ou “legalistas” (Atos 15.5, 24; Gálatas 2.4, 6, 13), 

assinala-se bem assim o afastamento da Bíblia e a descambada para as 

especulações teológicas, sob a influência da escola filosófico-teológica de 

Alexandria, no Egito, em grande fama nos tempos do Cristianismo 

primitivo. 

Situada na foz do Rio Nilo, Alexandria fruía invejável posição 

geográfica na exploração do comércio e na difusão de ideias entre o 

Oriente e o Ocidente. Metrópole intelectual, possuía a maior biblioteca 

do mundo e alardeava o seu intelectualismo. 



Estabeleceram-se lá, em uma grande colônia, os judeus, 

beneficiados cerca de trezentos anos antes de Cristo com a tradução do 

Velho Testamento em grego intitulada Versão dos Setenta. Nos tempos 

de Jesus Cristo, sob a influência social deste grupo, o filósofo Philo 

pretendeu, num ecumenismo intelectual, harmonizar o judaísmo com 

as locubrações da filosofia grega, chegando, em suas pesquisas vetero-

testamentárias, antever a misteriosa doutrina do logos, ulteriormente 

desenvolvida por João no prólogo do seu evangelho, sem receber, 

todavia, qualquer influência alheia à Revelação Divina. 

Influenciados por esta escola, vários escritores dos três primeiros 

séculos da era cristã, dentre os quais Clemente e Orígenes, apreciavam 

o ecletismo de Philo e transfundiram em suas doutrinas as correntes da 

filosofia helênica. 

Nestas condições é que se deu o princípio da tradição, 

consubstanciada até a Idade Média pela patrística (o conjunto dos 

escritores católicos primitivos). A Bíblia, considerada obscura e 

incompleta, foi relegada, desde aqueles tempos, à segunda categoria 

como fonte de Revelação. 

Deixou ela de ser o tribunal de suprema instância e a pedra de 

toque da pureza doutrinária desde essa fase da História em que as 

incursões heréticas judeu-pagãs, levedando o Cristianismo, deram 

origem ao catolicismo. 

Sem uma fonte segura, infalível, impostergável de informações 

sobre as “coisas de Deus”, o catolicismo, já de início, manifestara sua 

deformação eclesiológica e, distanciado da Bíblia, passou a suster-se 

nas decisões sinódicas, largamente influenciadas pelas várias correntes 

filosóficas. E quando se deu a Reforma Protestante, no começo da Idade 

Moderna, o catolicismo sentiu-se forçado a  lastrear suas doutrinas pela 

tradição, distinguida pelo conjunto dos “pais da igreja”, que, em 

consenso unânime, deveriam aboná-las. 

Em toda a Idade Média, o catolicismo, apertando os laços de uma 

vasta confederação eclesiástica, organizada e mecânica, procurou 

manter o ritmo da revivescência do Imperialismo Romano. Em relação 

ao Oriente, ficou frustrado porque os ventos políticos lhe foram 

improficientes, não lhe agregando os povos cobiçados. E a aurora da 

Idade Moderna lhe trouxe amargos dissabores com a perda de muitos 

dos seus fiéis, ocasionada pela Reforma Protestante e pela Ruptura 

Anglicana. 

Mas, por ridículo que pareça, esforça-se o catolicismo para se 

manter como continuidade histórica do cesarismo romano, chegando ao 

cúmulo da impudência ao transformar o seu pontífice em supremo 

hierarca detentor do dom da infalibilidade e do primado jurisdicional de 

sua igreja, no Concílio Vaticano I, em 1870, com a promulgação do 



dogma da infalibilidade pontifícia, e, agora, em centro magnético do 

novo ecumenismo, que, dentre outros objetivos, o unionismo é um dos 

mais importantes no Concílio Vaticano II, de 1962-1965. 

Lentamente surgiu como chefe de uma clã religiosa; aos poucos, foi 

se revestindo a si próprio com poderes especiais e, ultimamente, 

colocou-se na posição de um deus. Não quer ser mais o vigário de 

Cristo, mas o próprio Cristo na terra, a cujo redor anseia que se 

acotovelem todos os homens. 

Os velhos imperadores muito lutaram para a integração de todas 

as nações sob as garras da águia capitolina. E Otávio Augusto, ao 

erguer-se sozinho no comando invisível do Império, não se satisfez com 

o poder administrativo total. Quis, na qualidade de pontífice dos 

pontífices, o poder religioso absoluto para identificar o conceito de 

romanidade à concepção de universalidade. 

Apesar de ausentes os orientais, os papas, durante a Idade 

Medieval, conseguiram uma personificação histórica da Roma Imperial. 

Circunstâncias adversas espalharam os seus submissos. 

Frustraram-se-lhes todas as tentativas unionistas. Pela “santa 

inquisição”, inutilmente ensopou em sangue a Europa. Pela difusão de 

uma avalanche de superstições, mistificou mais ainda os seus adeptos. 

Pela divulgação de encíclicas, pretendeu demonstrar seu interesse pelos 

problemas sociais do mundo. Por suas ligações com os totalitarismos 

modernos, desejou vincular-se aos resultados de uma sonhada vitória. 

Tudo infrutífero! 

Ao espraiar seus olhos pelo mundo, o papa vê a imensa divisão 

entre os próprios católicos. Proporcionalmente, são poucos os que lhe 

prestam obediência. 

Os católicos dos países neo-latinos, que estão, portanto, mais 

achegados às imposições pontifícias, nem supõem a divisão existente 

entre os católicos. 

Os orientais, alheios à órbita de domínio do papa, também se 

consideram católicos e se denominam a Ortodoxia. Além dos 

submissos ao patriarca de Constantinopla (hoje Istambul, uma das 

principais cidades da Turquia), há muitas outras comunhões católicas 

criadas por razões políticas, na conformidade mesmo com a índole do 

catolicismo, que aprecia jungir-se aos poderes deste mundo. Alexandria, 

Antioquia e Jerusalém mantiveram-se no Oriente como sólios 

patriarcais isolados e independentes. A eles os novos patriarcados de 

Moscou, da Iugoslávia e da Romênia foram acrescidos modernamente. 

Além desses patriarcados, encontramos outras igrejas católicas-

ortodoxas, absolutamente desvinculadas da sé romana: A Igreja da 

Albânia, a Igreja da Finlândia, a Igreja do Japão, a Igreja da Polônia, o 

Katholikato da Geórgia, o Exarcado da Bulgária, a Igreja de Chipre, a 



Igreja de Sinai, a Igreja da Grécia e Ortodoxia na América, que se 

compõe dos descendentes dos imigrantes. 

Ressalte-se, ainda, esta análise: Para salvar uma situação de 

aparente penetração do papa no Oriente, a sé romana, entre os 

pouquíssimos orientais, seus fiéis, a muito contra-gosto, suporta 

anomalias rituais e disciplinares, como, por exemplo, ser a eucaristia 

ministrada aos comungantes sob as duas espécies, o batismo conferido 

por imersão e o clero paroquial casado, afora outras de somenos 

importância. 

A mais dos católicos orientais, em número de duzentos milhões, 

desligados da jurisdição do papa, há os trinta milhões de anglicanos 

que, apesar de várias tendências internas, guardam forte dosagem de 

catolicismo. 

*** 

Nada no mundo, todavia, escapa à observação solerte do papa, 

como no passado nada fugia à argúcia ambiciosa do Imperador 

Romano. Foi deste que ele aprendeu tirar partido das lutas entre os 

povos e de suas dissensões internas, sobre os quais fareja com sua 

aquilina intuição e habilidade preclara. 

O olimpo do Vaticano, por meio dos bispos, peças de uma 

verdadeira máquina de espionagem universal, toma conhecimento de 

tudo o que ocorre na face da terra para, ardiloso, aproveitar qualquer 

circunstância que lhe facilite prestígio ou domínio. 

Esteve sempre à par de todos os programas de todas as seitas, 

denominações e grupos religiosos do mundo. Acompanhou bem de 

perto, como “quinta coluna”, em muitas ocasiões, o início e o 

desenvolvimento de todas as atividades de caráter unionista entre as 

diversas seitas protestantes desviadas da Bíblia. 

Empolgou-o o Concílio Ecumênico das Igrejas, que tem sido o 

ponto alto da aventura ecumênica partida dos não-romanistas. 

Um parêntesis! Para se compreender o Concílio Ecumênico das 

Igrejas, que foi inspirado, nasceu e se desenvolveu nas esferas 

anglicanas, é mister sublinhar esta constatação: Uma longa tradição 

aproxima singularmente o anglicanismo do catolicismo. 

Ao papa, dessultório, não ficou alheia a Assembléia de Amsterdam, 

realizada de 22 de agosto a 4 de setembro de 1948, que instalou 

oficialmente o Concílio Ecumênico das Igrejas, “uma espantosa 

aventura” (113), prestigiado, nessa oportunidade, pela comparência de 

1.500 delegados, substitutos e observadores, representando 150 igrejas 

de 42 países. Nesse ínterim, houve mesmo quem dissesse ser esse o 

evento de maior significado histórico para o protestantismo, desde a 

Reforma (114). 



Pontificaram, em grande número, os bispos anglicanos e 

sobressaíram alguns bispos metodistas. Não faltaram os clérigos 

luteranos, os episcopais e presbiterianos. As igrejas ortodoxas enviaram 

seus delegados. E o papa mandou observadores oficiais. 

Dentre tantas destacadas personagens, sobressaiu Karl Barth, 

consagrado pela sua influência como teólogo campeão do Concílio 

Ecumênico das Igrejas. É de se mencionar, outrossim, o trabalho do Dr. 

W. A. Visser’t Hooft como o seu principal organizador e seu secretário 

geral. 

As olhos verrumantes do papa, encheu de esperanças ecumenistas 

a Segunda Assembléia do Concílio Ecumênico das Igrejas. Deu-se em 

Evanston, nos Estados Unidos, de 15 a 31 de agosto de 1954, com a 

presença de 500 delegados, representando 132 igrejas de 42 países, em 

que o arcebispo Michael, da igreja ortodoxa de Nova Iorque apresentou 

uma vigorosa declaração na defesa da doutrina católica da “sucessão 

episcopal” preservadora, desde as origens, do ministério autêntico e da 

unidade da Igreja. Nesta Assembléia, também o Dr. Visser’t Hooft deu 

um passo à frente no sentido do ecumenismo, ao “valorizar a estrutura 

eclesial como instituição, além de posição simplesmente contingencial”. 

“Não basta”, insistiu o Secretário Geral Visser’t Hooft, “manter relações 

amigáveis: unidade significa, no mínimo, uma comunhão completa e 

sem restrições” (115). 

O Concílio Ecumênico das Igrejas preparava-se para a sua Terceira 

Assembléia, promovendo encontros e conferências, e mantendo 

contatos entre os líderes, quando, em 25 de janeiro de 1959, o papa 

João XXIII, açodado, lança ao mundo a idéia de convocar um Concílio 

Ecumênico integrado na mobilização ecumênica geral. 

Maurice Villain não pôde conter sua emoção ao presenciar o 

entusiasmo causado pela notícia do propósito pontifício ao Dr. Visser’t 

Hooft, que se encontrava no Instituto Bossey para inaugurar um curso 

subordinado ao tema: “As relações da igreja católica romana com o 

movimento ecumênico” (116). 

O Concílio Ecumênico das Igrejas, com intensidade de 

preparativos, se aproximava de sua Terceira Assembléia já fixada para 

fins de 1961. O papa, por seu turno, no outro polo, se apressava a 

mobilizar todos os seus dispositivos para convocar a sua reunião. 

Evidentemente que se lhe tornaria contraproducente entrosar-se com os 

“irmãos separados”, em Nova Deli, no exame doutrinário dos motivos da 

“separação”. Isolar-se em concílio próprio dentro dos muros do 

Vaticano, donde lançaria o convite para que os “irmãos separados” 

regressassem, era muito mais consentâneo com sua bazófia de centrum 

unitatis.  



Do seu trono soberano e com a  fronte emoldurada com a tiara, em 

29 de junho de 1959, na encíclica “ad Petri Cathedram”, declarou: 

“Dirigimo-nos... a todos aqueles que estão separados de nós, como a 

irmãos, usando as palavras de Santo Agostinho, que diz: Queiram ou 

não, são nossos irmãos. Só não serão mais nossos irmãos quando 

deixarem de dizer: Pai Nosso”. Neste passo e a propósito da visita do Dr. 

G. Fisher, hierarca anglicano, esclarece o cardeal Bea, o papa usa para 

com os irmãos separados, de uma caridade de “Pai Comum” (117). 

O pontífice está convencido dos resultados da Terceira Assembléia 

do Concílio Ecumênico das Igrejas no sentido de favorecer os seus 

objetivos unionistas, que não se furta apresentar-se como o centro da 

unidade visível da Grande Igreja Vindoura: “Esta união visível é a 

comunhão de todos os crentes em uma única profissão de fé, na mesma 

prática de culto e de obediência à mesma autoridade” (118). 

Não se enfada o papa de repetir ser ele o “perpétuo e visível 

princípio e fundamento de unidade” (119). E, por isso, ele jamais 

poderia descer os degraus de sua majestade. Os outros que se 

aproximem dele... 

No seu açodamento porque não queria perder a grande 

oportunidade, pelo motu próprio Superno Dei Nutu, de 5 de junho de 

1960, instituiu o Secretariado especial para a União dos Cristãos, 

nomeando a 16 de junho o cardeal Agostinho Bea como seu presidente. 

Esse Secretariado, naqueles dias, objetivava facilitar aos católicos não 

romanos o seguir dos trabalhos do Vaticano II e, após, ajudá-los na 

busca da união com a igreja romana. 

Todas as previsões pontifícias resultaram magnificamente. O seu 

concílio foi muito bem acolhido nas áreas da Terceira Assembléia do 

Concílio Ecumênico das Igrejas. 

O Secretariado para a União dos Cristãos levou a bom termo o seu 

papel de intermediário, entrosando-se perfeitamente com o Comitê 

Central do Concílio Ecumênico das Igrejas. O entusiasmo não ficou 

apenas em aplausos, mas produziu a visita do arcebispo anglicano de 

Cantuária, Dr. Fischer, ao papa João XXIII, em dezembro de 1960, 

seguida da visita do Dr. Lichtenberg, bispo presidente dos 

episcopalianos dos Estados Unidos. 

Neste clima de expectativa, efetivou-se, em Nova Deli, na Índia, de 

19 de novembro a 5 de dezembro de 1961, a Terceira Assembléia do 

Concílio Ecumênico das Igrejas, em que compareceram, em nome de 

Oikoumene, 1.600 participantes e 557 delegados de 197 igrejas-

membros de 90 países e territórios, e mais 49 observadores. 



Esta Assembléia levou o Concílio Ecumênico das Igrejas a pender 

decisivamente para a área católica. Admiram-se dito os ingênuos! Mas 

não foi debalde todo o estardalhaço ecumenista do Vaticano! 

O Vaticano pusera em jogo todas as suas manhas e jamais poderia 

tolerar um fracasso. O próprio Secretariado para a União tem um 

jesuíta – o cardeal Bea – na sua presidência. E Roma semper eadem! 

A recepção da Igreja Ortodoxa Russa e as suas igrejas satélites 

ocasionou, nessa Assembléia, o destaque da posição católica dentro do 

Concílio Ecumênico das Igrejas, que passou, na maioria esmagadora 

dos seus membros, a reconhecer a tradição e a valorizar o dogma 

sectário. Anteriormente, o Concílio se propusera não ser uma super-

igreja e não se arrogava qualquer autoridade constitucional sobre as 

igrejas-membros. Com esta Assembleia, em que o “Cristianismo 

evangélico sofreu uma baixa dentro do Concílio, da qual dificilmente se 

recuperará”, sob a influência também da mentalidade neomodernista, o 

Concílio Ecumênico das Igrejas aproximou-se da eclesiologia católica e 

mesmo romanista. 

Podemos imaginar o júbilo do papa ao saber que a bênção do culto 

matutino de 29 de novembro de 1961, em Nova Deli, foi impetrada com 

estas palavras: “Cristo, nosso verdadeiro Deus, pela intercessão de 

sua puríssima Mãe, sempre virgem Maria; de nosso Pai entre os 

santos, João Crisóstomo, arcebispo de Constantinopla, dos santos 

mártires Paramonus, Pilioumenus e Faidre, a quem é dedicado este dia, 

e de todos os santos, terá misericórdia de nós e nos salvará, pois 

Ele é bom e ama a humanidade. Amém”. 

E a outra bênção do culto matutino de 2 de dezembro de 1961, 

certamente trouxe-lhe festas ao coração: “Que Deus seja misericordioso 

para conosco e nos abençoe, e faça Seu rosto resplandecer sobre nós, e 

tenha misericórdia de nós. Ó Senhor salva o Teu povo; abençoa a Tua 

herança; exalta-os para sempre. Mediante as súplicas e orações que 

nossa Senhora Maria Theotokos [Mãe de Deus] e os profetas, e os 

apóstolos, e os mártires e os carregadores da cruz e os justos fazem 

sempre em nosso favor. A Ti seja a glória, a majestade, o domínio e o 

poder para sempre. Amém”. 

O cardeal Bea, o jesuíta presidente do Secretariado para a União 

dos Cristãos, observa que o fato mais saliente acontecido em Nova Deli 

que se constituiu para ele em “importante progresso foi a superação da 

concepção de uma igreja puramente invisível e um notável 

avizinhamento da posição católica”, em matéria de eclesiologia  (120). 

Esta observação de Bea deve ser confrontada com tudo o que 

temos mencionado sobre eclesiologia neotestamentária. 

*** 



Têm-se efetivado após o Concílio Ecumênico Vaticano II e a 

Terceira Assembléia do Concílio Ecumênico das Igrejas muitas 

experiências de teor unionista com resultados francamente positivos em 

direção ao papa por parte daqueles que se distanciaram da Bíblia. 

“Porque em seu coração incutiu Deus que realizem o seu 

pensamento, o executem à uma e deem à besta o reino que 

possuem, até que se cumpram as palavras de Deus” (Apocalipse 

17.17). 

Na ocorrência do encerramento do Vaticano II, como parte do 

programa, em 7 de dezembro de 1965, celebraram-se solenidades 

comuns entre o romanismo e a ortodoxia em que se suspenderam as 

excomunhões mútuas lançadas em 1054 entre o papa Leão IX e o 

patriarca Miguel Cerulário. Através de representantes oficiais, 

abraçaram-se Sua Santidade o papa Paulo VI e Sua Santidade o 

patriarca ecumênico Athenagoras I. 

Quantos títulos! Mas são por eles que ambos se denominam. E 

denotam a ambição de ambos. 

É verdade que os resultados unionistas do Concílio de Lião, em 

1274, se desvaneceram por motivo da ambição. Esta foi responsável 

também pelo fracasso de resultados idênticos pelos abraços entre Sua 

Santidade o papa Eugênio IV e Sua Santidade o patriarca Ecumênico 

Joseph II, presente no Concílio de Florença, em 1439. 

Hoje os tempos são outros. A “apostasia” referida por Paulo aos 

tessalonicenses, em sua Segunda Carta 2.3) está às portas e o “filho da 

iniqüidade... se assentará, como Deus... querendo parecer Deus” (2ª 

Tessalonicenses 2.3, 4). Chegados são os tempos em que Deus “enviará 

a operação do erro” (2ª Tessalonicenses 2.11). Por isso, o que quer ser 

adorado como Deus e que, em lugar de Jesus, se arroga o título de 

“perpétuo e visível princípio e fundamento da unidade da fé e 

comunhão” (121), “segundo a eficácia de Satanás, com todo o poder 

e sinais e prodígios de mentira”, como demonstrou também em 

Fátima (Portugal), em 13 de maio de 1967, conseguirá fazer-se 

sobrepujar às ambições das outras “suas santidades”. 

Acalmem-se os temores do cardeal Bea. “Os ressentimentos pelos 

diversos acontecimentos históricos muitas vezes desagradáveis, como, 

por exemplo, a Quarta Cruzada e a criação de um Império Latino, em 

Constantinopla, no século XIII” (122), hoje não mais obstacularão as 

arremetidas ecumênicas do cesarismo pontifício. 

Os tempos são chegados! 

E, para que se entendessem os três ramos da árvore católica, ao 

encontro do papa Paulo VI, em 23 de março de 1966, foi o Dr. Michael 

Ransey. Esse encontro, o primeiro oficial, foi distinguido “pelo cunho de 



cordial otimismo e por uma expansiva troca de amabilidades recíproca”. 

Salientou o “O São Paulo”, órgão oficial da arquidiocese católica 

paulopolitana, de 27 de março de 1966. 

Nesse encontro oficial, Paulo VI recebeu o Dr. Ransey na qualidade 

de primaz da Igreja Anglicana da Inglaterra e presidente da Comunhão 

Anglicana, aglutinadora de todas as igrejas originárias da Igreja 

Anglicana, das igrejas episcopais dos Estados Unidos, da Escócia, da 

Irlanda, da Índia, da África e do Canadá. A imprensa mundial observou, 

outrossim, a comparência, nessa oportunidade, do Dr. Ralph Dean, 

bispo de Caribou (Canadá) e secretário executivo da Comunhão 

Anglicana, evidenciando o vasto apoio dado ao seu “papa” pelos 

anglicanos e episcopais. 

Esta visita veio abrir muitas perspectivas para a aproximação 

política da ala anglicana do catolicismo ao romanismo, pois, 

doutrinariamente, permanecem pouco distantes. 

As ânsias ecumenistas dos “homens corruptos de entendimento 

e privados da verdade” (1ª Timóteo 6.5) juntaram recentemente os três 

pontífices dos três ramos da apostasia: o papa do romanismo, o 

patriarca da ortodoxia e o presidente da comunhão anglicana. 

E assim como as igrejas católicas da ortodoxia aplaudem as 

atitudes ecumenistas do patriarca de Istambul, as seitas procedentes do 

anglicanismo, conservantes de forte dose catolicizante no seu conceito 

hierárquico e episcopal de eclesiologia, rapidamente aderem às 

campanhas unionistas na conformidade com as diretrizes do Concílio 

Ecumênico das Igrejas. 

Depois da visita do arcebispo de Cantuária a Paulo VI, iniciaram-se 

estudos para se estabelecer um organismo permanente com a finalidade 

de dirimir todas as arestas que possam delongar a ambicionada união 

entre as comunhões romana e anglicana. 

Em 18 de julho de 1966, também foi instalado um comitê misto 

formado pelo romanismo e pelo Conselho Mundial Metodista, como 

organismo tendente à aproximação entre romanos e metodistas. 

Recorde-se que o Conselho Mundial Metodista, contando com cerca de 

vinte milhões de membros, fez-se representar no Vaticano II por 

observadores, dentre os quais o seu próprio presidente, o bispo Carson, 

de Filadélfia. Em troca, ao Undécimo Congresso do Conselho Mundial 

Metodista, celebrado em Londres, de 18 a 26 de agosto de 1966, 

compareceram dois delegados oficiais do catolicismo romano, o inglês 

cônego Anthony Eume, o engenheiro Daniel Meaney, membro da 

comissão episcopal norte-americana para o diálogo com o grupo 

metodista e, na qualidade de convidado especial, o padre Strancky, do 

Secretariado para a União dos Cristãos. 



Se o metodismo procedente do anglicanismo guarda ranço católico, 

o presbiterianismo lhe é agnato. Não fica atrás! Aliás, ambos  em 

conseqüência mesmo de suas vacilações perante a Bíblia como única 

fonte de revelação, porque aceitam certa tradição, como o Credo 

chamado dos Apóstolos  e o de Nicéia, também defendem a necessidade 

da interpretação das Sagradas Escrituras por uma igreja autorizada 

conforme os ensinamentos tradicionais vindos desde o começo, e 

adotam uma hierarquia eclesiástica. 

Os presbiterianos que aceitam, aliás, a tese de que fora de sua 

igreja não há salvação, também ao sabor do romanismo, vêm sofrendo 

os rudes golpes da interpretação neomodernista da Bíblia (123) e, por 

isso, embarcaram na canoa do ecumenismo. 

Enquanto o patriarca armênio Khoren I visitava Paulo VI, em maio 

de 1967, havendo entre ambos troca de presente de ouro e prata, os 

protestantes encharcados de catolicismo promoveram em Boston, 

Estados Unidos, o Sexto Congresso anual da União das Igrejas 

Protestantes, objetivando atualizar a doutrina teológica protestante à 

luz dos documentos do Vaticano II. 

Além das seitas derivadas do catolicismo anglicano e que dele 

guardam acentuados pendores eclesiais, uma destacada ala luterana 

também olha com simpatia esse movimento. 

Jamais poder-se-á negar a Martinho Lutero o seu grande valor 

pessoal e o mérito inconteste de sua obra de emancipação do jugo 

papal. Soube-a manter, apesar de haver a cúria romana escolhido para 

sucessor do mundano Leão X um papa alemão na pessoa de Adriano VI, 

supondo que os príncipes patrícios rebelados acatar-lhe-iam as 

insinuações e o reformador submeter-se-ia às ameaças de 

excomunhões. 

Lutero, porém, em vista mesmo do momento e das circunstâncias 

históricas, não pôde realizar completamente a sua obra. 

Se examinarmos a doutrina exarada em suas obras, notar-se-á 

claramente que só depois de se rebelar contra a cúria romana é que 

apenas vislumbrou a eclesiologia neotestamentária e não chegou a tirar 

todas as conclusões lógicas da Scriptura Sola. 

Em suas Preleções sobre os Salmos (1513-1515) e em sua 

Preleções sobre Romanos (1515-1516), onde o tema eclesiológico não 

se constitui em centro de suas atenções, aceita, porém, Lutero uma 

igreja em bases e termos medievais, institucionalizada em uma 

hierarquia sacerdotal como indispensável para a pregação da Palavra de 

Deus. Nessas suas obras, evidentemente, seu principal objetivo era 

discorrer sobre os binômios Lei-Pecado e Evangelho-Graça. 

Os seus ataques aos abusos do clero e da cúria romana colocaram-

no num impasse que o forçou a afixar, em 31 de outubro de 1517, as 



suas Noventa e Cinco Teses em que sustentava ainda a necessidade da 

hierarquia sacerdotal: “Deus a ninguém perdoa a culpa a não ser que 

ele ao mesmo tempo se humilhe em todas as coisas e se submeta a seu 

representante, o sacerdote” (Tese 7). 

Em sua Explicação das Noventa e Cinco Teses, publicada em 

agosto de 1518, Lutero outra vez insiste em seu conceito de igreja 

hierárquica que se manifesta, sobretudo, por meio dos concílios 

ecumênicos. 

Já o Luteranismo se implantara e aceitara o amparo político de 

muitos príncipes e não havia mais possibilidade de nele influir 

doutrinariamente, quando Martinho Lutero, mesmo sem se libertar do 

sacramentalismo, concluiu ser invisível a verdadeira igreja. 

Sempre existiram comunidades religiosas que mantiveram a 

pureza do Cristianismo primitivo porque sempre existiram os 

evangélicos, os crentes em Jesus Cristo, os autênticos cristãos. Dentre 

eles, ao tempo de Lutero, havia os anabatistas. Infelizmente, Lutero 

carregando enorme bagagem de herança católica, moveu-lhes horrível 

perseguição. 

Não é de estranhar, pois, que grupos luteranos, comprometidos 

com sacramentalismo, sacerdotalismo, tradição “et magna comitante 

caterva” forem alas no catolicismo organizado e mecânico do 

imperialismo papal. 

Aliás, o Concílio Ecumênico das Igrejas, que abriga todas as seitas 

católicas e as catolicizadas, é uma organização complexa e eficiente. 

Tem recursos e poder para exercer pressão sobre os cristãos no sentido 

de obter os seus objetivos ecumênicos. Através dos seus diversos 

organismos, vai condicionando psicologicamente o pensamento de 

muitos líderes protestantes a caminho de Roma, o único curral do papa. 

Estes, pois, que “acrescentaram alguma coisa” (Apocalipse 22.18) à 

Bíblia, a fim de se cumprirem as Escrituras da Revelação Apocalíptica, 

estão na mira do papa. Os que “rejeitaram a Lei do Senhor,  não 

guardaram os  Seus estatutos, antes se deixaram enganar por suas 

próprias mentiras” (Amós 2.4), enganados pelos seus “grandes sinais 

e prodígios” (Mateus 24.24), enrodilhar-se-ão sob seus pés pontifícios. 

Chegados são os tempos em que muitos “cercar-se-ão de mestres 

segundo as suas próprias cobiças, como que sentindo coceira nos 

ouvidos; e se recusarão a dar ouvidos à verdade, entregando-se às 

fábulas” (2ª Timóteo 4.3-4). 

Estão na mira do papa os que, distantes da Bíblia, desconhecem 

culposamente a natureza e a missão da Igreja NeoTestamentária e se 

dão a “genealogias intermináveis” (1ª Timóteo 1.4) da sucessão 

episcopal. 



Os crentes, porém, para que ninguém os engane (Mateus 24.4) 

nunca se misturarão entre os “ecumeníacos”. Comprados por bom 

preço, pelo sangue de Jesus Cristo (1ª Pedro 1.18) não se tornarão 

servos dos homens (1ª Coríntios 7.23), mas unidos eternamente em 

Cristo Jesus (Gálatas 3.28). Em unidade de fé andarão (Efésios 4.13) 

porque sua única regra é a Bíblia, da qual não se apartarão para não 

serem “levados ao redor por todo vento de doutrina, pela artimanha dos 

homens, pela astúcia com que induzem ao erro” (Efésios 4.14). 

 

.oOo. 

 

 

CAPÍTULO 17 
 

O DESPREZO À BÍBLIA 

E O ECUMENISMO MODERNO 
 

A BÍBLIA TODA e somente a Bíblia é a Revelação de Deus. Jesus 

deu a conhece aos Seus apóstolos tudo quanto ouvira do Pai (João 

15.15). E, para que a doutrina do Mestre se mantivesse incólume e 

realizasse os seus efeitos nas almas, foi fixada nas Escrituras por 

pessoas conveniente e sobrenaturalmente inspiradas. 

João é um desses autores inspirado e que a si mesmo se chamava 

de “o discípulo a quem Jesus amava” (João 13.23). Dentre os 

apóstolos, foi o último a morrer, cerca do ano 100, quando inúmeras 

igrejas se espalharam pelo mundo então conhecido. Além do quarto 

evangelho, um profundo e completo tratado sobre soteorologia, escreveu 

três epístolas e o Apocalipse, a chave que arremata cronológica e 

mecanicamente a Revelação Divina. 

Além dos fatos e palavras relatados em seu evangelho, ao concluí-

lo, alega que “ainda muitas outras coisas... Jesus fez” (João 21.25) e 

que “fez Jesus diante dos discípulos muitos outros sinais que não 

estão escritos neste livro. Estes, porém, foram registados para que 

creiais que Jesus é o Cristo, o Filho de Deus, e para que, crendo, 

tenhais vida em Seu Nome” (João 20.30-31). 

A qualquer pessoa de espírito reto e livre de preconceitos, a 

conclusão é límpida. Só a Escritura basta! 

Lucas também, ao iniciar o seu evangelho, observa que se 

informara com “acurada investigação de tudo desde sua origem” 



(Lucas 1.3) sobre os fatos referentes a Jesus Cristo e houve por bem 

descrevê-los. Se, inspirado, sentiu essa necessidade de escrevê-los, 

logicamente porque Deus não queria estabelecer uma tradição oral 

como continuidade e conservação de Sua Revelação. 

Judas também porque “certos indivíduos se introduziram com 

dissimulação... homens ímpios que transformam em libertinagem a 

graça de nosso Deus e negam o nosso único Soberano e Senhor, 

Jesus Cristo” (Judas 4), sentiu-se  necessitado a corresponder-se e 

exortar a batalhar “diligentemente, pela fé que uma vez por todas 

foi entregue aos santos” (Judas 3). 

A “fé que uma vez por todas foi entregue aos santos” é o 

conjunto da doutrina cristã. É a verdade revelada. É o ensino total do 

Novo Testamento. É “tudo quanto ouvi de Meu Pai” e que Jesus fizera 

conhecer aos apóstolos (João 15.15). 

Na defesa desta fé imutável e fixa, sem estar sujeita à tradição, por 

estar escrita, é que Judas exorta à batalha. “Epiagonizar”, “agonizar”, 

diz o grego, significam “batalhar intensamente, com denodo, com 

intransigência”. 

A esta “fé que uma vez por todas foi entregue aos santos” não 

cabe adição alguma. Ela é completa. Suficiente. E a tradição, pois, 

invalida a Palavra de Deus! (Marcos 7.13). 

A Escritura só! 

E com a Escritura só é possível a unidade da fé! (Efésios 4.5, 13). 

O mesmo João, o discípulo “a quem Jesus amava” (João 13.23), 

que esteve “reclinado no peito de Jesus” (João 13.23, 25) e que 

escreveu o último Livro da Bíblia, o Apocalipse (Apocalipse 1.1), ao 

encerrá-lo, nos seus últimos versículos (portanto, nos versículos finais 

da Bíblia!) transmite as palavras finais de Jesus Cristo a ele confiadas, 

como Seu posfácio das Escrituras: “A todo aquele que ouve as 

palavras da profecia deste livro, testifico: Se alguém lhes fizer 

qualquer acréscimo, Deus lhe acrescentará os flagelos escritos 

neste livro; e, se alguém tirar qualquer cousa das palavras do livro 

desta profecia, Deus tirará a sua parte da árvore da vida, da cidade 

santa e das cousas que se acham escritas neste livro” (Apocalipse 

22.18-19). 

Deus sempre se mostrou cioso de Sua Verdade e procurou 

preservar Sua doutrina isenta da influência corruptora da tradição. 

Nessa conformidade, Moisés, o escritor inspirado do Pentateuco, é 

categórico: “Nada acrescentareis à palavra que vos mando, nem 

diminuireis dela, para que guardeis os mandamentos do Senhor, 

vosso Deus, que eu vos mando” (Deuteronômio 4.2). “Nada lhe 

acrescentarás, nem diminuirás” (Deuteronômio 12.32). 



A Josué, servo do Senhor,  encarregado de fazer o povo hebreu 

passar o Jordão, após a morte de Moisés, recomenda que se  esforce e 

tenha cuidado “de fazer segundo toda a lei” (Josué 1.7) escrita por 

Moisés (Deuteronômio 31.9). “Dela não te desvies, nem para a direita 

nem para a esquerda, para que sejas bem sucedido onde quer que 

andares” (Josué 1.7). 

Desde os primórdios de Sua Revelação, o Senhor quis que Sua lei 

fosse escrita. Primeiro, através de Moisés (Deuteronômio 31.9), o qual, 

antes de morrer, tendo “acabado de escrever, integralmente, as 

palavras desta lei num livro” (Deuteronômio 31.24) deu ordem aos 

levitas: “Tomai este livro da lei e ponde-o ao lado da arca da Aliança 

do Senhor” (Deuteronômio 31.26). 

E ao próprio Josué, prevendo a prostituição do Seu povo, “indo 

após deuses estranhos” (Deuteronômio 31.16), manda o Senhor  que 

escreva um cântico para ensiná-lo aos filhos de Israel (Deuteronômio 

31.19). 

Por que esse cuidado de Deus no sentido de que a Sua lei, como 

era chamada a Bíblia naqueles remotíssimos tempos, fosse escrita? 

Porque sempre quis, na Sua infinita misericórdia, preservar os 

Seus da “filosofia e vãs sutilezas, conforme a tradição dos homens” 

(Colossenses 2.8). 

“Toda palavra de Deus é pura; Ele é escudo para os que nEle 

confiam” (Provérbios 30.5). E recomenda o sábio rei Salomão: “Nada 

acrescentes às Suas palavras, para que não te repreenda e sejas 

achado mentiroso” (Provérbios 30.6). 

É do teor da Bíblia ser ela Lei e Palavra de Deus e somente ela, a 

Revelação à qual nada pode ser acrescentado e da qual nada pode ser 

retirado. 

As Sagradas Letras têm poder de fazer o homem sábio para a 

salvação (2ª Timóteo 3.15) porque elas testificam de Jesus Cristo, que 

dá vida eterna (João 5.39). 

Torna-se, pois, inquestionável que o acatamento da tradição oral, 

como fonte de doutrina, produz depreciação da Bíblia e quebra a 

unidade da fé preconizada por Paulo (Efésios 4.5, 13). 

Procede o catolicismo do partido dos judeus-cristãos (Atos 15.1, 5; 

Gálatas 2.4; 6.12). Os mentores de sua doutrina, influenciados pela 

Escola de Alexandria, através do ecletismo de Philo, aceitaram as 

correntes da filosofia helênica. 

Encharcados de “filosofias e vãs sutilezas”, os hierarcas católicos 

distanciaram-se da Bíblia e, para defender o seu sincretismo, criaram a 

tradição e passaram a perseguir a Bíblia. Aplica-se-lhes o desabafo de 

Jeremias: “A palavra do Senhor é para eles cousa vergonhosa” 

(Jeremias 6.10). 



Ao lado das fogueiras inquisitoriais acesas para queimar milhões  e 

milhões de crentes, ergueram-se labaredas para destruir milhões e 

milhões de Bíblias. 

Supõem muitos, porém, que esses fatos lamentáveis se localizam 

no passado e que, hodiernamente, arrependido e  ansioso pela Verdade, 

o catolicismo, máxime o romano, examina a Bíblia e abre-a ao seu povo 

para que ele se desaltere também na cristalina Revelação de Deus nela 

contida. Supõem que o romanismo realizou o seu Concílio Ecumênico 

derradeiro para reexaminar, reformular, rejeitar seus dogmas 

antilógicos e absurdos. 

Engano! 

Afora ratificá-los e confirmá-los, criando também outros novos, 

colocou-se numa posição muito mais distante e hostil à Bíblia do que 

anteriormente. 

Sua guerra contra a Bíblia raramente se faz hoje pelas chamas. A 

sua guerra é gentil a solapar, de mansinho, a Palavra. 

O Concílio Ecumênico Vaticano II teve o seu ponto alto nas 

discussões sobre estes dois temas: Igreja e Revelação. E os seus dois 

mais importantes sucessos na promulgação dos seus dois mais 

importantes documentos: Constituição Dogmática “Lumen Gentium”, de 

21 de novembro de 1964, e Constituição Dogmática “Dei Verbum”, de 18 

de novembro de 1965. 

Note-se o adjetivo: dogmática! As conclusões dessas duas 

Constituições são dogmas! 

Ambas são intimamente correlacionadas. Correlatas. 

Interdependentes. Uma completa a outra. 

Aos prelados conciliares impôs-se a árdua tarefa de produzirem 

esses dois documentos bem concordes com a  hora atual, em que se 

desencadeia todo um conjunto de energias centrípetas com vista ao 

reajustamento das confissões católicas e catolicizadas. 

A Constituição Dogmática “Lumen Gentium”, “a peça central de 

todo o Concílio Vaticano II” (124), cujo exame e cuja votação ocupou 

todas as assembléias conciliares de 16 de setembro a 18 de novembro 

de 1964, praticamente toda a Terceira Fase do sínodo, tornando-se, 

como afirmou Paulo VI, no “ponto mais árduo e mais memorável deste 

trabalho espiritual” (125) e a Constituição Dogmática “Dei Verbum”, 

cujas discussões na primeira Fase conciliar foram exasperadas a ponto 

do cardeal João Urbani, patriarca de Veneza, denunciar rumores e 

boatos sobre os desentendimentos entre exegetas católicos em jornais, 

revistas e até em seminários (126), de se tornarem inócuas as 

intervenções de 103 prelados conciliares e “melancolicamente” ser 

protelada sua discussão, sendo promulgada em 18 de novembro de 



1965 após “conhecer não poucas vicissitudes e manobras” (127) – digo 

essas duas Constituições Conciliares precisavam ser bem ajustadas à 

mentalidade que embasa o Concílio Ecumênico das Igrejas. 

Ambos os concílios refletem a fisionomia espiritual do nosso tempo! 

Relativamente ao Concílio Ecumênico das Igrejas não se pode 

entendê-lo sem se reportar à teologia transcendente que o norteia. 

Esta corrente é o neomodernismo aplicado ao campo teológico. 

E o neomodernismo que, através de Karl Barth e os teólogos de 

Lund, produziu a teologia transcendente ou ecumênica, é a própria 

negação do caráter absoluto da verdade, pois parte da suposição 

segundo a qual a razão não pode chegar a conhecer a verdade em si, 

mas apenas afirmar seus conceitos subjetivos, como se 

correspondessem à verdade objetiva. 

Para se compreender o âmago da teologia ecumênica – repitamos! – 

é preciso fixar-se esta constatação: originária do neomodernismo, ela 

nega o caráter absoluto da verdade. 

Por isso, envolve-se toda na incerteza de tudo a começar pela 

incerteza do significado das palavras. 

K. Barth é o campeão mais vigoroso dessa posição doutrinária 

dentro do Concílio Ecumênico das Igrejas, onde colocou em vigor o seu 

método dialético bem ao sabor de Hegel. 

A teologia deste Concílio procede da mente de Barth, o mentor do 

neomodernismo! 

Oportuna a lembrança das últimas ligações ideológicas do Dr. W. 

A. Visser’t Hooft com Barth, por ser Visser’t o principal organizador do 

Concílio Ecumênico das Igrejas e seu secretário. Em 1946, publicou em 

Paris, como homenagem a Barth, a tese: “Le conseil oecuménique des 

Églises: sa nature, ses limites”. Os seus dois livros: “Le rennoveau de 

l’Église” e “Les exigences de notre vocation commune” são 

indispensáveis para se avaliar as aberrações doutrinárias que 

alimentam as tendências do Concílio Ecumênico das Igrejas. 

Essa teologia neo-modernista, ou barhtiana, ou transcendente, ou 

ecumênica, cujo cerne é a negação do caráter absoluto da verdade, se 

distingue pelo relativismo envolto na incerteza dos seus termos de  

significados ininteligíveis. 

A teoria da relatividade enunciada por Einstein e que abalou as 

próprias conclusões científicas, aplicada por Dewey à pedagogia, 

transferida para a psicologia, para a sociologia, para a arte e a música, 

transformando o mundo em trevas angustiosas de dúvidas, com todo o 

seu pragmatismo relativista, aplicada à teologia leva os seus adeptos 

aos extremos do cinismo. 

Como decorrência natural da negação do distintivo absoluto da 

verdade, o relativismo se torna o termo dominante do vocabulário da 



teologia barthiana ou transcendente, como, de resto, acontece em 

outras áreas por ele atingidas. 

O teólogo transcendentalista é cheio de paradoxos. Dá às palavras 

outros sentidos. É-lhe peculiar o emprego enganador de termos 

teológicos para confundir. Na sua ginástica mental, aplica a duplicidade 

de sentido em suas palavras. Sofisma com seus enunciados. Pronuncia 

frases que parecem significar alguma coisa e que, na realidade, nada 

exprimem. 

Barth e os teólogos de Lund imaginaram descobrir, com seu 

processo relativista, uma novidade. 

Enganaram-se! 

Por atavismo, manifestam coisa muito velha com o nome 

atualíssimo de neo-modernismo! Relativismo aplicado ao vocabulário é 

chamado na moral católica de restritio mentis (restrição mental) e de 

sofisma, que é a magia negra da lógica. 

O aluno de moral católica aprende que não mente ao responder ao 

credor que “o papai não está”, mesmo que o “velho” esteja dormindo ou 

assistindo televisão. Explica a moral jesuítica ou barhtiana pela 

duplicidade de pensamento. É que o rapaz, em sua mente, concluiu: 

“Não está para atender o credor!” 

É a mesma história do “por aqui não passou” do frade que tinha as 

mãos dentro das mangas da batina, quando a polícia lhe perguntara se 

vira um ladrão foragido de suas garras. O ladrão fora escondido pelo 

frade no convento e, de fato, não passara por dentro das mangas do seu 

hábito. 

Toda a moral católica constrói-se sobre o  relativismo, como o seu 

dogma se ergue nas pilastras do sofisma. 

A dogmática católica diz concordar que Cristo é único mediador 

entre Deus e os homens, consoante Paulo (1ª Timóteo 2.5). Porém, 

sofismando, prega que Maria é a Medianeira ou Mediadora entre Cristo 

e os homens e que Cristo Mediador é o principal e não recusa 

mediadores secundários, nas pessoas dos santos. Nesse caso, o “um só” 

referente a Cristo Mediador, significa principal. 

Com esta observação se bem que se deixem desapontados os neo-

modernistas porque muito antes deles o catolicismo vem negando o 

caráter absoluto da verdade e falseando, no seu restricionamento 

mental e no seu jesuítico sofisma, o valor das palavras – com essa 

observação pode-se compreender o entusiasmo do cardeal Bea, o 

presidente do Secretariado para a União dos Cristãos, quando disse: 

“Quem conhece a situação neste campo sabe que na teologia 

contemporânea protestante se encontram germes utilíssimos e 

prometedores que podem ser desenvolvidos grandemente” (128). 



No romanismo, “é inevitável que a teologia e a sua linguagem 

estejam, mais ou menos conscientemente, sob o influxo do tempo” 

(129). 

Ela se adapta como camaleão às cores locais! 

Entre os exemplos na sua lista de vocábulos sujeitos a esse 

relativismo, o cardeal Bea inclui os termos “igreja” e “fé”. E, para dar 

autoridade ao seu raciocínio, nessa mesma conferência, o cardeal 

presidente do Secretariado para a União dos Cristãos invoca Karl Barth: 

“Para superar o nível da pura terminologia e encontrar naquilo que foi 

‘dito’ o que ‘se quis dizer’ ” (130). 

*** 

Karl Barth, nessa linha de pensamento neo-modernista, pelo seu 

sistema doutrinário afetado profundamente de pragmatismo relativista, 

nega o cunho objetivo da verdade religiosa e fere o valor da Bíblia como 

revelação objetiva e direta de Deus. 

Em K. Barth, fé e conhecimento são a mesma coisa. Este, aliás, é 

outro ponto de contato com o catolicismo. 

Para os cristãos somente a Bíblia é a Palavra de Deus. E nela têm a 

única regra objetiva e absoluta da verdade religiosa! 

Negando a historicidade das narrações bíblicas ou minimizando 

sua inspiração, ficam os teólogos transcendentalistas ou ecumenistas 

sem nenhuma autoridade objetiva. E os seus dogmas se constituem 

apenas em produtos dos seus próprios interesses. 

Na teologia ecumênica, as palavras soam biblicamente, mas não 

vão além de um sentido vagamente místico. 

Muitos dos seus antepassados, os modernistas, resvalaram para o 

agnosticismo completo. 

Negando a infalibilidade da Bíblia como Palavra de Deus, negando 

até serem infalíveis as palavras de Cristo contidas nos evangelhos, 

negando a historicidade dos fatos bíblicos, negando sua inspiração 

divina, perderam os modernistas, os neo-modernistas, os 

transcendentalistas, os ecumenistas – todos sinônimos dos mesmos 

teólogos – a única corte final de apelação, a única pedra de toque entre 

o certo e o errado em matéria de doutrina. Perderam, como aconteceu 

ao catolicismo, a única revelação objetiva e direta de Deus e foram 

achados mentirosos (Provérbios 30.6). Privados desse farol seguro, os 

teólogos transcendentalistas foram procurar uma autoridade fictícia. 

Então o barthianismo, que menospreza a Bíblia, informa que ela se 

torna a Palavra de Deus quando é pregada pela igreja. Nesse caso, a 

incumbência da igreja é dar infalibilidade à Bíblia, porquanto os seus 

ensinamentos, em si mesmos, não têm qualquer importância. 



“O testemunho da Escritura Sagrada deve ser confirmado e 

interpretado pelo testemunho do Espírito Santo na igreja, como sine 

qua non da autêntica doutrina  cristã” (131). 

*** 

A História não se improvisa! 

Se se concretizar em acontecimentos ou em corpo doutrinário, não 

se enfreará mais em sua carreira perniciosa o pensamento errôneo. 

Os “cristãos” desgarraram-se da Bíblia, a única regra objetiva e 

infalível de fé, e hoje assistimos, culminada num estado de espírito de 

terror pânico, a maior crise psicológica desnorteadora, como se os 

homens fossem empolgados por catastrófica loucura. 

“Mudaram a glória do Deus incorruptível em semelhança da 

imagem de homem corruptível” (Romanos 1.23) – o papa que se diz 

Deus na terra – e “mudaram a verdade de Deus em mentira” 

(Romanos 1.25) porque deturparam a Sua Palavra (Provérbios 30.6). E 

“os entregou Deus a paixões infames” (Romanos 1.26). 

*** 

Já nos debates feridos sobre eclesiologia, na Assembléia de 

Amsterdam, Barth, diante do dilema surgido, apresentou o seu método 

dialético dando à eclesiologia uma posição contingencial susceptível à 

fórmula do filósofo Hegel. 

Na Segunda Assembleia do Concílio Ecumênico das Igrejas, em 

Evanston, a igreja foi apresentada como um produto evolutivo. 

Concordou-se que a igreja apostólica não estava padronizada num tipo 

definitivo a ser perpetuado e preservado. A mesma doutrina 

eclesiológica do catolicismo que evolui no bojo de uma tradição adrede 

preparada! 

Minimizada a Bíblia, obscurecida a eclesiologia neo-testametária! É 

um desvio que decorre naturalmente! 

A Terceira Assembléia do Concílio Ecumênico das Igrejas, 

celebrado em Nova Deli, movido pela sua teologia neo-modernista, fez-

lhe dar passos mais largos ao encontro da teologia católica. É que, 

desta feita, sua eclesiologia pendeu para um governo eclesiástico 

centralizado. A Assembléia, dominada por católicos orientais e 

protestantes catolicizados que, à maneira de Barth, aceitam na 

tradição e na liturgia outras fontes de Revelação, apresentou um 

conceito institucional de unidade cristã. 

Na conformidade com o barthianismo, a Assembléia aceitou que, 

quando o Concílio chega a um acordo, torna-se palavra autorizada da 

Santa Igreja Universal, o órgão do Espírito Santo. 

Mas isto é catolicismo puro! Confirma-o a declaração, nesse 

sentido, do aplaudente cardeal Bea: “No que concerne à Santa 



Escritura, já se começa a afirmar também que pertença e seja confiada 

à Igreja a sua interpretação” (132). 

O Vaticano enviou a Nova Deli cinco observadores oficiais: o Prof. 

Groot, encarregado oficial do episcopado holandês para o trabalho 

ecumênico naquele país; o padre Le Guillon, dominicano, membro do 

Centro Ecumênico Francês; “Istina” o padre Eduardo Duff, jesuíta, 

diretor do Instituto de Pesquisas Sociológicas e Redator da revista social 

Order, autor de um estudo sobre o pensamento social do Concílio 

Ecumênico das Igrejas; o jesuíta José Edamaram, superior da província 

jesuíta do Kerala, na Índia, especialista em questões ecumênicas neste 

país; e Ivan Extross, especialista nas relações entre católicos e 

hinduístas. 

Certamente, este quinteto avançado do papa em Nova Deli exultou 

de júbilo e levou material à farta para a Comissão Teológica do Concílio 

Ecumênico Vaticano II, a cuja responsabilidade cabia elaborar os 

esquemas das duas mais importantes constituições dogmáticas (Lumen 

Gentium e Dei Verbum) e influenciar os bispos conciliares no sentido de 

sua aprovação. 

Apenas um registro, mostra-nos a semelhança doutrinária da 

referida conclusão barthiana de Nova Deli com o catolicismo romano, 

expressa no Decreto sobre o Ecumenismo: “Nela [igreja], segundo a fé 

católica o magistério autêntico tem lugar peculiar na exposição e 

pregação da Palavra de Deus escrita” (133). 

O Concílio Ecumênico das Igrejas é encabeçado por uma Comissão 

Central de mandato permanente e composta de noventa membros 

imbuídos destas graves aberrações doutrinárias. Exerce a Comissão 

Central uma crescente autoridade centralizada na investidura dos 

poderes legislativos, deliberativos e administrativos. É uma verdadeira 

oligarquia eclesiástica nos moldes da hierarquia católica. 

Mais um passo e o Concílio Ecumênico das Igrejas, para se 

arrematar na Igreja Universal, conseguirá um pontífice supremo que 

muito bem pode ser o papa do Vaticano, tão distante da Bíblia quanto 

os neo-modernistas que integram aquela Comissão Central. 

As manifestações barthianas do Concílio Ecumênico das Igrejas 

levaram o papa João XXIII a convocar apressadamente o seu Concílio 

Ecumênico. Podemos avaliar as esperanças da cúpula romanista 

porque o barthianismo, em que pese sua procedência aparente de 

liberalismo, é catolicismo autêntico no seu aspecto de depreciar a 

Bíblia, valorizando a tradição e concluindo por uma Igreja Universal 

visível e hierárquica. Nem é outra a explicação do júbilo romanista 

acerca do Concílio Ecumênico das Igrejas, vendo nele uma “nostalgia de 

unidade”. 



Supunham os incautos que o romanismo em seu Concílio Vaticano 

II abriria mão de alguns dos seus dogmas manipulados nas retortas de 

sua alquimia. Porquê? 

O cardeal Bea o fez pressentir. Ao pronunciar, na sala da 

Mutualité, em Paris, aos 23 de janeiro de 1962 – pouco mais de um mês 

após o término da Assembléia de Nova Deli – sua conferência sob o 

título: “Le Concile et l’unité des chrétiens’, imediatamente traduziu para 

o italiano, o inglês, o espanhol e o holandês, e publicada nas mais 

importantes revistas religiosas, fez estas declarações alvissareiras para 

os inadvertidos: “O próximo concílio poderá trabalhar na eliminação das 

divergências existentes, sobretudo a respeito desse ponto [eclesiologia]. 

O problema da natureza da igreja vinha sendo levantado desde o 

Concílio de Trento. No entanto, nem aquele Concílio nem tampouco no 

Concílio Vaticano I este problema fundamental chegou a ser estudado 

de um modo profundo e concreto”. 

Infelizmente, a onda de aplausos vinda da ortodoxia, dos 

anglicanos e dos protestantes católicos foi engrossada por muitos 

evangélicos desprevenidos, os quais, no seu ardor evangelístico, 

supunham sinceridade naquelas palavras cardinalícias e desejo ardente 

por uma revisão eclesiológica à luz da Bíblia. Não perceberam estes ser 

a aplicação do relativismo neomodernista do vocabulário no romanismo 

uma velha tática. 

A expectativa recrudesceu até ao paroxismo da baboseira quando, 

a 14 de novembro de 1964, o papa Paulo VI, ao discursar na abertura 

da Terceira Fase Conciliar, determinada, por sinal, a examinar esse 

assunto, afirmou que o Concílio iria “investigar e declarar a 

doutrina relativa à natureza e à missão da igreja” (134). 

Bastaria parar para pensar um minuto e verificar-se-ia a que 

cúmulo de cinismo chegaram os hierarcas romanistas. 

Se até agora desconhecem a “natureza e a missão da igreja”, como 

que dogmatizam que fora dessa igreja não há salvação? 

Se lhe desconhecem a natureza e a missão, como que, em nome 

dessa igreja, anatematizam tanto? 

Se lhe desconhecem a natureza e a missão, como que, em seu 

nome, atearam as labaredas da “santa inquisição”? 

Se lhe desconhecem a natureza e a missão, como que, em seu 

nome, promulgam tantos dogmas? 

Se lhe desconhecem a natureza e a missão, como que, em seu 

nome, enxertam na Bíblia tantos livros apócrifos? 

Se lhe desconhecem a natureza e a missão, como que o seu 

hierarca supremo se arroga ao título de sumo pontífice e infalível 

oráculo da  verdade? 

Como? Não é isso o máximo de cinismo? 



Pois bem! Aconteceu a Terceira Fase do Concílio que produziu a 

Constituição Dogmática “Lumen Gentium”, cuja doutrina sobre a 

hierarquia eclesiástica é o “seu ponto mais árduo e mais memorável” 

(135). Foi promulgado que o episcopado é uma classe unitária em 

íntima e essencial relação com o papa, que é o seu centro e o seu chefe 

(136). 

E, quando muitos esperavam ansiosamente – que incautos! – 

serem reconhecidas pelo papa as verdadeiras natureza e missão da 

igreja na conformidade com a  doutrina neo-testamentária, sobreveio o 

desapontamento. Pela Constituição Dogmática “Lumen Gentium”, que é 

o documento sobre a igreja, o Concílio Ecumênico Vaticano II repete as 

mesmas aberrações antigas sobre o assunto e enfeita a insânia da 

sucessão apostólica e da colegialidade dos bispos com a irrisão de 

dogma. 

E o papa Paulo VI, ao discursar no ensejo de assinar aquela 

Constituição, em 21 de novembro de 1964, declarou: “E melhor 

comentário afigura-se-nos não poder fazer-se do que dizendo que esta 

promulgação verdadeiramente não muda coisa alguma à doutrina 

tradicional” (137). 

Durma-se com um barulho desses! 

O “infalível” vigário disse, ao instalar a Terceira Fase do Concílio 

Ecumênico Vaticano II, que a natureza e a missão da igreja iriam, nessa 

sessão, ser estudadas. Os “ordinários” conciliares – cerca de 2.500 – 

estudaram examinaram, confabularam, discutiram de 16 de setembro a 

18 de novembro de 1964 e produziram uma constituição dogmática – 

sim, senhores, uma constituição dogmática! – sobre a natureza e a 

missão da igreja. E, depois, na hora soleníssima de todos os conciliares 

aporem suas “ordinárias assinaturas” encabeçadas pela infalível firma 

pontifícia, “para perpétua memória do acontecimento” (138), o 

“santíssimo vigário”, infalivelmente declara que essa “promulgação 

verdadeiramente não muda coisa alguma à doutrina tradicional” (139). 

“Tarturiunt montes; nascetur ridiculus mus!” As montanhas estão 

com dores de parto; nascerá um rato ridículo. É o pensamento do poeta 

latino Horácio (Arte Poética, 139) que se aplica a todas as coisas 

pomposamente anunciadas e que produzem, quando se realizam, 

grande decepção. 

Por que haver o romanismo de abrir mão dos seus dogmas se os 

ecumenistas caminham ao seu encontro? 

Em Nova Deli, não redescobriram uma igreja hierarquizada? Em 

suas aberrações, rotuladas de teologia transcendente, incidem nos 

mesmos erros do romanismo. Basta que este tenha um pouco de 



paciência! Todos os de “uma mesma ideia” irão “dar-lhe o reino” 

(Apocalipse 17.17). 

O papa não precisa descer do seu trono para ir às Assembléias do 

Concílio Ecumênico das Igrejas. Ele é o mais absorvente de todos os 

monopólios religiosos e todos os que têm esse mesmo intento unionista 

irão entregar-lhe o poder e a autoridade (Apocalipse 17.13). 

*** 

Com a promulgação, em 1870, do dogma do primado jurisdicional 

do papa sobre todo o romanismo, estabeleceu-se nele a absoluta 

centralização da autoridade eclesiástica. Rebaixaram-se os bispos a 

meros esbirros da cúria romana. Inclusive sua nomeação tornou-se de 

exclusiva competência curial. 

Aliás, o próprio Bento XIV admitiu que é uma usurpação de 

direitos a intervenção do papa na eleição dos bispos (140). 

Ultimamente, ao tratar da colegialidade episcopal, o teólogo romano, 

Beaudin, repetiu a mesma observação de Bento XIV, com estas 

palavras: “A história da igreja, durante vários séculos, não permite de 

modo algum pensar-se numa intervenção do papa. Durante cerca de 

doze séculos não teve qualquer influência na eleição e instituição dos 

novos bispos” (141). 

Reconheceu o Vaticano que, como dogma da infalibilidade, as 

mitras episcopais passaram a ser talhadas pela medida comum dos 

microcéfalos do servilismo. 

O ecumenismo desencadeou um enorme interesse ao redor do 

Concílio Ecumênico das Igrejas. Barth, o seu teólogo campeão, ao 

pregar a transcendência da igreja, atribui-lhe um autêntico magistério 

relativo às Sagradas Escrituras. 

Alegara o cardeal Bea residir na divergência relativa ao conceito de 

igreja uma das dificuldades principais para a união dos “cristãos” (142). 

Ele mesmo, porém, em seguida, diz que o Concílio Vaticano II 

examinaria o problema da natureza da igreja. 

Oportuníssimas essas declarações cardinalícias no sentido de 

chamar as atenções sobre o romanismo! 

Sentiu-se, então, o papa que no seu Concílio deveria apresentar, 

com os mesmos objetivos ecumênicos, idênticos princípios. Se a teologia 

transcendente ou neo-modernista do Concílio Ecumênico das Igrejas 

instalava uma Comissão Central nos moldes de uma verdadeira 

oligarquia eclesiástica, o Concílio Ecumênico Vaticano II, refletindo, 

também, a fisionomia espiritual do nosso tempo, produziu em sua 

máxima constituição um verdadeiro tratado de hierarquiologia no sabor 

do neo-modernismo. 

O seu capitulo III é a apologia do episcopado! 



Mas, para que o episcopado seja uno e indivisível, é preciso que 

esteja comprimido no romano pontífice, o princípio e fundamento de 

sua unidade! Nenhum poder exercerá sem o consentimento pontifício, 

cujas definições são irreformáveis por si mesmas e não admitem 

apelação a outro tribunal. O papa é o fundamento sobre o qual se 

constrói a hierarquia romanista! A ele cabe a supremacia jurisdicional 

no colégio episcopal. 

Após tanta imponência conciliar, os bispos continuam a 

desempenhar o papel secundário de meros instrumentos percucientes 

para fazer soltar da pontifícia pederneira as fagulhas luminosas dos 

dogmas e das encíclicas. 

No conjunto do ambíguo vocabulário romanista, uma averiguação 

atinente à sua hierarquia é certa: os bispos em colegialidade se 

constituem no exército mundial de serviçais do papa. Manipulados pelo 

Vaticano, são os tentáculos a envolver o mundo! 

Essa hierarquia – o papa, como fundamento, e os bispos a ele 

subordinados – é a igreja! 

A ela compete santificar, sobretudo através dos sacramentos, e 

ensinar, através do magistério eclesiástico. 

No “credo”, o católico reza: “credo ecclesiam” (creio a igreja). E 

poderia perfeitamente rezar: “credo magisterium” (creio o magistério). 

Isto é, o católico faz um ato de fé na organização externa e hierárquica 

da sua igreja. 

Observe-se o teor da reza: “creio a igreja” e não apenas “creio na 

igreja”. Creio o magistério” e não apenas “creio no magistério”. 

A dogmática romana, de sabor relativista, ensina que a hierarquia 

dispõe do poder de santificar os fiéis por meio dos sacramentos e do 

poder de reger e ensinar. Assim como se deve crer em seu poder 

santificador sacramentalista, a sua missão ou poder de ensinar é 

também objeto de fé. 

Sublinhemos: Compõe-se a hierarquia dos bispos em comunhão 

com o pontífice romano, como visível princípio e fundamento da 

unidade de fé (143). Porque os bispos, como sucessores dos apóstolos, 

receberam o carisma da verdade e, como resultado, “há no magistério 

eclesiástico (poder de ensinar) uma virtude interna, sobrenatural e 

divina, que se esconde atrás das atividades humanas dos depositários 

do múnus e do poder de ensinar, mas sempre presente e operante e 

sem a qual a natureza deste magistério se reduziria a uma simples e 

falível autoridade humana, nada mais. Dispomo-nos a crer no 

magistério porque, primeiro cremos no magistério. Não aceitamos com e 

em espírito de fé as definições e decisões do magistério porque 

reconhecemos, quiçá, em seus detentores notáveis qualidades de 

intelecção e prudência: assentimos com um ato de fé teologal a seus 



pronunciamentos porque, antes, professamos que neles e por eles age 

uma virtude divina que nos garante a autenticidade da Igreja”, esclarece 

o frade Kloppenburg (144), um dos teólogos romanistas presentes no 

Vaticano II. 

Na conformidade com a teologia barthiana, o catolicismo romano 

extrai essa doutrina do versículo 16 de João 14: “E Eu rogarei ao Pai, 

e Ele vos dará outro Consolador, a fim de que esteja para sempre 

convosco” e do versículo 20 de Mateus 28: “Ensinando-os a guardar 

todas as cousas que vos tenho ordenado. E eis que estou convosco 

todos os dias até à consumação do século”. 

O convencimento desse poder de ensinar e dessa participação do 

magistério eclesiástico enfatua tanto os bispos que eles, como 

hierarquia, se imaginam a própria igreja. Ainda hoje, como em tempos 

remotos, poderíamos chamar o catolicismo de Igreja da Hierarquia. Há 

pouco, em 7 de maio de 1967, na oportunidade da missa de 

encerramento do Encontro da Conferência Nacional dos bispos do 

Brasil, realizado em Aparecida do Norte, em seu discurso, o cardeal 

Agnelo Rossi confundia a igreja com hierarquia ao mencionar os bispos 

ali reunidos como a igreja seriamente empenhada na solução dos 

problemas sociais (145). 

O catolicismo – tanto o romano, como o ortodoxo e o anglicano – 

não aceita a Bíblia como única e infalível fonte de Revelação. 

Para o catolicismo, em todos os seus ramos, a Revelação continua 

através da tradição que, em tempos passados, se dava sobretudo na 

patrística e, agora, por meio do magistério eclesiástico. 

Foi isto que disse, em outras palavras, o bispo Aníbal Muñoz 

Duque, de Nueva Pamplona, Colômbia, na 95ª Congregação Geral do 

Vaticano II: “a tradição” é a palavra de Deus, fruto da inspiração divina 

profética, pregada por Cristo e pelos apóstolos sob a inspiração do 

Espírito Santo e sob a sua assistência fielmente transmitida pelos 

apóstolos e seus sucessores”.  

Se Barth, no seu relativismo teológico, minimiza a Bíblia e apela 

para um magistério eclesiástico, o catolicismo romano faz a mesma 

coisa. Falaz regozijo daqueles que supõem um “uso mais amplo das 

Escrituras entre os católicos romanos” (146). 

A teologia católica, baseada barthianamente em João 21.25, diz 

que as “muitas outras cousas que Jesus fez” e disse e que não foram 

escritas, como também aquilo que o Consolador prometido haveria de 

anunciar (João 16.14-15), os apóstolos transmitiram oralmente aos 

seus sucessores. Estes, com o episcopado, receberam o carisma da 

verdade. Existe, portanto, no Concílio Ecumênico Vaticano II uma 

correlação muito íntima entre a Constituição Dogmática “Lumen 



Gentium”, o seu documento mais importante por haver dogmatizado 

sobre a sucessão apostólica e a colegialidade dos bispos, e a 

Constituição Dogmática “Dei Verbum”, promulgada em 18 de novembro 

de 1965. A sucessão episcopal no catolicismo fundamenta o 

prolongamento ininterrupto da Revelação Divina já que, para ele, a 

Bíblia é incompleta. 

A “Dei Verbum” dogmatizou: “A Sagrada Tradição e a Sagrada 

Escritura estão, portanto, estreitamente conexas e interpenetradas. 

Ambas promanam da mesma fonte divina, formam de certo modo um só 

todo e tendem para o mesmo fim. Com efeito, a Sagrada Escritura é a 

fala de Deus, enquanto é redigida sob a moção do Espírito Santo; a 

Sagrada Tradição, por sua vez, transmite integralmente aos sucessores 

dos apóstolos a Palavra de Deus confiada por Cristo Senhor e pelo 

Espírito Santo aos apóstolos para que, sob a luz do Espírito da Verdade, 

eles, em sua pregação, fielmente a conservem, exponham e difundam; 

resulta, assim, que não é através da Escritura apenas que a Igreja 

consegue sua certeza a respeito de tudo que foi revelado” (147). 

“Estreitamente conexas e interpenetradas... formam um só todo...” 

Nesse caso, torna-se evidente que para o romanismo a Revelação Divina 

não se encerrou com o Apocalipse, porque a tradição mantém em aberto 

o período da Revelação oficial. Aliás, nesse intento, o bispo Antonio 

Vuccino, discorreu sobre um “nexo ontológico existente entre a Sagrada 

Escritura e a Tradição” (148). 

O cardeal Franziskus Koenig, arcebispo de Viena, na Áustria, em 2 

de outubro de 1964, durante a 93ª Congregação Geral conciliar, parecia 

Karl Barth vestido de púrpura, ao lembrar o valor da tradição porque 

“na Bíblia há, de fato, deficiências”, declarou. O conselheiro patriarcal 

melquita de Antioquia, Neófito Edelby, em 5 de outubro de 1964, na 94ª 

Congregação Geral do Vaticano II, acolitou o barthiano ou barthianista 

purpurado declarando: “A Tradição é a epíclese da história da salvação, 

a teofania do Espírito Santo, sem a qual a história fica sendo 

incompreensível e a Escritura letra morta”. 

A Constituição Dogmática “Dei Verbum”, repetindo a antiga 

doutrina católica, declara “que não é através da Escritura apenas que a 

Igreja consegue sua certeza a respeito de tudo que foi revelado”. Em 

manifestações de diversos prelados conciliares, observamos, no último 

Concílio Ecumênico romanista, a posição da Bíblia dentro da seita, de 

acordo com a constituição acima mencionada. 

Em 30 de setembro de 1964, o bispo de Split, na Iugoslávia, Franc, 

esclareceu que a Sagrada Escritura não contém todas as verdades 

reveladas, e, por isso, a tradição é também fonte de revelação. Mas, o 

bispo de Anangni, na Itália, Compagnone, logo no dia seguinte, foi além 



em sobreelevar a tradição por ter um âmbito muito mais extenso do que 

a Sagrada Escritura. O bispo Joseph Attipetty, de Ernakulam, na Índia, 

confirmou esse ponto de vista e explicitou: “Aliás, muitos dogmas da  

sacramentologia e da mariologia perderiam seu fundamento”, sem a 

tradição. “Fecharíamos as portas ao progresso da mariologia, tornando-

se impossível toda e qualquer outra definição relativa aos privilégios 

marianos (“impossibilem reddendo quamlibet aliam definitionem de 

privilegiis marianis”). E qual o verdadeiro devoto de Nossa Senhora que 

gostaria de criar semelhante situação?” No dia 2 de outubro, o 

arcebispo Salvatore Baldassari, de Revena, Itália, com entusiasmo, 

lembrou em favor da tradição que somente nela se fundam os dogmas 

mariais e o do batismo infantil. 

Poderíamos enfileirar inúmeras assertivas episcopais proferidas em 

plenário conciliar no sentido de ressaltar a necessidade e o valor da 

tradição por serem incompletas as Escrituras na confirmação da 

dogmática católica. 

Todas essas declarações concordam plenamente com a  tendência 

neo-modernista do Concílio Ecumênico das Igrejas, onde os ortodoxos 

se sentem à vontade para emitir suas doutrinas cuja “primeira 

característica fundamental e essencial... é a sua constante aderência à 

santa tradição” (149). 

O Concílio Ecumênico Vaticano II, porém, enfunado com os ventos 

neo-modernistas de Karl Barth, foi mais longe nas conclusões 

procedentes do seu menosprezo às Escrituras. Até o Concílio Vaticano I, 

dos fins do século XIX, a tradicão católica se fundara no “consenso 

unânime dos santos padres”. Havia necessidade de um “arranjo”, nessa 

patrística e, por isso, o catolicismo encerrou o período patrístico na 

segunda metade do século VII. 

Procedeu-se um grande expurgo em todo esse amontoado de 

escritos, após uma seleção cuidadosa feita, evidentemente, a posteriori. 

Pela bula “Inter Multiplices”, emitida na 10ª Sessão do 5º Concílio de 

Latrão, pelo papa Leão X, foi estabelecido o Índex Expurgatório, que o 

Concílio de Trento, em sua 4ª Sessão, de 8 de abril de 1546, confirmou. 

É claro que esse expediente não surtiu todos os resultados 

necessários. Além do mais, com o progresso da imprensa, apesar dos 

esforços em contrário, muitas obras da patrística foram divulgadas e os 

raros curiosos constataram o logro do chamado “consenso unânime dos 

padres da igreja”. 

Karl Barth chegou muito mais tarde com a sua teologia relativista. 

O catolicismo romano já a emprega desde século! 

Para salvaguardar a evolução da sua dogmática, na ocasião do 

Concílio Vaticano I, incrustou em sua doutrina sobre a tradição o 



magistério eclesiástico, ressaltado, de modo especial, pelo papa Pio XII, 

na encíclica “Humani Generis”, de 12 de agosto de 1950. 

Fixe-se bem esta particularidade importantíssima: A tradição 

considerada no catolicismo romano como fonte de Revelação Divina, até 

as vésperas do Concílio Vaticano I se consubstanciava sobretudo na 

patrística, norma mesmo dos Concílios da Idade Média. A partir do 

Concílio Vaticano I, essa tradição passou a ser consubstanciada pelo 

magistério eclesiástico. 

O Concílio Ecumênico Vaticano II, recentemente encerrado, 

promulgou na Constituição Dogmática “Lumen Gentium”, o seu maior e 

mais importante documento, por se tratar da “natureza da igreja”. E o 

seu capítulo III, referente à sua hierarquia é o cerne de toda a sua 

teologia eclesial, porque o magistério eclesiástico se manifesta pela 

hierarquia. 

Além do poder de ordem, isto é, de santificar mediante os 

sacramentos (150), a hierarquia – bispos submissos ao papa – (151) tem 

o poder de jurisdição, isto é, de ensinar (152) e de governar (153). 

Porque tem o poder de ensinar a hierarquia recebeu o carisma 

autêntico da verdade (154). Quer dizer que, pelo fato de serem os 

bispos depositários do poder de ensinar, são positiva e interiormente, 

na inteligência e na vontade, ajudados por Deus e inspirados por Seu 

Espírito Santo. 

Esta doutrina espúria à Bíblia, foi exposta pelo papa Pio XII: “É Ele 

[o Espírito Santo] que aos pastores e doutores e sobretudo ao seu 

vigário na terra enriquece divinamente com os dons sobrenaturais de 

ciência, entendimento e sabedoria, para que conservem fielmente o 

tesouro da fé, o defendam corajosamente, piedosa e diligentemente o 

expliquem  e valorizem” (155). 

Os teólogos romanistas vêm uma íntima analogia entre a 

inspiração da Sagrada Escritura e a inspiração do magistério 

eclesiástico. Dentro desse conceito, a Revelação Divina não se encerrou 

com a morte do último apóstolo, mas como “estreitamente conexas e 

interpenetradas” (156), a tradição continua a Revelação que, na 

Sagrada Escritura, é incompleta. Aliás, o próprio dogma da sucessão 

apostólica dos bispos não teria razão de ser se não houvesse em favor 

da hierarquia a continuidade da Revelação. Esta, “sob a  forma de 

tradição, progride na igreja sob a assistência do Espírito Santo” (157). 

O padre Sebastião Trump, jesuíta e secretário da Comissão 

Teológica Conciliar, em sua conferência “Spiritus Sanctus et sacrum 

Concilium”, pronunciada em 18 de novembro de 1960 (158), salienta 

que não tem nenhuma dúvida sobre a “analogia admirável” existente 

entre a inspiração divina de que goza a hierarquia e a mesma inspiração 



concedida aos hagiógrafos e evangelistas ao escreverem os livros 

canônicos. E recorda a conhecida palavra de Gregório Magno em que 

declarou aceitar e venerar os quatro concílios ecumênicos (de Nicéia, de 

Constantinopla, de Éfeso e de Calcedônia) como os quatro livros do 

Evangelho. “Sicurt sancti Evangelii quattuor libros, sic quattuor concilia 

sucipire et venerari me fateor”. 

Naquela mesma conferência, ainda, o padre Tromp insistia: “Assim 

com o Espírito Santo desde sobre o hagiógrafo a fim de agir nele e com 

ele para o bem de toda a igreja, assim desce o Paráclito sobre o sacro 

concílio, incita, inspira, ilumina, ensina, cooperando assim eficazmente 

para que sejam infalíveis as decisões dos padres [bispos] reunidos em 

concílio”. (“Incitat, inspirat, illuminat, decot et ita cooperatur eficaciter, ut 

patres synodaliter uniti ad infallibilem perveniant decisionem”). 

Para exprimir essa atuação reveladora do Espírito Santo sobre a 

hierarquia, dentre tantos vocábulos, usam os seguintes: inspirar, 

operar, dirigir, reunir, incitar, cooperar, sugerir, estabelecer, iluminar, 

conspirar, promulgar. 

O papa Pio XII, em 19 de março de 1927, nesse sentido, disse: “O 

santo padre pensadamente, deliberadamente, pode-se dizer, não sem a 

inspiração divina, definiu a Ação Católica...” (Il santo padre 

pensatamente, deliberatamente, anzi, pùo dirsi, non senza divina 

inspirazione, defini l’Azione Cattolica...”). 

É verdade que, mesmo dentro da hierarquia, há pessoas que não 

aceitam muito essa doutrina. Por exemplo, o bispo de Verdun, na 

França, Pierre Boillon, na 95ª Congregação Geral do Concílio, em 6 de 

outubro de 1964, alegou que “por causa da imperfeição... 

fragmentariedade e parcialidade do nosso conhecimento, o Concílio 

Calcedonense teve que corrigir positivamente as declarações 

cristológicas do Concílio de Éfeso; e o Vaticano II deve completar o 

Vaticano I – seria conveniente”, sugeriu aquele prelado, que demonstra 

não dar muito crédito na infalibilidade da hierarquia; “seria conveniente 

que no presente capítulo o Concílio reconheça explicitamente a 

parcialidade e a imperfeição das definições e declarações do magistério 

da igreja”. 

Mas o papa João XXIII havia repetido várias vezes  que a idéia da 

convocação do Concílio foi por inspiração do Espírito Santo (159), que o 

bispo Boillon falou às pedras do deserto. E a Constituição Dogmática 

“Dei Verbum”, como dogma de fé, estabelece que “a Sagrada Tradição, a 

Sagrada Escritura e o Magistério da Igreja estão de tal maneira 

entrelaçados e unidos  que um perde sua consistência sem os outros, e 

que, juntos, cada qual a seu modo, sob a ação do Espírito Santo, 

contribuem eficazmente para a salvação das almas” (160). 



Detentor do carisma da verdade e revestido com a inspiração do 

Espírito Santo, “foi confiado unicamente ao magistério vivo da igreja o 

ofício de interpretar autenticamente a Palavra de Deus escrita ou 

transmitida” (161). 

Por isso que, ao recomendar a leitura da Bíblia, o Concílio 

Ecumênico Vaticano I adverte: “Cabe aos sagrados pastores, 

depositários da doutrina apostólica, educar oportunamente os fiéis que 

lhes foram confiados para o correto uso dos livros divinos, sobretudo do 

Novo Testamento e dos evangelhos, por meio de versões dos textos 

sagrados acompanhados das explicações necessárias e realmente 

suficientes, a fim de que os filhos da igreja, segura e utilmente, se 

familiarizem com as Escrituras Sagradas” (162) . 

Essa decisão conciliar, provavelmente, tranqüilizou Constantino 

Caminada, bispo de Ferentino, na Itália, que, em 6 de outubro de 1964, 

na 95ª Congregação Geral manifestou suas preocupações “sobre o 

perigo para muitas almas motivado pela difusão da Bíblia. Aliás”, 

observou ele, “muitas edições populares da Bíblia não respondem 

suficientemente aos numerosos problemas que os leitores irão 

encontrar. E assim, freqüentemente, a leitura da Bíblia é causa de 

dúvidas e tragédias espirituais. E a experiência nos ensina que essas 

dificuldades se tornam ainda maiores nos leitores mais inteligentes”. 

Patenteia-se o irrestrito dever da parte dos fiéis de se submeterem 

docilmente à hierarquia também e sobretudo em assuntos relativos à 

Bíblia “porque o ofício de interpretar autenticamente a Palavra de Deus 

escrita ou transmitida foi unicamente confiado ao magistério vivo da 

igreja, cuja autoridade se exerce em nome de Jesus Cristo” (163). O 

Concílio Ecumênico Vaticano II “encoraja os filhos da igreja que se 

dediquem aos assuntos bíblicos, a que com todo o esforço prossigam de 

acordo com o sentir da igreja” e incita os exegetas católicos à 

investigação mas, “sob a vigilância do magistério” (164). 

O “credo ecclesiam” deve agora, mais do que nunca, ser traduzido 

para “credo hierarchiam”. “Sentire cum ecclesiam” significa “sentire cum 

hierarquiam”. 

O “sentir com a hierarquia” significa “crer a hierarquia” e “crer na 

hierarquia”. 

Deve ser este o espírito de sujeição do catolicismo romano à sua 

hierarquia ou ao magistério de sua igreja. 

Logo após o Concílio Vaticano I, em que foi ressaltado o magistério 

eclesiástico, Leão XIII, em 1890, através de sua encíclica “Sapientiae 

Christianae”, tratou dessa submissão dos fiéis católicos romanos à sua 

hierarquia: “Ao demarcar os limites da obediência não imagine alguém 

que basta obedecer à autoridade dos pastores das almas e, sobretudo, 



do pontífice romano nas matérias de dogma, cuja rejeição pertinaz traz 

consigo o pecado de heresia. Nem basta ainda dar sincero e firme 

assentimento àquelas doutrinas que, apesar de ainda não definidas com 

solene julgamento da igreja, são todavia propostas à nossa fé pelo 

magistério ordinário e universal da mesma como divinamente reveladas, 

as quais, por Decreto do Concílio Vaticano devem ser cridas com fé 

divina e católica. É necessário também que os cristãos contem entre os 

seus deveres o de se deixarem reger e governar pela autoridade e 

direção dos bispos e principalmente da sé apostólica” (165). 

Nessa mesma pauta de orientação, o Concílio Vaticano II preveniu: 

“Como todos os fiéis, aceitem os leigos prontamente em obediência 

cristã o que os pastores sagrados, enquanto representantes de Cristo, 

como mestres e reitores determinam na igreja” (166). Porque “uma vez 

que a fé cristã não se baseia na autoridade da razão humana, mas na 

razão divina; uma vez que quando Deus revelou não o cremos pela 

intrínseca verdade das coisas percebidas com a luz natural da razão, 

mas pela autoridade do mesmo Deus que revela e que não pode 

enganar-se nem enganar-nos (Concílio Vaticano I – dezembro de 1789), 

segue-se que quaisquer verdades, que constem serem reveladas por 

Deus, a todas e a cada uma devemos igual e plano assentimento” (167). 

Desde que a Tradição, a Escritura e o Magistério Eclesiástico 

“estão de tal maneira entrelaçados e unidos” que se “constituem um só 

sagrado depósito da Palavra de Deus confiado à igreja” (168), segue-se 

que o católico romano está obrigado a dar “igual e pleno assentimento” 

a todos os enunciados da hierarquia, como se revelados por Deus. 

Do Concílio Ecumênico Vaticano II é que emana esta disposição: 

“Devem os fiéis acatar uma sentença sobre a fé e a moral proferida por 

seu bispo, em nome de Cristo, e devem ater-se a ela com religioso 

obséquio do espírito. Esta submissão da vontade e da inteligência deve 

de modo particular ser prestada com relação ao autêntico magistério do 

romano pontífice, mesmo quando não fale “ex cathedra” (169). 

O mesmo Vaticano II acentua a imprescindibilidade dessa sujeição 

porque “os bispos, por instituição divina, sucederam aos apóstolos, 

como pastores da igreja, e quem os ouve a Cristo, mas quem os 

despreza despreza a Cristo e aquele que Cristo enviou” (Lucas 10.16) 

(170). O versículo invocado se refere aos discípulos que, em número de 

setenta, foram, de dois em dois, a todas as cidades e lugares aonde Ele 

havia de ir (Lucas 10.1). Nem se mencionam aqui os Doze apóstolos. É 

evidente o ensino de Jesus! Quem despreza a pregação do Seu 

Evangelho, feita por qualquer discípulo Seu, despreza o próprio Jesus. 

Não existe, pois, nesta Escritura nenhuma relação com supostos 

sucessores apostólicos. 



Ninguém mais incompetente para falar sobre a Bíblia do que a 

hierarquia romanista por deturpar, mutilar, torturar e falsear em sua 

exegese tendenciosa os textos bíblicos. 

Mas as próprias versões da Bíblia ficam, no romanismo, sujeitas à 

vigilância (?!!!) e aprovação dos “sagrados pastores, depositários da 

doutrina apostólica (171), como são considerados os hierarcas romanos. 

Estas versões, todavia, devem ser  “acompanhadas de explicações 

necessárias e realmente suficientes” (172) para as quais os fiéis devem 

“igual e pleno assentimento”. 

O Concílio Vaticano II, dentre cujas finalidades primordiais 

ressalta o ecumenismo, determina que se “façam edições da Sagrada 

Escritura, munidas de apropriadas anotações, para uso também dos 

não-cristãos e adaptadas à situação deles” (173). 

A Terceira Assembléia do Concílio Ecumênico das Igrejas e o 

Concílio Ecumênico Vaticano II se entrosam e se ligam apertadamente 

pela amálgama chamada barthianismo dosado de pragmatismo 

relativista e de hegelianismo. Assim é quem, em Nova Deli, disseram 

coisas bonitas sobre o hinduísmo e exaltou-se um sincretismo dos 

cristãos com ideologias religiosas variadas e deu-se parte representativa 

a elementos comunistas – no Vaticano, em 7 de dezembro de 1965, pela 

Declaração “Nostra Aetate”, o Concílio Ecumênico Romanista, após a 

viagem do papa Paulo VI à Índia, onde fora jogar água benta na vaca 

sagrada, referindo-se aos adeptos das religiões não cristãs, com menção 

especial ao hinduísmo e budismo, aos judeus e muçulmanos, num 

espetacular sincretismo, enrola a todos numa mesma fraternidade 

espiritual. Esqueceu-se Paulo VI, esqueceram-se os conciliares do 

Vaticano II que os homens todos são criaturas de Deus e ligados entre 

si por uma fraternidade humana, mas só os crentes em Jesus Cristo 

são filhos de Deus e irmãos espirituais entre si, consoante o apóstolo: 

“Todos sois filhos de Deus pela fé em Cristo Jesus” (Gálatas 3.26). 

*** 

A Bíblia é a grande divisória entre os cristãos e os apóstatas! 

De um lado, se encastelam os discípulos da “mestra das 

feitiçarias” (Naum 3.4), cujos “sacerdotes ensinam por interesse” 

(Miquéias 3.11) a fim de se cumprir o juízo de Deus, ajuntando as 

nações e congregando os reinos, para sobre eles derramar o Senhor a 

Sua indignação e todo o ardor da Sua ira (Sofonias 3.8), na consumação 

das profecias da revelação apocalíptica (Apocalipse 17 a 19). 

Doutro lado, desfilar-se-ão os “inscritos no livro da vida do 

Cordeiro” (Apocalipse 22.14), os bem-aventurados por haverem lavado 

“suas vestiduras no sangue do Cordeiro” (Apocalipse 21.27), 

consoante as Sagradas Letras que os fizeram “sábio para a salvação, 



pela fé que há em Cristo Jesus” (2ª Timóteo 3.15) e mantiveram a 

“unidade do Espírito” (Efésios 4.3), daquela “fé que uma vez por todas 

foi entregue aos santos” (Judas 3) e os livrou de serem “agitados de 

um lado para outro e levados ao redor por todo vento de doutrina, 

pela artimanha dos homens, pela astúcia com que induzem ao erro” 

(Efésios 4.14). 

Graças ao Senhor dêem aqueles cujos corações descansam na 

certeza de Sua convocação: “Vinde, benditos de Meu Pai!!!” (Mateus 

25.34). 

 

.oOo. 

 

 

CAPÍTULO 18 
 

O ECUMENISMO, 

TÁTICA CONTRA A 

EVANGELIZAÇÃO DAS ALMAS 
 

O CATOLICISMO ROMANO sente o êxito surpreendente de suas 

incursões ecumenistas nas áreas denominadas cristãs distanciadas da 

Palavra de Deus. 

Confessa-se, não obstante, vazio de qualquer mensagem positiva 

ao adaptar-se à linha de pensamento de Newman não empreendendo 

esforços de conquista individual dos homens dessas áreas através da 

conversão pessoal. Reconhece que, se a cúpula de liderança de certos 

grupos religiosos catolicizados se entusiasma pela aproximação com o 

Vaticano, muitos dos seus “fiéis” se escandalizam e impugnam 

quaisquer ensaios nessa acepção. Perpassa entre eles uma autêntica 

brisa de avivamento espiritual e um ardor por uma mais estreita 

comunhão com Deus. 

O papa sabe perfeitamente que os seus corifeus jamais 

penetrariam nesses arraiais e suas iniciativas de “converter” indivíduos 

para o romanismo redundariam em decepção. Adota, então, a tática da 

aproximação coletiva ou orgânica. 

Esse ensaio produziu efeitos valiosos no passado com Constantino, 

o Magno, e Clóvis, da França, entre outros. No Brasil, surtiu seus 

resultados na Colonização quando os caciques indígenas aderiram aos 



missionários compelindo seus subalternos ao “batismo”. Julga o 

pontífice romano que ainda hoje os “fiéis” daqueles grupos catolicizados 

se submergiriam na resignação da irremediabilidade do fato consumado 

por seus líderes, os quais, poderão tombar como as insensatas 

mariposas, castigadas pela própria lâmpada que as seduziu. 

O maior desassossego do romanismo, porém, é constatar a 

inaviabilidade de seus objetivos junto dos evangélicos, os cristãos 

genuínos, abençoados por uma experiência pessoal com Cristo e 

apegados à Bíblia como única regra de fé e prática. Opulentados pela 

inefável bênção da certeza irrefragável da salvação, o seu amor a Cristo 

os atiça à conquista de outros. 

O ideal de conquistar almas vincula-se estreitamente ao 

Evangelho! “Ide por todo o mundo, pregai o Evangelho a toda a 

criatura!” (Marcos 16.15). 

Cumprir o mandato de Cristo requer intrepidez. Ousadia! 

Por que ousadia? 

“Porque vos foi concedida a graça de padecerdes por Cristo e 

não somente de crerdes nEle”, responde Paulo (Filipenses 1.29). 

Crer nEle!!! Padecer por Ele!!! 

O padecer por Ele, todavia traduz-se em felicidade. “Bem-

aventurados sois quando os homens vos odiarem e quando vos 

expulsarem da sua companhia, vos injuriarem e rejeitarem o vosso 

nome como indigno, por causa do Filho do homem” (Lucas 6.22). 

O fascínio contagiante desta fé ardente impele o crente ao 

interminável, torrencial, inundante falar de Cristo e de Seu Reino 

porque Ele quer que outros sejam arrebanhados.primevo 

Que chamem esta ousadia de fanatismo proselitista... Ele precisa 

cumprir o mandato de Cristo. Se o perseguirem, torna-se radiante e 

feliz... Bem-aventurado! 

Evangelho! Conquista de almas. Ousadia. Perseguições. Tudo se 

prende num glorioso enlace. 

Desde o Cristianismo primevo, deixam-se os crentes contagiar por 

essa ousadia, o sinal da consagração de suas vidas à dilatação do 

Reino. 

Pedro e João, perante os sinedritas jerosolimitanos, que, após 

constatar sua ousadia (Atos 4.13), ameaçaram-nos, responderam-lhes: 

“Julgai se é justo diante de Deus ouvir-vos antes a vós outros do 

que a Deus” (Atos 4.19). Em seguida, reunidos os irmãos, relataram-

lhes tudo (Atos 4.23). E estes, “unânimes, levantaram a voz a Deus” 

(Atos 4.24) e, ao referirem-se às perseguições, exclamaram: “Agora, 

Senhor, olha para as suas ameaças e concede aos Teus servos que 

anunciem com toda a intrepidez a Tua palavra” (Atos 4.29). 



Não Lhe pediram o arrefecimento das perseguições! Suplicaram 

mais ousadia!!! 

E “todos ficaram cheios do Espírito Santo e, com intrepidez, 

anunciavam a palavra de Deus” (Atos 4.31). 

A ousadia era tamanha que sustentava os servos do Senhor a 

ponto de fazê-los regozijar-se “por terem sido considerados dignos de 

sofrer afrontas por esse Nome” (Atos 5.41). 

Estêvão, o proto-mártir do Cristianismo, revestiu-se de tanto 

denodo que, na hora do seu martírio, ao invés de se escurentar de 

tristezas, com ousadia anunciou aos carrascos a Palavra e os 

incriminou: “Homens de dura cerviz e incircuncisos de coração e de 

ouvidos, vós sempre resistis ao Espírito Santo” (Atos 7.51). 

Essa ousadia distinguiu os crentes da igreja de Jerusalém. 

Acossados e “dispersos pelas regiões da Judéia e Samaria” (Atos 8.1), 

não se refugiaram nos esconderijos de desfiladeiros soturnos das 

montanhas da Galiléia a suplicar a Deus se amerceasse deles, mas 

“iam por toda parte pregando a palavra” (Atos 8.4). 

A acutilante empreitada de “ganhar almas” que a todos instigava, 

impeliu-os levarem a Palavra aos samaritanos, que, certa feita, não 

quiseram receber Jesus porque Seu “aspecto era de quem, 

decisivamente, ia para Jerusalém” (Lucas 9.51-53), pois os judeus 

também não se comunicavam com os samaritanos (João 4.9). 

Essa ousadia, de maneira exponencial, qualificou Paulo, o Apóstolo 

ousado e intrépido por antonomásia, que, desde os primeiros instantes 

de sua conversão, pregava “ousadamente em Nome do Senhor” (Atos 

9.28). Foi essa ousadia que o moveu a, “fixando os olhos” (Atos 13.9)  

em Elimas, o encantador, desejoso de prejudicar a sua pregação ao 

procônsul Sérgio Paulo, bradar: “Ó filho do diabo, cheio de todo o 

engano e de toda a malícia, inimigo de toda a justiça, não cessarás 

de perverter os retos caminhos do Senhor?” (Atos 13.10). Nenhum 

laivo de etiqueta o encastelou nos biombos da covardia social! 

Foi essa ousadia que levou Paulo aos gentios porque os judeus 

rejeitaram a Palavra (Atos 13.46). 

Foi essa ousadia que açulou Paulo a combater os idólatras de 

Listra, concitando-os a converterem-se das vaidades da idolatria “ao 

Deus vivo” (Atos 14.15). 

Inflado por essa ousadia, propôs-se defender a “verdade do 

Evangelho” (Gálatas 2.14) em Jerusalém (Atos 15.1-12) e, por ela, 

sacudir Pedro, encastoado na timidez de uma covardia que os medrosos 

chamam de prudência (Gálatas 2.11). 

*** 

Imagine-se Paulo voltando hoje à terra! Teria que “resistir na cara” 

de muita gente emproada e empoada... 



*** 

Foi, ainda, esse destemor que inflamou Paulo a enfrentar a 

multidão idólatra de Éfeso, que, por espaço de 24 horas, bramia: 

“Grande é a Diana dos efésios!” (Atos 19.22-41). 

Essa ousadia transfundiu-lhe resistência moral, gabaritando-o a 

gloriar-se nas suas tribulações (Romanos 5.3). Nessas mesmas 

tribulações que, num círculo virtuoso, o tornavam mais ousado para 

falar do Evangelho com grande combate (1ª Tessalonicenses 2.2). 

*** 

A gloriosa missão de ganhar almas excitava os crentes à ousadia 

de alargar os olhares, com uma fulguração de conquista através de 

todas as regiões do mundo, como chamando avidamente os heroísmos e 

a glória dos suplícios. 

Não se turbaram com as perseguições do Império e nem com as 

gargalhadas sarcásticas do Circo. Contagiavam-se de ardor heróico 

quando, no fundo das catacumbas, suas almas desatavam as asas sutis 

das emoções mais puras no culto em espírito e em verdade a Deus, o 

galardoador dos heróis da fé. E, impávidos, perante os algozes de garras 

de vampiros, deixavam-se estraçalhar pelas feras do Coliseu. 

Não desapareceram levados na rajada de ódio do Imperador Nero. 

Ao contrário! “O sangue dos mártires se transformou em semente de 

cristãos!” 

A ousadia, característica dos primeiros crentes, assinalou sua 

presença, também, em todas as epopéias do Cristianismo. 

Quando a “santa inquisição”, cujo nome enche torvamente a 

História de assombro e terror, mostrou sombriamente os seus gadanhos 

afiados, os crentes não permaneciam nos cárceres de cabeças afincadas 

entre as mãos como escórias humanas vencidas pelo destino, mas, 

denodados, deixaram-se queimar pelas labaredas do tribunal sinistro. 

Sobranceiros, galgaram os degraus dos pretórios e dos cadafalsos 

papais! 

E quem não reconhece a ousadia dos irmãos pioneiros no Brasil, 

através de tantas histórias episódicas? 

*** 

“E viu Deus tudo quanto fizera, e eis que era muito bom... E 

plantou o Senhor Deus um jardim no Éden... e pôs nele o homem... 

E o Senhor lhe deu esta ordem: De toda árvore do jardim comerás 

livremente, mas da árvore do conhecimento do bem e do mal não 

comerás; porque, no dia e que dela comeres, certamente 

morrerás... Mas a serpente, mais sagaz que todos os animais 

selváticos... Então a serpente disse à mulher: É certo que não 

morrereis” (Gênesis 1.31-3.6). 

*** 



Os extremos se tocam! A História se repete! 

No início, o diabo perverteu com blandícias e, num diálogo, os 

nossos primeiros pais. 

O sangue dos mártires que ensopou a terra multiplicou os cristãos. 

Aproxima-se o extremo final da História da Humanidade e da 

História desta Dispensação. 

Como no começo, a blandícia é a arma adotada pelo diabo. 

Que chame entendimento. Aproximação. Diálogo. Colaboração. 

Ecumenismo. 

É blandícia! Para que muitos desviem os seus “ouvidos à verdade, 

entregando-se às fábulas” (2ª Timóteo 4.4). 

Gargalhadas sarcásticas. Olhos raiventos. Garras de vampiros. 

Espadas afiadas. Fogueiras inquisitoriais. Enxovais sepulcrais. Todas 

armas do passado. Inúteis para os propósitos satânicos por tornarem os 

crentes mais ousados para falar do Evangelho (1ª Tessalonicenses 2.2). 

*** 

Muitos supõem que a maior ameaça para o catolicismo é o 

comunismo. Enganam-se! Ambos são filhos do inferno. Assemelham-se, 

inclusive, na adoção da “lavagem cerebral”. 

O maior perigo para o catolicismo é o avanço do Evangelho, que 

não pode ser obstado pelo violência inquisitorial. 

Generalizou-se hodiernamente a debandada de suas fileiras! 

Somente no Brasil, o catolicismo romano perde diariamente 2.000 

pessoas. Apenas 25% das crianças nascidas em cada ano no Brasil 

estão sendo levadas às pias batismais romanistas (174). 

Neste país, o mais católico do mundo, os seus fiéis comparecem 

aos seus templos em percentagens ridículas. No Rio de Janeiro, por 

exemplo, “vão ao cinema cada domingo 600.000 pessoas e nem 300.000 

à missa” (175). E os que assistem suas missas dominicais são movidos, 

em sua totalidade, por tantos motivos outros que não por convicção 

religiosa. 

“As estatísticas dizem que no Brasil há 95% de católicos... Mas os 

verdadeiramente praticantes não chegam a 10%” (176). É a constatação 

do próprio clero romanista! 

Idêntica situação se repete em todos os países sul-americanos. 

O papa sabe que jamais conseguirá escravizar os crentes! Apavora-

se, porém, com o surto evangélico nos países em que até há pouco 

estava certo do seu domínio. 

Como impedir este surto? Como interceptar essa ousadia 

evangelística que semeava igrejas por todos os quadrantes? 

Como? 

Jesuiticamente! Ecumenicamente! Pela blandícia! 



Com palmadas familiares nas costas refrigera-se mais o ardor! 

A hierarquia católica se destaca pela sua atitude vulpina. 

Enrondilha-se à sombra da humildade para desferir o seu golpe. 

Encarapuça-se para arrastar no vórtice do seu domínio pantagruélico. 

Pela coação impossível é enlaçar os crentes na urdidura dos seus 

rancores religiosos. O sorriso produz mais vítimas. Não lhe escapam 

muitos dos inatingíveis à violência. 

E o clero banhado de sorrisos trama. Trama e trai. 

Vou transcrever dois cartões de um mesmo autor. Ambos do 

mesmo padre de Parnaíba, Estado do Piauí. Confronte-os o leitor! 

Em 1963, foi para essa cidade do Nordeste brasileiro o pastor João 

Luis de Souza e, de um cidadão, cujo apelido é Quená, alugou uma 

casa. Soube-o o padre-frei Adalberto de Loreto e, por especial favor de 

Edna de Barros, enviou ao senhorio o seguinte cartão: 

 

“Parnaíba, 27 de junho de 1963 

Ilmo. Sr. Quená 

Paz e Bem! 

Chega-nos aos ouvidos que a casa que V. S. alugou para uma 

família protestante está servindo igualmente para igreja dos mesmos 

protestantes, isto é, local de reuniões sobre assuntos referentes à seita. 

Que a casa tenha sido alugada só para a família morar, nós, afinal, 

suportaríamos por motivo de tolerância (embora fosse melhor não 

alugar). Mas, permitir que EM CASA DE SUA PROPRIEDADE, que eles 

alugaram para MORAR, eles venham a fazer dela centro de divulgação 

de diabólica seita, não está certo! 

E NÓS, CAPUCHINHOS, PROTESTAMOS CONTRA ESTE 

ESCÂNDALO: 

Primeiro, porque segundo sabemos, V. S. é católico com a sua 

família. Até tem uma filha que estuda em nossa escola; 

Segundo, o bairro onde eles alugaram esta sua casa fica na zona 

da Paróquia de Parnaíba confiada a nós capuchinhos. E é triste verificar 

como, enquanto nós pelejamos, já pela pregação, já pela catequese, já 

pela fundação de escolas, para a verdadeira DIFUSÃO DO REINO DE 

CRISTO, os CATÓLICOS são os primeiros a destruir a nossa obra, 

facilitando, como no seu caso, a divulgação dessa péssima SEMENTE 

diabólica de seitas protestantes. 

Pedimos em nome de Cristo e de sua Igreja determine o despejo da 

referida família. Porque não vale a pena prometerem eles que não farão 

culto, porque não cumprirão tal promessa. 

Esperando ser atendendo em nosso apelo, em meu nome e no de 

meus confrades, assino-me 

 



Pe. Frei Adalberto de Loreto, O.F.M.” 

 

Não há necessidade de comentários a respeito. 

O segundo cartão de autoria do mesmo padre-frei dirigido à mesma 

vítima desse atentado inquisitorial tem os seguintes termos: 

 

“Caro irmão 

No Natal os cristãos vivem momentos de profunda alegria, 

procuram unir-se em sua família e fazer dela compartilhar seus amigos. 

De fato, a vinda de Cristo ao mundo foi um apelo para a união dos 

homens dentro do Reino de Deus de Verdade e Amor. No entanto, no 

meio de tudo isso percebemos como Vós percebeis que esta unidade 

realmente não existe: os cristãos divididos em muitas igrejas não estão 

conforme o desejo de Cristo: “Que todos sejam um... para que o mundo 

creia que TU Me enviaste” (João 17.21). Muito nos angustia esta 

realidade e nos faz refletir agora sobre o momento de Deus, na história, 

para a união dos cristãos e nosso dever de fidelidade a seu chamado. 

Hoje vemos um mundo materializado, cujo Deus é o progresso e a 

técnica: conhecemos massas descristianizadas que se afastaram do 

Evangelho; não negamos existirem cristãos que o são apenas de nome e 

não de realidade; concluímos: se continuarmos a comparecer ante o 

mundo divididos, que podemos alegar, perante uma humanidade 

secularizada e lúcida, sobre nossas inconseqüências? O mundo só crê 

naquilo que vê: ele vê atualmente uma cristandade dividida. 

Unicamente a união visível na Caridade e na Verdade pode provar ao 

mundo que somos filhos do mesmo Pai e fiéis do mesmo Cristo. Viemos, 

pois, como Vós também, anunciadores do Evangelho, para um 

encontro, um diálogo, uma amizade, que entre nós mais nos aproxime e 

assim nos aproxime mais de Cristo. 

Somos vossos irmãos, vossos amigos e como tais nesse Natal vos 

oferecemos nossos votos de felicidade e nossas orações, para que 

sejamos um só coração e uma só alma, no Cristo, nosso Irmão, no 

Espírito e no Pai. 

Parnaíba, 23 de dezembro de 1963. 

a) Pe. Frei Adalberto de Loreto, O.F.M.” 

 

Abstenho-me de qualquer comentário. O conteúdo de ambos 

cartões reflete a mentalidade ecumenista do clero romano. 

Não são produtos de exceção. Essa filosofia ecumenista é vigente 

naqueles setores. Ao ensejo do último retiro espiritual do clero que 

participei, o nosso prelado, orientando os seus padres, recomendava 

que cada um, em sua paróquia, se tornasse muito amigo dos pastores 

protestantes e que demonstrasse essa amizade publicamente. Assim, 



esclarecia o experimentado bispo, o povo verá que “tudo é a mesma 

coisa porque o “seu” vigário é muito amigo do pastor”. De fato, a 

experiência tem dado certo. 

Ecumenismo é sinônimo de jesuitismo. É ardil, enredo, disfarce, 

astúcia, hipocrisia... É a perfídia! 

Matreiro, o clero romanista se vale de todas as circunstâncias no 

intuito de prestigiar-se. 

Recentemente lançou no país a CAMPANHA DA FRATERNIDADE. 

Confessa-se oco de mensagem para seus fiéis e quer amparar o seu 

prestígio popular em muletas das obras sociais. 

A Campanha deve durar o ano inteiro. Dá-se, porém, o seu 

recrudescimento durante a Quaresma. Muitos “slogans” atraem a 

atenção do povo. “Só é feliz quem reparte ALGO do que tem”. 

Paróquias, bancos, lojas comercias, fábricas, tudo é levado de 

roldão nesta CAMPANHA DA FRATERNIDADE. A sua arrecadação anual 

é fabulosa. 

Aliás, o brasileiro, de índole sentimental, comove-se facilmente 

diante de um apelo assim: “V. pode ajudar! HÁ MUITA GENTE MAIS 

NECESSITADA de comida, de agasalhos, de remédios, de instrução” 

(177). 

Mais ainda. O embuste vai muito longe! Chega às raias do cinismo 

e do desplante! 

Os padres sabem que, se promoverem campanhas religiosas, os 

crentes – refiro-me aos crentes e não aos protestantes catolicizados que 

engrossam o número dos rezadores das “Semanas da Unidade” – os 

crentes se esquivarão de rosnar as deslambidas rezas às “nossas 

senhoras” e seus fastidientos rosários. Não engrossarão os “espetáculos 

de fé”. Então, os padres convidam-nos para as cruzadas sociais. E a da 

moda é a CAMPANHA DA FRATERNIDADE. 

Pelas arengas das missas, pelos cartazes afixados nas lojas, nos 

bancos, nos postos de gasolina, nas repartições públicas, o povo se 

convence que o objetivo da campanha é angariar recursos para socorrer 

os mais necessitados. Todo o mundo é mobilizado. Até os crentes. 

Um exemplo: 

 

PARÓQUIA DE NOSSA SENHORA DA CONCEIÇÃO 

Rezende – Estado do Rio 

 

Rezende, 18 de janeiro de 1967 

Ilmo. Sr. 

Pastor AUGUSTO TAVARES CORREIA 

Nesta. 

 



Em nome do Vigário desta Paróquia, Monsenhor Ludovico 

Stanuch, que se acha ausente, tenho o prazer de convidar-vos e os 

demais membros de vossa igreja para a reunião da Campanha da 

Fraternidade, que se realizará amanhã, dia 19, às 20 horas, no salão do 

Centro Cultural e  Recreativo Rezendense, presidida por S. Excia. o Sr. 

Bispo Diocesano, D. Valdir Calheiros. 

O interesse que os participantes de vossa Igreja têm demonstrado 

pelo bem de nossos semelhantes assegura-nos a presença de vossos 

representantes, a que antecipadamente agradeço. 

ATENCIOSAMENTE 

a) Monsenhor Clemente Muller” 

 

O teor da carta dispensa comentários. Querem os embatinados ser 

os donos da “caridade”... 

Mas, a pesar de enfeitada a reunião com as carnavalescas vestes 

de S. Excia., não esteve o pastor Augusto. E nem representante algum 

de sua igreja. 

A promoção ecumenista tem levado os incautos até à participação 

nessas campanhas. 

Ora bem, o clero romanista sente-se tão combalido que, para 

adquirir os seus imóveis, precisa utilizar-se deste expediente: promove a 

CAMPANHA DA FRATERNIDADE e depois aplica a totalidade da 

arrecadação em compra de terrenos para construção de seus templos. 

Se um bispo vier com uma lista à presença de um crente pedir-lhe 

uma contribuição para a compra de um terreno onde será construído 

um templo católico, evidentemente receberá uma recusa formal. E 

peremptória. Mas os crentes que, ecumenicamente, participarem da 

mencionada promoção, contribuíram para outros objetivos que não o 

socorro aos necessitados. 

Roma é sempre a mesma em suas astúcias. Sempre soube aplicar 

de modo prático a restrição mental de sua teologia ética. 

Vejam só! Em seu número de 12 de fevereiro de 1967, “O São 

Paulo”, órgão da arquidiocese católica da capital paulista, divulgou um 

bem sucinto balancete da CAMPANHA DA FRATERNIDADE de 1966. 

Somente em S. Paulo, a soma recolhida nessa Campanha em 1966, 

atingiu a Cr$ 135.918.946. Pelo menos o que apareceu! Pois bem, de 

toda essa quantia apenas Cr$ 2.000.000 foram aplicados em obras 

assistenciais e assim mesmo mantidas pelo clero. O restante foi 

aplicado na aquisição de veículos para os padres e lotes de terrenos 

para futuras construções de templos. 

Se isto não é um escárnio contra a miséria do próximo, não sei o 

que é! 



Há quem supõe haver o clero melhorado em seu procedimento. 

Que em outros tempos, os padres cometiam mais desatinos. Hoje são 

mais morigerados. Que engano! Hoje estão piores, moralmente falando. 

A devassidão se alastrou tanto que se aproveitam da miséria alheia 

como motivo de propaganda para a consecução de suas riquezas. 

*** 

Planeja e executa o clero romano “encontros ecumênicos”, não só 

para promover a CAMPANHA DA FRATERNIDADE, mas também para 

tratar dos pontos doutrinários coincidentes. Não aceita abordar os 

pontos divergentes à base da Escritura Sagrada. Seu intento é arrefecer 

o ardor evangelístico dos crentes, estiolar-lhes a ousadia. 

Já constatei! Todo o crente amigo de padre embarca na canoa da 

covardia social. Infeliz da igreja cujo pastor é amigo de padre! Ela 

perece. Decai em espiritualidade. Acomoda-se. Esfria-se. Deixa de ser 

evangelística. Trai a missão que o Salvador lhe conferiu. E acaba 

deixando de ser evangélica... 

O ecumenismo nos meios evangélicos é um usucapião consumado 

em latifúndios de decadência espiritual. 

Crente mundanizado, com o seu viver distante das normas 

bíblicas, é presa fácil do ecumenismo. 

Não estou exagerando. Basta observar. 

*** 

Ecumenismo e Bíblia são termos que se repelem. 

Já ouvi pastores ecumeníacos exaltarem as novas medidas do 

romanismo atinentes à Bíblia. 

Quanta ignorância sobre os últimos estádios da dogmática 

romanista! 

Eles não sabem que, com o Vaticano II, a sua hierarquia se 

transubstanciou em Testamento Novíssimo! 

Mais do que nunca, o romanismo é eclesiolatria. É hierarquiolatria. 

É papolatria. É antropolatria. É mariolatria. É idolatria!!! 

Estarão os incautos se deixando conduzir por cegos condutores de 

cegos? (Mateus 15.14). 

Alega-se que os padres já leem a Bíblia e mandam seus fiéis 

seguir-lhes o exemplo. Andam por aí as freiras calejando os dedos de 

tanto bater de porta em porta, oferecendo a Bíblia. 

O que fazem hoje contra a Bíblia, porém, é muito pior do que 

queimá-la, como faziam até bem pouco. 

Os padres deturpam a Bíblia! Adulteram seu sentido! Sua exegese 

é o maior crime que se cometer possa contra a Palavra de Deus! Eles 

não tripudiam sobre a fome e a miséria do próximo? Com uma 

consciência assim embrutecida, pouco se lhes dá adulterar a Palavra! 



Essas Bíblias chamadas católicas estão inundadas de explicações 

no rodapé de suas páginas que corrompem seu sentido genuíno. 

A mais difundida é a traduzida pelo pe. Matos Soares. Espalhada 

pelas Edições Paulinas, está com o “nihil obstat” e o “imprimatur” de 

quatro autoridades eclesiásticas. E, como se não bastassem para dar à 

tradução um valor oficial e selar os títulos e subtítulos dos seus livros e 

capítulos, bem como as suas notas explicativas com a “inspiração do 

Espírito Santo” outorgada à hierarquia católica para o caso – repito: 

como se não bastassem as aprovações daquelas quatro autoridades 

eclesiásticas, acompanha uma carta da secretaria de Estado de “sua 

santidade”. 

Se o católico possuidor desse volume tiver realmente interesse de 

lê-lo – coisa raríssima! – logo na introdução encontra esta heresia – “que 

os Livros Sagrados... foram confiados à igreja católica romana a fim de 

que fossem por ela conservados e, quando necessário, autenticamente 

explicados... é preciso interpretar a Sagrada Escritura conforme o 

sentido dado pela Igreja”. 

Esta prevenção pervertedora culmina com a nota explicativa 

referente ao versículo 20 do capítulo 1º da Segunda Carta de Pedro: 

“Atendendo antes de todo a isto: que nenhuma profecia da 

Escritura é de interpretação particular”. Maldosamente, confunde 

particular, que é sinônimo de isolado ou separado, com não oficial, e 

ilude os pobres católicos para escravizá-los aos grilhões da hierarquia, 

dando-lhes esta “explicação”: “São Pedro recomenda a meditação da 

Sagrada Escritura, mas acrescenta logo que ninguém deve ter a 

pretensão de a interpretar por autoridade própria. Tendo a Deus por 

autor, só Deus pode explicar o seu verdadeiro sentido. Cristo explicou 

diretamente alguns pontos da Sagrada Escritura e deu à Sua igreja o 

poder de explicar autenticamente o resto. As palavras de São Pedro 

condenam dum modo claro o erro dos protestantes, os quais afirmam 

que qualquer pessoa, mesmo ignorante, tem o direito de interpretar a 

seu capricho a Palavra de Deus”. 

Seria possível mais desplante? 

 

.oOo. 

 

 

EPÍLOGO 
 

A BÍBLIA É A LINHA DIVISÓRIA da genuína ortodoxia! 



 “Toda a palavra de Deus é pura... Nada acrescentes às suas 

palavras, para que não te repreenda, e sejas achado mentiroso” 

(Provérbios 30.5-6). 

“A Tua palavra é a verdade” (João 17.17). 

É a pedra de toque a joeirar o certo do errado. 

“Guardo no coração as Tuas palavras, para não pecar contra 

Ti” (Salmo 119.11). 

É o instrumento poderoso que nos pode tornar sábios para a 

salvação (2ª Timóteo 3.15) e nos alcandora às cumiadas do crescimento 

espiritual. 

“Toda a Escritura é inspirada por Deus e útil para o ensino, 

para a repreensão, para a correção, para a educação na justiça, a 

fim de que o homem de Deus seja perfeito e perfeitamente 

habilitado para toda boa obra” (2ª Timóteo 3.15-16). 

É a espada da nossa luta contra o erro, o escudo da nossa fé e o 

estímulo da nossa ousadia de ceifeiros nas “terras brancas para a 

ceifa” (João 4.35). 

“A palavra de Deus é viva, e eficaz, e mais cortante do que 

qualquer espada de dois gumes, e penetra até ao ponto de dividir 

alma e espírito, juntas e medulas, e é apta para discernir os 

pensamentos e propósitos do coração” (Hebreus 4.12). 

Se a Bíblia representa tudo isto em sua vida, então você está 

imunizado de todo o mundanismo e não será tragado pelo vórtice do 

ecumenismo. 

Constituiu-se em atalaia! “Procura apresentar-te a Deus 

aprovado, como obreiro que não tem de que se envergonhar, que 

maneja bem a palavra da verdade” (2ª Timóteo 2.15). 

Constituiu-se em atalaia! “Prega a palavra, insta, quer seja 

oportuno, quer não, corrige, repreende, exorta com toda a 

longanimidade e doutrina” (2ª Timóteo 4.2). 

 

.oOo. 

 

 

NOTAS 

E BIBLIOGRAFIA 
 

(1) Em “L’Episcopat et l’Église Universelle”- Paris – 1964. 

(2) J. H. Schimidt, teólogo católico, em seu estudo: “Os bispos e a 

missão universal”, incluído no livro “Novas Estruturas na Igreja”, vol. 

IV, de “Temas Conciliares”- Lisboa – 1966 – pág. 116. 



(3) “Conferências Episcopais”, em “Novas Estruturas na Igreja”, vol. 

IV, de “Temas Conciliares”- Lisboa – 1966 – pág. 204. 

(4) Confira-se K. Rahner, professor de Filosofia da Religião na 

Universidade de Munich, em “Para uma Teologia da Paróquia”, em 

“Novas Estruturas na Igreja”, vol. IV, de “Temas Conciliares” – Lisboa – 

1966 – pág. 211. 

(5) Lívio Patavino – 1º Praef História Romana. 

(6) Ovídio – Fastos – 609. 

(7) Concílio de Trento – De Justificatione. Cânones 9, 12, 13 e 14. 

(8) “Orientation presente de la Theologie l’Episcopat” – Paris –1964. 

(9) Em estudo apresentado no vol. IV de “Temas Conciliares” – 

“Novas Estruturas na Igreja” – Lisboa – 1966. 

(10) “Liquet ergo potestates quibus presbyteri ex ordinatione 

imbuuntur ex sola dinamatione ex episcopo transire al eos quos 

ordinat, nos ex institutione quadam superiore”. 

(11) Jerônimo – In Tit., 1, 5, T. XXVI, col. 562. 

(12) Citação encontrada na pág. 25 do vol. IV de “Temas 

Conciliares” – Lisboa – 1966. 

(13) “Episcopi sunt Apostolorum sucessores...” (can. 329 - § I). 

(14) “... Apostoli, in hac socitate hierarchice ordinata, de 

intituendis successoribus curam egerunt. Non solum enim varios 

adiutores in ministerio haberun, sed ut missio ipsis concredita post 

eorum mortem continuaretur, cooperatoribus sius immediatis, quase 

per modum testamenti, demandaaverunt munus perficiendi et 

confirmandi opus ab ipsis inceptum, commendantes illis ut ateenderent 

universo gregi, in quo Spiritus Sanctus eos posuit pascere Ecclesiam 

Dei (cf. Act. 20.28). Constituerunt itaque hujus modi viros ac deinces 

ordinationem dederunt, ut cum decessissent.ministerium eorum alii viri 

probati exciperent, Inter varia ministeria quae inde a primis temporibus 

in Ecclesia exercentur, teste traditione, praecipuum locum tenet munus 

illorum qui, in episcopatum constituti, per successionem ab initio 

decurrentem, apostolici seminis traduces habent. Ita, ut testatur S. 

Irenaeus, per eos qui ab Apostolis instituti sunt Episcopi et successores 

eorum usque ad nos, traditio apostolica in toto mundo manifestatur et 

custoditur”. 

(15) “... societate hierarchice ordinata...” “Constituição Dogmática 

“Lumen Gentium”- § 20. 

(16) “... perpetuum ac visibile unitatis fidei et communionis 

principium et fundamentum”- Idem - § 18. 

(17) “Romanus pontifex, ut successor Petri, est unitatis, tum 

episcoporum tum fidelium multitudinis, perpetuum ac visibile 

principium et fundamentum”- Idem - § 23. 



(18) Fr. B. Kloppenburg – Concílio Vaticano II – Petrópolis – 1965 – 

vol. IV – pág. 393. 

(19) “... quorum successores, videlicet episcopos, in Ecclesia sua 

usque ad consummationem saeculi pastores esse voluit”. 

(20) “... doctrinam de episcopis, successoribus Apostolorum... 

coram omnibus profiteri et declarare constituit”. 

(21) “L’Episcopat et l’Église Universelle”, onde se encontra o estudo 

de J. Lecuyer: “Orientation presente de la théologie de l’episcopat”. 

(22) “Fideles per baptismum in Ecclesia incorporati...”- 

Constituição Dogmática “Lumen Gentium” – § 11. 

(23) “... christifideles scilicet qui, utpote baptismate Christo 

concorporati...” – Idem – § 31. 

(24) “... justificati ex fide in baptismate, Christo incorporantur...” 

Decreto “Unitatis Redintegratio” sobre o ecumenismo, do mesmo 

Concílio Vaticano II, promulgado em 21 de novembro de 1964. 

(25) “Collegium autem seu corpus episcoporum auctoritatem non 

habet, nisi simul cum pontifice romano, successore Petri...” – 

Constituição Dogmática “Lumen Gentium” – § 22. 

(26) “Romaus pontifex, ut successor Petri, est unitatis, tum 

episcoporum tum fidelium multitudinis, perpetuum ac visibile 

principium et fundamentum”- Constituição Dogmática “Lumen 

Gentium” – § 23. 

(27) “Sicut, statuente Domino, sanctus Petrus et ceteri Apostoli 

unum collegium apostolicum constituunt, pari ratione romanus 

pontifex, successor Petri, et episcopi, successores Apostolorum, inter se 

coniunguntur”. Constituição Dogmática “Lumen Gentium” – § 22. 

 (28) “Unitatis redintegratio inter universos christianos 

promovenda unum est ex praecipuis sacrae oecumenicae synodi 

Vaticanae secundae propositis”. Decreto “Unitatis Redintegratio” – § 1. 

(29) “Ad hanc autem sanctam suam ecclesiam ubique terrarum 

usque as consummationem saeculi stabiliendam, Christus munus 

docendi, regendi et sanctificandi collegio duodecim concredidit” – 

Decreto “Unitatis Redintegratio”. 

(30) Paulo VI – Discurso “Post duos menses”, de 21 de novembro de 

1964 – § 5. 

(31) Idem – idem – § 12. 

(32) Idem – idem – § 19. 

(33) Idem – idem – § 22. 

(34) “... eamque episcopis ubique terrarum commendat, ut eadem 

promoveatur sollerter, et prudenter ac ipsis dirigatur”. Decreto “Unitatis 

Redintegratio”- § 4. 

(35) Paulo VI – Discurso “Post duos menses”, de 21 de novembro de 

1964 - § 8. 



(36) Idem – ibidem - § 5. 

(37) Idem – ibidem - § 10. 

(38) Obra organizada sob a direção do franciscano Guilherme 

Baraúna – Editora Vozes –Ltda. – Petrópolis – Rio de Janeiro – 1965. 

(39) Fr. B. Kloppenburg – ob. Cit. – pág. 397. 

(40) Idem – ibidem – pág. 397. 

(41) Idem – ibidem – pág. 396. 

(42) Pe. Rivaux – Tratado de História Eclesiástica – Livraria 

Internacional – Porto e Braga – Portugal – 1876 – Tomo I – pág. 224. 

(43) Funk – Compêndio de História Eclesiástica – Rio de Janeiro – 

1924 – pág. 105. 

(44) Pe. Rivaux – ibidem – pág. 245 e 248. 

(45) Vascoti – Institutiones Historiae Ecclesiasticae Novi Foedaris – 

Roma – Vol. I – pág. 254. 

(46) “Nunc venenum in ecclesia Dei effusum est”- Fr. Luiz de Souza 

– Vida de D. Fr. Bartolomeu dos Mártires – Tomo I – lib. 1º - cap. 23. 

(47) Vascoti – ibidem – pág. 269. 

(48) Rivaux – ibidem – pág. 347. 

(49) Vascoti – ibidem – pág. 269. 

(50) Kenrick – An inside view of the Vatican Council – pág. 115 e 

116. 

(51) Constituição Dogmática “Dei Verbum”- 18 de novembro de 

1965 - § 10. 

(52) Launoy – Commentary on the Holy Bible – edição  

J.R.Dummelow – 1912. 

(53) H.W.Dearden – Modern Romanism Examined – 1920. 

(54) Kenrick – ibidem. 

(55) Funk – ibidem –pág. 465. 

(56) Leonel Franca – A Igreja, a Reforma e a Civilização – 1948 – 

pág. 168. 

(57) Idem – ibidem – pág. 24. 

(58) Migne – Catecismes – Vol. II – pág. 541. 

(59) Cornélio a Lápide – Commentaria in Scripturam Sacram – Vol. 

16. 

(60) Funk – ibidem – pág. 31. 

(61) Sermão sobre a Unidade, citado por Rivaux – ibidem – pág. 33. 

(62) Rivaux – ibidem – pág. 40. 

(63) Idem – ibidem – pág. 51. 

(64) Chronologia Novi Testamenti – 1ª eição – 1856 – pág. 547. 

(65) Leonel Franca – ibidem – pág. 24. 

(66) Gaume – As três Romãs – Vol. II – pág. 67. 

(67) E. Kirschbaum – Petri in Catacumbas, Miscellanea liturgica in 

honorem L. Cuniberti Mohberg – pág. 221 e seguntes. 



(68) A.M.Schneider, em seu artigo “Das Petrusgrab in Vatican” 

(Theolog. Literaturaturzeiturg 1952, col. 321 e seguintes. 

(69) João Alzog – Histoire Universalle de l’Église – Paris – 1855 – 

pág. 467. 

(70) Leo Magnus – Epistola X ad Episcopos Provinc. Vienn. 

(71) João Alzog - ibidem – pág. 470 e 471. 

(72) Idem – ibidem – pág. 474. 

(73) Vascoti – ibidem – pág. 235. 

(74) Rivaux – ibidem – pág. 352 e 400. 

(75) João Alzog – ibidem – pág. 475. 

(76) Philip Hughes – ibidem – pág. 96. 

(77) História Geral das Civilizações – Difusão Européia do L9ivro – 

S. Paulo – 1958 – Vol. VI – pág. 128. 

(78) Bertrand L. Conway – The Question Box – 1903 – pág. 342. 

(79) Funk – ibidem – pág. 214. 

(80) Philip Hughes – ibidem – pág. 96. 

(81) Idem – ibidem – pág. 36. 

(83) “et ea quae anteacatis temporibus de cultu imaginum Christi, 

Beatae Virginis et Sanctorum lecreta fuere, religiose servent”. 

Constituição Dogmática “Lumen Gentium”- § 67. 

(84) Eusébio – Pitra, Spicil. Solesm., I, 383-386. 

(85) Epifânio – Inter Hieron. Ep. 51, c. 9. 

(86) Severino Marselha – Greg. M., Ep.IX, 105; XI, 13. 

(87) Funk – ibidem – pág. 209. 

(88) Joseph Bernnart – Der Vatican als Weletmacht – pág. 113. 

(89) Encíclica “Populorum Progressio”- § 49. 

(90) P. Lemerle – Bysance et la croisade – Vol. III – pág. 615 e 616. 

(91) W. Norden – Papsttum und Byzanz – pág. 56. 

(92) B. Kugler – Históriadas Cruzadas – pág. 279. 

(93) P. Tropp – Criticism of the cruzade – Amsterdam – 1940 – pág. 

48. 

(94) St. Runciman – A history of the cruzades – Canbridge – 1954 – 

t. III – opág. 123. 

(95) K. Burdach – “Waleer von der Vogelweide nud der vierte 

Kreuzzug; Hist. Zeitscher”- Bd. 145, Munchen-Berlin – 1931 – s. 40. 

(96) Pe. Riant – Exuviae sacrae Constantinopolitanae – Genova – 

1877. 

(97) St. Runciman – ibidem – pág. 130. 

(98) Rivaux – ibidem – tomo III – pág 18. 

(99) Georges Tavard – “Petite Histoire du Mouvement 

Oecumenique” - Editions Fleuses – Paris – pág. 251. 

(100) Funk – ibidem – pág. 375. 

(101) Idem – ibidem – pág.l 374. 



(102) Idem – ibidem – pág. 375. 

(103) Dr. W.H.Frere – English Church in the Reigns of Elizabeth 

and James I – pág. 26. 

(104) Cardeal John Henry Newman – Apologia pro Vita Sua – 

Edição de Nova Iorque – 1865. 

(105) Idem – ibidem – pág. 91. 

(106) Idem – ibidem. 

(107) Paternoster Square – O Papa, os Reis e o Povo – Mullan&Son 

– pág. 269-270. Essa carta de Newman encontra-se também em o 

Standard, de Londres, nº de 7d e abril de 1870. 

(108) Idem – ibidem – pág. 281. 

(109) L’Univers – Vol. II – pág. 31-34. 

(110) Jacques de Bivorte de la Sandée – Anglicans et catholiques – 

1948 – Vol. I – pág. 7. 

(111) Workings of the Holy Spirit in the Church of England – 1864 

– transcrito da pág. 115 da obra England and Christendom – 1867. 

(112) Jacques Bivort da Sandée – Documents sur le problème de 

l’union anglo-romaine – pág. 58 e 59. 

(113) G. Thils – Histoire doctrinale du mouvement oecumenique – 

Louvain – 1955 – pág. 97. 

(114) R. Rouquette – Amsterdam: Le Conseil Oecumenique – in 

Etudes 260 – 1948 – pág. 51. 

(115) G. Thils – ibidem – pág. 121. 

(116) M. Villain – Introduction a l’oecumenisme – Tournai – 1961 – 

pág. 415. 

(117) Cardeal Agostinho Bea – in La Civiltà Cattolica – 1960 – IV – 

pág. 561-568. 

       (118) Citado por Agostinho Bea – Interview with TV – American 

Broadcasting Company – 6 de janeiro de 1962. 

(119) Constituição Dogmática “Lumen Gentium”- § 18. 

(120) Cardeal Agostinho Bea – Interview net Kardinaal Bea doon 

Michele Sima – in de Linie – 7 de abril de 1962 – pág. 2 – publicação 

feita, outrossim, no órgão oficioso do Vatciano La Civiltà Cattolica – 

1962 – II – pág. 180-181, 283-284. 

(121) Constituição Dogmática “Lumen Gentium”- § 18. 

(122) Cardeal Agostinho Bea – Interview a la Dariotélévision 

Française – de 22 de janeiro de 1961. 

(123) G. Harkness – Protesantism – A Symposium – pág. 77. 

(124) Boaventura Kloppenburg – ibidem – Vol. IV – pág. 393. 

(125) Paulo VI – Discurso “Post Duos Menses”, de 21 de novembro 

de 1964, por ocasião da assinatura da mencionada Constituição. 

(126) Cardeal João Urbani – sua intervenção na 20ª Congregação 

Geral, de 16 de novembro de 1962. 



(127) Boaventura Kloppenburg – ibidem – Vol. IV – pág. 94. 

(128) Cardeal Agostinho Bea – “La prête, ministre de l’union des 

chretiens”- in La Documentation Catholique, 58 (1961), 1345-1354 – 

Conferência repetida por mais de 10 vezes em vários países. 

(129) Idem – Akademische Forschungs – und Lehrtaetigkeit in 

Diente der Einheit der Christen – Conferência pronunciada em 15 de 

novembro de 1961, na abertura do ano acadêmico na Universidade de 

Friburgo – publicada em tradução francesa in Nouvelle Revue 

Théologique, 84 (1962), 113-127. 

(130) Idem – ibidem. 

(131) Relatório da Conferência da “Fé e Ordem”, em Oberlim (USA), 

em 1957. 

(132) Cardeal Agostinho Bea – “La prête, ministre de L’union des 

chrétiens”- in La Documentation Catholique, 58 (1961), 1.45-1.354. 

(133) Decreto “Unitatis Redintegratio”- § 12. 

(135) Idem – Discurso “Post Duos Menses - § 5. 

(136) Idem – ibidem – § 10. 

(137) Idem – ibidem - § 7. 

(138) Constituição Dogmática “Lumen Gentium”- Introdução. 

(139) Paulo VI – Discurso “Post Duos Menses”- § 7. 

(140) J. Groot – Questões à volta do primado – in Temas 

Conciliares – Vol. IV – pág. 76. 

(141) L. Beaudin – Episcopado e Colegialidade – in Temas 

Conciliares – Vol. IV – pág. 41. 

(142) Cardeal Agostinho Bea – Fernseh – Interview am nordt – 

Rundfunk – 22 de janeiro de 1961. 

(143) Constituição Dogmática “Lumen Gentium”- § 18. 

(144) Boaventura Kloppenburg – ibidem – Vol. II – pág. 12. 

(145) “O São Paulo”- órgão da Arquidiocese de S. Paulo – 14 de 

maio de 1967. 

(146) Manifesto Evangélico lançado no Congresso sobre a Missão 

Mundial das Igrejas, em Wheaton, Illinois (USA), de 9 de abril de 1966. 

(147) Constituição Dogmática “Dei Verbum”- § 9. 

(148) Antonio Vuccino, bispo titular de Apro – intervenção em 1 de 

outubro de 1964, na ocasião da 92ª Congregação geral. 

(149) Ortodoxia – Um diálogo sobre Fé e Ordem – Genebra – 1960. 

(150) Constituição Dogmática “Lumen Gentium”- § 26. 

(151) Idem - § 18, 22. 

(152) Idem § 25. 

(153) Idem - § 27. 

(154) Constituição Dogmática “Dei Verbum”- § 8. 

(155) Pio XII – Encíclica “Mystici Corporis”- § 49. 

(156) Constituição Dogmática “Dei Verbum”- § 9. 



(157) Idem - § 8. 

(158) Publicada em Divinitas – 1961 – pág. 503-509: “Absque ullo 

dubio mira est nalogia, hucusque nondum satis explorata, quam in 

traditione statuit videmus inter inspirationem, qua gaudent episcopi 

duce summo pontifice in concilio legitime congregati, et inspirationem 

eam, qua donantur hagiographi et evangelistae in conscribendis libris 

canoinicis”. 

(159) João XXIII motu proprio “Superno Dei Nutu”, de 5 de junho 

de 1960; motu proprio “Rubricarum instructum”, de 25 de julho de 

1960; Discurso à Comissão Central, em 20 de junho de 1961. 

(160) Constituição Dogmática “Dei Verbum”- § 10. 

(161) Idem - § 10. 

(162) Idem - § 25. 

(163) Idem - § 10. 

(164) Idem - § 23. 

(165) Leão XIII – Encíclica “Sapientiae Christianae”- § 29. 

(166) Constituição Dogmática “Lumen Gentium”- § 37. 

(167) Leão XIII – ibidem - § 26. 

(168) Constituição Dogmática “Dei Verbum”- § 10. 

(169) Constituição Dogmática “Lumen Gentium”- § 25. 

(170) Idem - § 20. 

(171) Constituição Dogmática “Dei Verbum - § 25. 

(172) Idem - § 25. 

(173) Idem - § 25. 

(174) Padre José Marins – Reconstruir o Mundo – S. Paulo – pág. 

86. 

(175) Idem – ibidem – pág. 83. 

(176) Idem – ibidem – pág. 83. 

(177) Da “Campanha da Fraternidade” - “O São Paulo”- órgão da 

Arquidiocese de S. Paulo – por exemplo em seu exemplar de 11 de 

junho de 1967. 

 

.oOo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 


