Sera
que o “papa”
escravizara
oS cristaos?

Dr. Anibal Pereira dos Reis
(ex-padre)

Edicoes Cristas



INDICE

Uma radiante surpresa nas trevas do Império Romano

Ecumenismo Romano

“Non ministrari, sed ministrare!”

Fundamento espurio da hierarquia Catodlica Romana

Serao os bispos catoélicos sucessores dos apostolos?

Sucessao apostolica e colegialidade espiscopal.Qual € o maior
logro

O esbirro do Império Romano

Fragil fundamento do ecumenismo catolico

Lance politico do ecumenismo catoélico!

Origem espuria do poder temporal, lastro do ecumenismo
pontificio

O ecumenismo no século XI

Pausa para espancar uma mentiral

Ecumenismo, Inocéncio III a Quarta Cruzada

Anglicanismo e ecumenismo

Quem esta na mira do “papa”?

O desprezo a Biblia e o ecumenismo moderno

O ecumenismo, tatica contra a evangelizacao das almas

Epilogo

Notas e Bibliografia

.00o0.



CAPITULO 1

UMA RADIANTE SURPRESA
NAS TREVAS DO
IMPERIO ROMANO

EM SER O CRISTIANISMO a imagem de uma autoridade

puramente moral oferecida ao mundo vitima das violéncias do Império
Romano, resultou, sob o prisma social, o milagre notavel da sua rapida
difusao em seus albores.

Sob as garras da aguia capitolina se confrangiam todas as regioes
conhecidas — desde as costas da Lusitania aos limites dos desertos da
Asia e da Africa; e das distantes florestas do Reno e do Dantuibio aos
confins da Caledonia.

As galeras, cujos remos acionados pelos soldados vencidos e
cativos perpétuos, velejavam mares em fora, levando, ao ritmo surdo
dos bombos da proa, proconsules implacaveis na exigéncia dos tributos
e na escravizacao dos barbaros.

As belonaves dominadoras carregavam os gemidos dos hércules
escravos e as mercadorias para o abastecimento do comércio da grande
Capital: o 6leo da Siria e o vinho de Chipre, a anfora da Arcadia e o vaso
de Creta, os figos da Asia e as tamaras da Africa, o nardo do oriente e o
loto do Egito... Nelas carreavam-se, entrecruzavam-se, em intercambio
continuo, os tecidos, os metais, os frutos, os perfumes e as especiarias
de todos os pontos. Singravam o Mediterraneo, o Mare-Nostrum, as
trirremes latinas espalhando em todas as cidades a efigie de César, o
dominador supremo, cunhada nas faces do sestércio.

O progresso material do Império em toda a sua vastidao territorial
— os seus templos, as suas rodovias, os seus estadios, as suas termas,
os seus aquedutos — custou o esmagamento de milhares e milhares de
escravos de tornozelos cingidos por grossas correntes de ferro, moidos
sob o azorrague de feitores cruéis que lhes vazavam os olhos a fogo
quando, ardendo em sede e dobrando as pernas de inanicdo, nao
aglientavam mais arrastar pedras, tanger remos, britar pedreiras e
rasgar estradas nos campos e nas charnecas.

Subjugara-se a turba. Milhoes morreram a espada nas guerras de
conquista e nas sublevacoes civis sufocadas, enquanto outros foram



envenenados ou assassinados pelo punhal traicoeiro. Milhoes
extinguiram os seus dias com as pesadas grilhetas do cativeiro nos pés.
Milhoes foram confiscados, despojados, exilados e proscritos. Multidoes
de mulheres e virgens foram cedidas a saciedade da luxuria sadica.
Milhoes de pais, esposos, filhos e irmaos, violentamente, foram
separados.

Essa turba, imersa na passividade degradante, incapaz de um
impulso de rebeldia contra o conceito brutal da forca, extravasava seus
instintos quando, apinhada nas arquibancadas do circo, aplauda
freneticamente o espetaculo de sangue e de morte que lhe
prodigalizavam os gladiadores.

O Poder exprimia a plenitude do seu fastigio no personagem
reconhecido como o nobre romano. Reclinado em sua poltrona no
Senado, ou na liteira transportada pelos escravos e precedida dos
litores, presente nos auditorios ou nas termas, ilustrando as tribunas
dos teatros ou dos circos, pontificando sua exceléncia nas curuis, nas
catedras ou nos solios, debatendo no Foérum, onde sua dignidade
resplandecia nas dobras da toga e no tecido da tunica, demonstrava
sempre a manifestacao da Forca.

Dessa mesma Forca bruta que o mesmo Poder Publico se utilizou
para humilhar, para subjugar... Para a crueldade, para a traicao e a
violéncia contras os mais sinceros e pacificos... Para escravizar, para
saquear, para incendiar... Para a luxuria e os requintes da
voluptuosidade... Para o desrespeito a vida alheia... Para os tormentos
fisicos e os suplicios de toda espécie... Para a conspurcacdo e a
degradacao das vitimas indefesas... Para o gesto insensivel com que
mandava chibatear os escravos ou mata-los nos ergastulos...

Foi sob a égide férrea da paz romana que surgiu o Cristianismo,
como republica espiritual, sem chefe supremo e sem poder temporal.
Estranho a toda ambicao terrestre naquela época em que as nacoes se
apertavam dentro do circulo inflexivel da organizacdo romana, o
Cristianismo pdde proclamar-se independente de todo o sistema
politico.

Arco-iris de esperanca e prenuncio de libertacao, a principio tido
como uma simples seita de judeus, o Cristianismo oferecia aos
oprimidos uma auténtica ressurreicao espiritual.

A sua propria indole nao se ajustava aos moldes das sociedades
humanas por nao dispor de legislacoes sujeitas aos caprichos
transitéorios dos homens. Sua forca nao emanava de nenhum lider
terreno a quem os cristaos devessem submissao.

A grande novidade para os povos atrelados a um imperialismo
absorvente: A Igreja de Jesus Cristo é invisivel e os seus componentes
nao padecem o vexame de serem impelidos as ruas e pracas para



aplaudir as marchas triunfantes dos exércitos, como acontecia com as
tropas romanas. E nem de carregar aos ombros liteiras douradas, como
no caso dos nobres.

Ela se forma de todos os “nascidos de novo” (Joao 3.3-5), pelos
“santos em Cristo Jesus” (Filipenses 1.1), pelos que “invocam o
Nome de nosso Senhor Jesus Cristo” (1* Corintios 1.2). Essa Igreja €
a “raca eleita, sacerdocio real, nacao santa, povo de propriedade
exclusiva de Deus” (1% Pedro 2.9) que no proprio Jesus Cristo tem sua
autoridade a qual se submete cada crente, pela sua consciéncia e sem
esbarrar nos escolhos de nenhum Seu representante humano.

O proprio Jesus Cristo “é o cabeca da Igreja” (Efésios 5.23). E Ele
a sua “pedra angular” (Atos 4.11; 1* Pedro 2.6; Efésios 2.20).

E “ninguém pode lancar outro fundamento, além do que foi
posto, o qual é Jesus Cristo” (1 Corintios 3.11).

*kk

“Povo de Deus”! (1% Pedro 2.10).

Jesus Cristo, o cabeca (Efésios 5.23),a pedra (Atos 4.11; 1? Pedro
2.6; Efésios 2.20), o fundamento (1* Corintios 3.11)!!!

Povo independente e livre dos ergastulos de quaisquer
imperialismos ou catolicismos!

*kk

Esta revelacdo constitui-se numa auténtica mensagem de
libertacdo espiritual para os homens acorrentados com os grilhdes de
César. Que este continuasse a lhes esfrangalhar as carnes com os
azorragues... Suas almas, porém, obtinham alforria completa!

*k%k

Os crentes, os “santificados em Cristo Jesus” (1* Corintios 1.2),
essa “raca eleita” (1* Pedro 2.9), essa “nacao santa” (1% Pedro 2.9),
esse “povo de propriedade exclusiva de Deus” (1* Pedro 2.9), “quer
judeus, quer gregos, quer escravos, quer livres” (1% Corintios 12.13),
todos esses espalhados pela terra, mas que fazem parte da Igreja
Invisivel, tendo como unico ponto de referéncia, como Cabeca, como
Chefe, Autoridade Espiritual e Rocha Indestrutivel JESUS CRISTO, de
acordo com os planos divinos exarados em o Novo Testamento, devem
se organizar em assembleias, ou comunidades, ou igrejas particulares,
locais, visiveis, departamentos da Igreja Universal e Invisivel.

*kk

Por mais que se desesperem certos editores de enciclicas, jamais
conseguirao dar base exegética neotestamentaria ao seu conceito
eclesiastico.

O proprio Padre Y. Congar, um dos tedlogos catdlicos modernos
mais em evidéncia e um dos peritos do recente Concilio Ecuménico
Vaticano II, em seu estudo “De la communion des églises a une



ecclesiologie de U’Eglise Universalle” (1), nao conseguiu atalhar esta
constatacao: “O aspecto societario e juridico da Igreja [refere-se ao
catolicismo romano]|, em seu plano jurisdicional, impeliu-a a tendéncia
de deixar na sombra a consideracdo da Igreja como comunidade,
porque toda a comunidade € particular, se nao local”.

A Igreja Universal — ecuménica — € eminentemente espiritual.
Unem-se seus membros pela fé em Jesus Cristo. Nao existe outro liame!

Ecumenismo na forma do imperialismo catodlico-romano é
apostasial

*kk

Mas, desde que os homens, nesta peregrinacdao terrena, sao
constituidos também de corpos materiais, os quais devem estar a
servico de Deus, Jesus, por isso, quer que essa Igreja Espiritual se
manifeste materialmente por meio de congregacoes locais e visiveis.

Estas congregacoes locais, outrossim, sdo consequiiéncia da propria
disseminacao dos discipulos de Cristo.

“E passou pela Siria e Cilicia, confirmando as igrejas” (Atos
15.41).

“Lhes agradeco, nao somente eu, mas também todas as igrejas
dos gentios; saudai igualmente a igreja que se retine na casa deles”
(Romanos 16.4-5).

“Ande cada um segundo o Senhor lhe tem distribuido, cada um
conforme Deus o tem chamado. E assim que ordeno em todas as
igrejas” (1* Corintios 7.17).

“Vos tornastes imitadores das igrejas de Deus existentes na
Judéia em Cristo Jesus” (1% Tessalonicenses 2.14).

Jamais Cristo manifestou a intencao de estabelecer uma Igreja
Universal Visivel tendo a frente para gerir-lhe os destinos um vigario
universal ou pontifice supremo!

Por 107 vezes encontramos em o Novo Testamento a expressao
“igreja”, sendo13 vezes no significado de Igreja Universal e Invisivel e
94 no sentido de corporacéo local.

Estes departamentos que tornam visivel a igreja de Jesus Cristo
nao se submetem ao tacao de nenhum poder humano. Sua tnica regra
de fé e vida é a Biblia. E nada de tradicao na conformidade do conceito
catolico-romano! E muito menos do magistério eclesiastico!

*k%

Mister € repetirem-se sempre e sempre esses conceitos neo-
testamentarios porque € por ignora-los que muitos supdéem coerente a
propaganda ecumenista do Vaticano.

Ja ouvi esta ilustracao catélica para conceito de Igreja. Diz-se que
esta € como o Departamento dos Correios. Em cada localidade ha um
agente e todos eles se subordinam a um agente regional. E os agentes



regionais se subordinam a um Diretor maximo. No caso, o papa ¢ este
diretor maximo. Os bispos se equivalem aos regionais que se lhe
subordinam. Os padres sao os locais encarregados das igrejas das
diversas localidades. Diz-se, entao, que as paroquias sao as igrejas
locais como as mencionadas em o Novo Testamento.

Esquecem-se, porém, esses “ilustradores” que as paroquias, as
supostas continuadoras das igrejas locais neotestamentarias, foram
estabelecidas a partir dos séculos IV e V (2). J. Hamer, outro teologo da
mesma grei, sublinha que a “paréquia nao é de direito divino” (3), isto &,
sua instituicao € alheia aos documentos biblicos.

Na conceituacao catodlica de eclesiologia nao cabem as igrejas neo-
testamentarias. E, no vai-e-vem das disputas teologicas, nao
conseguem os discipulos da filosofia escolastica evitar as contradicoes.
Constatam ser a paroquia, nao igreja local nas feicoes neo-
testamentarias, mas uma instituicdo medieval que, no fim das contas, é

realmente a concretizacéo local da Igreja Universal Visivel (4). Durma-se
com um barulho desses causado pelo ente-choque das contradicoes
catolico-romanas.

*kk

A verdadeira Igreja de Jesus Cristo jamais se atrela aos transitorios
poderes do mundo! Foi a constatacdo dessa realidade que trouxe
admiracao aos infelizes escravos do Imperialismo Romano e enfatiza o
milagre do crescimento rapido do Cristianismo, apesar da violéncia das
perseguicoes.

Em suas visoes, Daniel viu “um Reino que nao sera jamais
destruido; este reino nao passara a outro povo; esmiucara e
consumira todos estes reinos, mas ele mesmo subsistira para
sempre” (Daniel 2.44). E ainda o profeta viu Jesus Cristo a quem “foi-
Lhe dado dominio e gloria, e o reino, para que os povos, nacoes e
homens de todas as linguas O servissem; o Seu dominio é dominio
eterno, que nao passara e o Seu Reino jamais sera destruido”
(Daniel 7.14).

E as passagens dos evangelhos sobre o Reino de Deus falam por si
mesmas...

Por ser eterno e unico a nao ser destruido, jamais podera confinar-
se aos limites dos reinos desta terra.

Ele é eterno porque € espiritual! A matéria nao é eterna!

Apods os quarenta dias de jejum, enfrentou o Senhor as investidas
do demonio, que Lhe mostrou “todos os reinos do mundo e a gléria
deles” (Mateus 4.8). Retirou-se o maligno porque inuteis suas
artimanhas. Jesus nao aceitara adora-lo em troca desses reinos.



Na esfera espiritual existem dois reinos. O de Jesus Cristo e o de
Satanas. Certa feita, os fariseus acusaram Jesus, alegando que Ele
expulsava os demodnios por Belzebu, principe dos demodnios. Contesta-
lhes e lhes declara enfaticamente: “Eu expulso os demodnios pelo
Espirito de Deus, certamente é chegado o reino de Deus sobre vos”
(Mateus 12.28).

Prosseguira até o fim dos tempos esta luta entre a esfera de
dominio de Jesus Cristo e a esfera de dominio de Satanas, quando este,
simbolizado por “Babilonia, a grande, a mae das meretrizes e das
abominacoes da terra” (Apocalipse 17.5), sera definitivamente vencido.

Diante de Pilatos, Jesus foi categérico ao declarar: “O Meu reino
nao é deste mundo” (Jodao 18.36).

Certa ocasido, um da multiddo quis Sua interferéncia numa
contenda familiar por causa de heranca. Retrucou Jesus a solicitacao:
“Homem, quem Me constituiu juiz ou partidor entre vos?” (Lucas
12.14).

De fato! Se o Seu Reino nao é deste mundo, por que interferir
nessas coisas?

No circulo dos Doze, afora Judas, Pedro era o mais dado a incidir
em erros graves. Errou com pertinacia e mais de uma vez. Jesus o
colocou no rol do proprio Satanas por se opor tenazmente a Sua morte,
optando por um Reino messianico politico deste mundo.

Apo6s haver Jesus realizado o estupendo milagre da multiplicacao
dos paes e “sabendo, pois, Jesus que estavam para vir com o intuito
de arrebata-l0 para O proclamarem rei, retirou-se novamente,
sozinho, para o monte” (Jodo 6.15).

Nunca se comprometeu com os homens do mando temporal! Nem
lhes aceitou cobertural

Muito ao contrario! Definiu categoricamente os campos: “Dai, pois,
a César o que é de César, e a Deus o que & de Deus” (Mateus 22.21).

Esse Cristianismo desejado por Cristo, como republica espiritual,
sem chefe supremo a nao ser Ele proprio, e sem poder temporal, surgiu
no cenario do Império Romano como a grande “novidade”.
Proclamando-se independente de todo o sistema politico e estranho a
toda ambicao terrestre, teve autoridade moral para saciar os sedentos
de libertacao espiritual num mundo em que os seus suditos foram
abandonados as “paixoes infames” (Romanos 1.26).

A fé tao ardente desses crentes de Roma tornara-se um exemplo
para todo o mundo — foi a constatacao gloriosa de Paulo (Romanos 1.8).

.00o0.



CAPITULO 2

ECUMENISMO ROMANO

QUANDO Cassio e Bruto conspiraram e abateram César, Marco

Antonio desfraldou, numa arrancada Unica, a idéia imperial. E do seu
génio formidavel, aliado ao oportunismo astuto de Otavio, surgiu a
unidade ecuménica do Império Romano. Nao obstante sua alianca com
Cle6patra, na batalha naval de Acio, em 2 de setembro de 31 a. C.,
Marco Antonio é derrotado e Otavio, sozinho, enfeixa em suas maos
todo o poder. E Imperador Unico de um Império Ecuménico! O seu
governo nao € mais dividido entre os triunviros ou consules! Cabe-lhe o
comando indivisivel do mundo romano!

Como Imperador, Otavio imprime ao sentimento universalizante de
Roma uma forma juridica, concretizando-o numa formidavel realidade!

Todas as nacoes estao sob as asas da aguia romana e,
transformadas em reinos ou provincias, sao administradas por reis,

tributarios, governadores, procuradores ou proconcules.
*kk

“Nulla unquam respublica nec major, nec sanction” (5). “Nao houve
em tempo algum outro povo maior ou mais respeitavel do que o povo
romano”.

A tranquilidade politica nesse Império Mundial recordava os dias
estivais em que tudo pode crescer e sazonar. Otavio, dizia-se entre os
seus aulicos, realizara os anelos de todos, como pai da Patria e salvador
do género humano. Entoavam-se os louvores da pax romana, a paz de
que o universo era devedor a Roma, paz imposta pela espada implacavel
da forca e pelo arado da lei que impoe a ordem.

*kk

Roma, na sua sabedoria de “aguia”, mantém as tradicoes, os cultos
religiosos, a organizacao militar, enfim, todas as feicoes caracteristicas
de cada povo subjugado. Ela, na sua maxima enfatuacao, pretende a
hegemonia universal, absorve tudo, estendendo os seus tentaculos
ecumeénicos e envolventes para romanizar tudo. Para “ecumenizar”
tudol!

Mesmo sendo o latim a lingua oficial, ela permite que cada um
continue falando o seu idioma. Na propria Capital, que é a metropole
desse ecumenismo, falam-se os dialetos barbaros, o sirio, o hebraico e,
sobretudo, o grego.

Pelas ruas de Roma, de Atenas, de Alexandria, de Efeso, de
Antioquia cruzam-se os bretoes, os sirios, os africanos, os gauleses, os



tracios, os iberos, ostentando suas vestes regionais num auténtico
desfile de policromia.

Nos circos, apresentam-se animais de todas as partes: o ledao da
Etiopia e do Irao, o urso da Misia, o touro da Germania, o lobo dos
Pirineus, o elefante da Asia.

A carreira militar ndo se constitui privilégio exclusivo em favor dos
que se originaram geograficamente da Loba Lendaria, porque de todas
as provincias sao recrutados os legionarios.

No impulso do seu universalismo, impode-se pela sua grande
maleabilidade e pela sua incomum adaptabilidade Diante de outros
povos, dos outros meios e outros costumes. Os seus proprios generais
chegaram a sacrificar aos idolos dos vencidos.

O seu proposito €, pelo universalismo romano, dominar sob a sua
sombra todos os povos. Por isso e para enfraquecé-los, absorve-lhes
todas as caracteristicas proprias.

*kk

O poder administrativo total, porém, nao o satisfaz. Quer o poder
religioso absoluto. E s6 entdo € que o fato de ser romano nao se
restringiria a uma concepcao racial limitativa, porque a qualidade de
romano nao seria mais qualidade patronimica, mas qualidade politica.

O cerne de toda vida nacional € o seu culto religioso porque deste €
que procedem as suas demais manifestacoes. Otavio sabe disso. E, no
empenho de “romanizar”, nao s6 em extensao, mas também, e
sobretudo em profundidade, todas as nacoes, € que Roma atinge
frontalmente o culto religioso dos vencidos. Nao lhes impde os seus
proprios deuses como outros dominadores fizeram no passado. Nao!
Adota outra tatica. Aceita, respeita e promove todas as divindades dos
povos que se comprimem em seu bojo imperial, porque o seu alvo é
enfraquecé-las todas para consumar o seu proposito de absorcao.

kkk

Confraternizam-se, na ampliddao politica do Império, o culto dos
druidas e dos oraculos gregos, as mitologias da Babilonia e do Nilo...
Jupiter, Vénus, Apolo, Baco, Hoérus, Osiris, Tanit, Moloque e Baal...
Entendem-se as magias da Caldéia e as ciéncias ocultas de Tebas e
Ménfis, a filosofia de Atenas e as supersticoes de todos os barbaros...

kkk

Concretizou-se o sonho ecuménico de Romal!

E precisamente nesta época, o vocabulo grego “ecuménico”, que
significa “o mundo todo”, “todo o mundo habitado pelos homens”,
“universal”, passou a designar os dominios do Império Romano, nao
apenas como extensao, mas como filosofia politica!



Para o nosso exame do atual movimento ecuménico proposto pelo
catolicismo, € mister frisar-se bem esta conceituacao romanista do
vocabulo grego acima revelada.

*kk

Esse grande caldeamento, todavia, produz o enfraquecimento da
teogonia nacional de cada povo porque, a margem do Tibre, os deuses
estdo minados pelo ceticismo de Zenao e de Epicuro, pelos discursos de
Socrates e de Platao e, nas oracoes de Cicero, nao passam de figuras de
retorica. E € o que Roma quer com o seu ecumenismo!

Mantidos entre os povos subjugados os seus proprios deuses que,
no ecumenismo romano, se confraternizavam, como uma espécie de
contagio natural, padecem do mesmo mal de enfraquecimento, tornam-
se vencidos e Roma se faz divinizar a si propria na pessoa do seu
Imperador.

O culto grosseiro ao Imperador sucedeu o culto aos deuses!

*kk

No conceito religioso dos povos pagaos, os deuses ndo eram senao
reis divinizados depois de sua morte.

Se, depois de morto seria divinizado o Imperador, por que nao ja
em vida?

Otavio — o Imperador, rei dos reis e chefe de todos os exércitos —
investe-se, por isso, no poder religioso absoluto que agora passa a ser
um motivo de unidade imperial.

*kk

Religiosamente, os povos jungidos se desfibraram envoltos na
tatica ecuménica romana e, agora, se prostram aos pés do Imperador
para adora-lo como Deus!

A historia se repete e o moderno romanismo, em sua tatica
ecumenista atual, deseja o mesmo escopo, levando novas multidoes aos
pés do seu deus-pontifice.

O sentimento universalizante de Roma ao divinizar Otavio, o
AUGUSTO, atribui-lhe titulos como parte da liturgia do seu culto:
vigario de Jupiter Capitolino, Pontifex Maximus, Sacratissimus
Dominus Noster.

O adjetivo “augusto” possuia um significado muito particular na
lingua religiosa dos romanos. Observa Ovidio: “Nossos pais chamam
augustas as coisas sagradas: chamam-se augustos os tempos

consagrados, segundo o rito, pela mao dos sacerdotes” (6).

A sua tatica ecumenista ao propor a confraternizacao dos deuses
de todos os povos vencidos e atrelados ao Império redundou na
concretizacao do seu grande sonho. Nao lhe bastava o tribunato, sem
limite de tempo e nem de lugar. Nao lhe satisfazia também o encargo de
censura, que era a prefeitura dos costumes pela qual controlava a



consciéncia moral dos seus suditos. Nao lhe saciava a sede das alturas
o titulo de Imperador. Quis ser o AUGUSTO, o sagrado!

E, na plenitude do poder, ao tempo do “Divino” Otavio Augusto,
diante do qual se prostravam genuflexos em adoracao os seus vassalos,
o conceito de romanidade se identifica em concepcao de universalidade.
Neste sentido, ser romano € ser universal, ecuménico.

L3

Necessario se faz fixar esta concepcao de romanidade para se
entender a significacdo dos termos “catolicismo romano”. Ha pessoas
que supdem contradicao nestes termos porque, com razao, alegam que
“catodlico” quer dizer “universal” e “romano” se restringe aos limites de
Roma. E, dizem, nao se pode ser universal e romano ao mesmo tempo,
o que € certo, entendendo-se os vocabulos com seus significados
etimologicos.

Mas também ha coeréncia quando eles sdao compreendidos na
conceituacao catodlico-romana, que € oriunda daquela concepcao
adotada no Império Romano desde Otavio Augusto.

E nao pretende o catolicismo romano continuar o mesmo proposito
imperialista do Império Romano?

Dois retratos de Otavio, o Augusto e o Criador dessa filosofia
imperialista agora esposada pelo catolicismo, se encontram no Vaticano
a lhe inspirarem sentimentos “ecumenistas”. Um formoso busto de
Otavio adolescente, no Museu Chiaramonti. E a sua bela cabeca em
bronze, na biblioteca pontificia.

*kk

E, como se nao bastasse serem escravas, as massas do Império
passaram a adorar a sua propria escravidao! Nao podiam mais os povos
reconhecer a sua patria naquela formidavel centralizacdo. E nem os
seus deuses nos vaos simulacros encarcerados no Pantedo.

Foi dentro desse panorama ecumeénico de subjugacao total dos
povos vencidos, de despojamento absoluto de suas tradicoes, de
dissolucao completa das nacionalidades, da substituicao dos deuses
pela adoracdo a “Nosso Sacratissimo Senhor” que o Cristianismo
desfraldou a bandeira da liberdade espiritual, a fonte inexaurivel de
todas as liberdades humanas. A doutrina que devolvia aos oprimidos
uma patria e um Deus colocados acima dos ataques da brutalidade e
que, através de Paulo, proclamava a igualdade entre vencedores e
vencidos, senhores e escravos, homens e mulheres, judeus e gentios —
essa doutrina exercia uma atracao inaudita naquele Império debilitado
pela sua propria organizacao meramente mecanica.

Naquelas circunstancias de depressao moral em que submergia a
sociedade antiga, como luz incomparavel, brilham a pureza e a
simplicidade da fé crista.



E o carater de sua universalidade espiritual, a simplicidade de
suas doutrinas e do seu culto, a liberdade de sua ortodoxia, fizeram do
Cristianismo um brado de independéncia, uma forma de emancipacao,
um gesto épico do espirito humano para escapar do dominio da Forca.

Fekk

A simplicidade e a liberdade que assinalam a superioridade do
Cristianismo primitivo realmente fizeram-no a antitese mais completa
da legalidade romanal

Fkkek

A antitese mais completa, outrossim, do catolicismo romano!

Do catolicismo romano que, mantendo o ritmo da revivescéncia das
idéias e sentimentos do Imperialismo Romano, corrompe e desvirtua o
conceito de eclesiologia neo-testamentaria e transforma o papa — seu
César Augusto — em fundamento visivel da sua unidade ecumeénical

.00o0.

CAPITULO 3

“NON MINISTRARI,
SED MINISTRARE!”

“Nao para ser servido,
mas para servir” (Mateus 20.28)

PoONTO DE CONTATO algum havia entre o Cristianismo e o

poder terrestre do Imperialismo Romano. Esta separacao absoluta,
consequéncia de sua esséncia puramente espiritual, promoveu-lhe as
energias capazes de po-lo a salvo dos ataques dos seus poderosos
adversarios.

As grandes perseguicoes deflagradas pelos imperadores contra os
cristdos procediam da jurisprudéncia politico-religiosa que somente
concebia a organizacao estatal estruturada numa religiao oficial, cuja
liturgia se consubstanciava no culto a pessoa do Imperador. E, destarte,
qualquer movimento religioso que viesse provocar enfraquecimento da
religiao oficial, tornar-se-ia visado.

“Dai, pois, a César o que & de César, e a Deus o que é de Deus”
(Mateus 22.21), constituira-se na grande linha divisoria diante do



Império. Evidentemente que essas palavras de Jesus, exuberantes de
consequiéncias, nao significavam a adesao de Jesus ao 6dio tenaz dos
seus compatriotas contra o regime romano. Demonstram, sim, a
distancia entre o Evangelho e Roma! A ordem nova do Evangelho, que
tudo aprecia segundo o seu valor perante Deus, vai de encontro a
dominacao terrestre porque a lei do Seu Reino nao impera no sentido de
extensao do poder sobre a superficie da Terra, mas segundo a marcha
profunda de Deus, separando o bem do mal.

Nesse Reino, a salvacdo nao depende nem da forma politica e nem
da poténcia do Estado, mas de decisao moral. O Cristianismo, sem
tocar no poder do Estado, recusou-se aceitar os fundamentos do poder
imperial. Apartou-se da pretendida teocracia da lei e do messianismo
politico.

Embalde o poder publico de Roma, nos trés primeiros séculos,
tentou, pelos métodos violentos das perseguicoes, sufocar o
desenvolvimento do Cristianismo, que se alastrava, como fogo de
rastilho, entre as massas populares atraidas precisamente pela sua
mensagem de independéncia espiritual e sua simplicidade.

sk

Se, por sua propria natureza e a exemplo do Senhor, as igrejas
cristas daquele tempo excluiam todo o conluio com as autoridades
politicas, outrossim, faltava em sua organizacao constitucional a nocao
de uma autoridade espiritual personificada em um s6 homem ou numa
hierarquia.

Nao havia papado! A nenhum cristao se atribuia primazia algumal!

O tunico Chefe, a Cabeca, a Rocha Indestrutivel, a Autoridade
Espiritual tinica era Jesus Cristo!

Os ministros (esta palavra provém do verbo latino “ministrare”,
que quer dizer “servir”; ministro € o que serve) ou oficiais reconhecidos
eram os pastores (= bispos = presbiteros) e didconos escolhidos pelas
préoprias igrejas. Em nosso livro CRISTO? SIM!!! PADRE? NAO!!!
desenvolvemos um estudo sobre este assunto.

Reconhecia-se no ministério perfeita igualdade! Nada de
hierarquias!

Os crentes mantinham contato permanente com as Sagradas
Escrituras. O relato das passagens da vida de Cristo continuava sendo
tema das pregacoes e das meditacoes.

A humildade dos oficiais (pastores = bispos = presbiteros =
diaconos) dava-lhes entre os crentes a verdadeira autenticidade
evangélica.

Que contraste para o orgulho dos nobres romanos que, pela sua
dignidade postica, se tinham na conta de lideres do povo!



Relativamente aos ministros predicantes do Cristianismo, nao se
poderia conceber outra situacao entre as pessoas que conheciam aquela
passagem: “Levantou-se entre eles uma discussao sobre qual deles
seria o maior. Mas Jesus, sabendo o que se lhes passava no
coracao, tomou uma crianca, colocou-a junto a Si e lhes disse:
Quem receber esta crianca em Meu Nome, a Mim Me recebe; e
quem receber a Mim, recebe Aquele que Me enviou; porque aquele
que entre vos for o menor de todos, esse é que sera grande” (Lucas
9.46-48).

E este outro episodio: “Tendo eles partido para Cafarnaum,
estando Ele em casa, interrogou os discipulos: De que é que
discorrieis pelo caminho? Mas eles guardaram siléncio; porque pelo
caminho haviam discutido entre si qual era o maior. E Ele,
assentando-Se, chamou os doze e lhes disse: Se alguém quer ser o
primeiro, sera o ultimo e servo de todos” (Marcos 9. 33-35).

Recordavam-se daquela outra ocasiao em que Jesus Cristo
discorria sobre Sua paixao e morte, salientando pormenores, quando,
abruptamente, a mae dos filhos de Zebedeu, faz-Lhe um pedido
intempestivo: “Manda que, no Teu reino, estes meus dois filhos se
assentem, um a Tua direita, e o outro a Tua esquerda” (Mateus
20.21). Indignaram-se os outros dez. E Jesus, de parte, esclareceu-lhes:
“Sabeis que os governadores dos povos os dominam e que os
maiorais exercem autoridade sobre eles. Nao é assim entre vos;
pelo contrario quem quiser tornar-se grande entre vos, sera esse o
que vos sirva” (Mateus 20.25-26).

E Jesus arremata: “O Filho do homem nao veio para ser
servido, mas para servir”! (Mateus 20.28).

Os suditos deste Reino nao se assemelham aqueles que créem
dominar, tomando atitudes de senhores e usando a violéncia entre os
povos.

O bendito Salvador que, com Seu exemplo, ilustrou Seus
ensinamentos ao lavar os pés dos Seus discipulos (Joao 13.1-20) € o
modelo auténtico para os oficiais das Suas igrejas, os quais nunca
poderiam formar-se em hierarquia legitima.

Aquele que “se esvaziou, assumindo a forma de servo”
(Filipenses 2.7) e que “a Si mesmo se humilhou” (Filipenses 2.8), ao
proclamar que o seu “reino nao é& deste mundo” (Joao 18.36),
fulminou todas e quaisquer pretensdes de ser o ministério de Suas
igrejas uma copia ou imitacao das hierarquias do mundo.

*k%k

Uma digressao oportuna! Basta para os sinceros um confronto
desses textos escrituristicos com a hierarquia catélica (papa e bispos) e
seu “modus vivendi” — o papa que € carregado num trono de ouro e



mora no maior palacio do mundo — para se concluir que o catolicismo
romano pode ser tudo menos Cristianismo.

Se divinamente instituida esta hierarquia petulante e luxuosa,
seria uma contradicao e um desmentido aos ensinamentos e a propria
vida de Jesus Cristo. Seria um aviltamento da dignidade do ministério
cristao!

Se vocé que me lé agora for catélico sincero, basta esta
observacao para abandonar este embuste!

Fkkek

O povo de Israel aguardava a instituicao concreta e definitiva do
dominio de Deus sobre o mundo inteiro. Esta expectativa era
alimentada pelos profetas quando chamavam a atencao do povo sobre o
estabelecimento do reino messianico.

Davi, o grande rei-profeta, nos salmos messianicos, por exemplo,
destaca a majestade desse Reino:

“Salmodiai a Deus, cantai louvores... Deus é o rei de toda a
terra... Deus reina sobre as nacoes: Deus se assenta no Seu santo
trono” (Salmo 47.6-9).

No Salmo 93, ainda proclama o poder e a majestade do Reino de
Deus.

“Reina o Senhor” (Salmo 97.1). “Justica e juizo sao a base do
Seu trono” (Salmo 97.2). E o Senhor que “guarda as almas dos Seus
santos” (Salmo 97.10).

Deus , o Senhor que reina, “esta entronizado acima dos
querubins” (Salmo 99.1). Deve ser louvado o Seu Nome, “grande e
tremendo, porque é santo” (Salmo 99.3). “Exaltai ao Senhor nosso
Deus, e prostrai-vos ante o escabelo de Seus pés, porque Ele é
santo” (Salmo 99.5).

A visao escatologica do Reino de Deus revelada pelos profetas
[saias, Obadias, Sofonias e Zacarias deveria manter o povo alerta na
expectacao do Messias.

Nos tempos posteriores ao cativeiro babilonico, e mais ainda
durante o dominio romano, esta esperanca foi-se diluindo até que se
passou a esperar uma manifestacdo do Reino de Deus simplesmente
para compensar o jugo dos opressores terrenos.

A frustracao desta esperanca infundada tornou-se numa das mais
fortes razoes do antagonismo dos anciaos do povo judeu contra Jesus
Cristo, que reclamava a dignidade de Messias. Com excecao de um
determinado grupo de pessoas, como Maria (Lucas 1.32-33), os magos
do Oriente (Mateus 2.1-12) e Simeao (Lucas 2.28-32), os lideres de
Israel e o povo nao podiam entender um Messias que nao liderasse um
movimento para implantar um Reino de Deus visivel e perceptivel que



levasse de roldao todos os reinos da terra. Queriam que Jesus revidasse
ao Império de Roma.

Nao puderam conseguir dEle o seu intento porque nao era esse o
plano e muito menos a missao de Jesus Cristo. O Seu Reino nao € deste
mundo! (Joao 18.36). E quando Pilatos, por mofa, mandou afixar na
Sua cruz o titulo: “Jesus Nazareno, Rei dos judeus” (Joao 19.19),
reclamaram eles e ndo se conformaram (Joao 19.21).

O exame de todos estes textos escrituristicos nos liberta de
quaisquer sujeicoes a quaisquer hierarquias eclesiasticas, tornando-nos
ao Cristianismo genuino de Jesus Cristo!

.00o0.

CAPITULO 4

FUNDAMENTO ESPURIO
DA HIERARQUIA
CATOLICA ROMANA

ESTUPEFATO, o Império Romano constatou no Cristianismo

dois principios inteiramente diversos e alheios a sua estrutura:

1) A forma democratica no governo espiritual e temporal das igrejas
cristas, isentas de qualquer hierarquia, com a consequente igualdade e
simplicidade dos seus oficiais. N. do E.: Concordamos com o0s
argumentos que, no trato do assunto do livro, o irmao Anibal apresenta.
Entretanto, com todo o respeito ao referido irméao, devemos dizer nao
crermos que a Igreja deva ter um governo democratico; a Igreja pertence
ao Senhor. Ele € o Senhor!, o Senhor da Igreja, e, portanto, ndo cabe a
nos, povo Seu, decidirmos a respeito da Igreja. Cremos que a Igreja €
teocratical O Senhor mandando, decidindo e guiando de acordo com a
Sua vontade!).

2) A unidade entre os cristaos, oriunda de sua comunhao com
Deus e a resultante cooperacao entre as igrejas que as vinculava.

Ja nos tempos apostoélicos, contudo, se sentia entre os crentes uma
reminiscéncia do judaismo. Os “judaizantes” ou “legalistas”, como sao
denominados, causaram mais males ao Cristianismo do que todas as



perseguicoes. Foram eles que produziram os germes da apostasia, hoje
chamada catolicismo romano.

Em nosso livto CRISTO? SIM!!! PADRE? NAO!!! tratamos
longamente deste assunto.

Paulo precisou tercar a espada bigimea de sua Palavra, conforme
verificamos nos Atos dos Apostolos (capitulo 15) e em sua epistola aos
Galatas.

Escandalizara-se o apostolo ao ser informado de que os crentes da
Galacia se baldeavam para o grupo dos “judaizantes” ou “legalistas”, os
quais lhes mandavam também observar a Lei de Moisés como condicao
de salvacao.

Paulo que, em Jerusalém, na reuniado para se estudar e resolver o
cruciante problema se a justificacao vem somente pela fé em Jesus
Cristo ou se também depende da circuncisao e de outras obras da Lei
(Atos 15.1, 5), provocara um motim, e, agora indignado, escreve aos
galatas: “Admira-me que estejais passando tao depressa dAquele
que vos chamou na graca de Cristo para outro Evangelho; o qual
nao é outro, senao que ha alguns que vos perturbam e querem
perverter o Evangelho de Cristo. Mas, ainda que nés, ou mesmo um
anjo vindo do céu vos pregue Evangelho que va além do que vos
temos pregado, seja anatema” (Galatas 1.6-8).

A estes trombeteiros de um Evangelho espurio, Paulo, com acentos
de impertérrito defensor da fé, apos haver, em Antioquia, desmascarado
a Pedro “porque se tornara repreensivel” (Galatas 2.11), proclama
com insisténcia a “verdade do Evangelho” (Galatas 2.5, 14):
“Sabendo, contudo, que o homem nao é justificado por obras da lei
e, sim, mediante a fé em Cristo Jesus, para que fossemos
justificados pela fé em Cristo e nao por obras da lei, pois por obras
da lei ninguém sera justificado” (Galatas 2.16).

Inspirado por Deus, Paulo saiu a campo contra esses fariseus
saudosistas que sonhavam com a salvacdo pelas obras da Lei, como
condicao indispensavel.

Essa mentalidade “judaizante” ou “legalista”, enquanto o sangue
dos martires embebia o solo do Império Romano, criou raizes que,
adubadas pela vaidade de homens gananciosos de poder, criaram a
base para a mais nefanda apostasia e o mais negro embuste
denominado catolicismo, o qual admite para a salvacdo, como os
fariseus “judaizantes”, a necessidade das obras da Lei, além da fé em
Jesus Cristo (7).

Nao obstante inutilizarem a todo-suficiéncia dos meéritos remitivos
de Jesus Cristo, os “judaizantes” ou “legalistas” ndo podiam conceber
uma religiao sem sacerdotalismo, o qual € inerente as obras da Lei e a



mesma Lei. Nao foi baseado no sacerdocio levitico que o povo recebera a
Lei? (Hebreus 7.11).

Lei e Sacerdotes — porquanto se correlacionam e se inter-dependem
— sao as colunas estruturas do judaismo.

A doutrina catolica da justificacao que requer as obras, além da fé,
portanto, € a coluna mestra donde procede a sua hierarquia sacerdotal.

Ao mesmo tempo em que muitos cristdos heroicamente sofriam
trucidamento nas perseguicoes do Império Romano, o qual via no
Cristianismo séria e iminente ameaca por encaminhar os cidadaos para
Deus, outros - os “udaizantes” ou “legalistas” — sobreviventes aos
anatemas de Paulo, empreenderam a instalacao da Igreja da Hierarquia,
criando para o seu ministério uma casta sacerdotal.

O primeiro passo para a perda do espirito democratico entre
algumas igrejas, deu-se a sorrelfa, quando os assuntos de interesse
geral das mesmas, passaram a ser examinados e as resolucoes tomadas
nas assembléias dos pastores (= bispos = presbiteros). E esta a primeira
reminiscéncia do “poder episcopal” e essas igrejas, isto €, as
congregacoes dos crentes, foram marginalizadas. Passaram,
lentamente, a acatar as resolucoes assumidas naqueles conclaves.

Estabelecera-se o feto de uma hierarquia!

sekk

Examinando-se o historico da assembléia de Jerusalém, celebrada
por volta do ano 51, cujo relato se encontra em Atos dos Apoéstolos
(15.1-30), constatamos a presenca pelo menos de duas igrejas, isto €,
duas congregacoes de crentes. Uma que acompanhou Paulo e Barnabé
(Atos 15.3) e a outra, a de Jerusalém, que recebeu a reuniao ou
convencao (Atos 15.4). Participaram dela, portanto, nao s6 os apostolos
e os presbiteros (= bispos = pastores), mas também os crentes.

Nesse caso, logicamente, essa reunidao de Jerusalém nao foi um
Concilio onde se encontraram apenas os lideres.

Concilio nos moldes do catolicismo romano é aberracdo por nao
encontrar base neotestamentaria.

Via de regra, os modernos historiadores do catolicismo romano nao
incluem mais esta reuniao de Jerusalém entre os seus Concilios porque
nao reconhecem nela as caracteristicas destes, entre as quais a
presenca exclusiva de lideres ou bispos.

Reconhecem alguns — porque nao podem escapar a evidéncia dos
fatos — que a institucionalizacao da hierarquia deu-se também a partir
do século II com a realizacao dos Sinodos, isto €, Concilios Territoriais,
conforme a urgéncia dos problemas locais, como os Sinodos de Cartago,
de Antioquia, de Elvira, etc. Reconhecem, outrossim, que a constituicao
do Império Cristao fez surgir os Concilios Ecuménicos, sendo o de
Nicéia, em 325, o primeiro deles.



Fixemos esta constatacdo: Teodlogos catdlicos reconhecem que a
sua hierarquia religiosa se institucionalizou a partir do século II com a
realizacao de Sinodos. Essa hierarquia, pois, € consequéncia natural
dos Sinodos.

E a hierarquiologia, por ser de maxima importancia para o
catolicismo romano, ocupou o Capitulo III da Constituicao Dogmatica
“Lumen Gentium”, o documento mais importante do recém encerrado
Concilio Vaticano II.

Dentre estes historiadores e tedlogos, destacamos J. Lecuyer,
professor da Universidade de Latrao e um dos peritos do Concilio

Vaticano II (8) e L. Beauduin (9). Ainda, queremos fazer uma referéncia
importantissima com o intuito de ficar demonstrado que mesmo dentre
os seus membros conciliares, houve os que nao encontraram base
biblica em defesa da hierarquia catolica. Nem torcendo o sentido de
textos escrituristicos como € do agrado naquelas areas. Assim, o bispo
Carlos Eduardo Saboia Bandeira de Mello, de Palmas, no Brasil, que,
em 4 de outubro de 1963, na oportunidade da 41% Congregacao Geral
da Segunda Sessao do Concilio Ecuménico Vaticano II, expds “o modo
como se originou, pouco a pouco, na Igreja, o presbiterado: sao apenas
concessoes que os bispos foram cedendo de seus proprios poderes

sacros”, esclareceu (10). Reconhecem, pois, ser destituido de base
biblica esse escalao hierarquico.
*kk
O catolicismo romano, herdeiro de todos esses desvios,
impossibilitado de abordar essa questdao a base da Sagrada Escritura e
no intuito de defender a sua hierarquia eclesiastica, invoca a Tradicao,
anuladora da Palavra. E vai fincar seus alicerces das obras de Dionisio
Areopagita, nas Cartas de Inacio de Antioquia e na Carta de Clemente
aos cristaos de Corinto.
As urtigas todos esses “documentos da patristica” se discordantes
do Novo Testamento em matéria de eclesiologia!
*kk
Para os cristaos, a Biblia é a tnica pedra de toque da genuina
ortodoxia!l!
*kk
As obras de Dionisio e as Cartas de Inacio (com excecao da “ad
romanos”) sao apocrifas e, por isso, nao tém valor algum.
Na carta de Inacio “ad romanos” e na carta de Clemente Romano
“ad corintios”, bem como em “A doutrina dos doze apoédstolos” -
documentos considerados dos tempos apostolicos — nao se vislumbra
nenhum apoio a hierarquia catolica. Na carta de Clemente vém-se
claramente especificados os oficios de bispos e diaconos, na



conformidade com o Novo Testamento. O proprio Jerdnimo, em varias
oportunidades, destaca esta sinonimia — “idem est ergo prebyster qui et
episcopus” (11),

A dogmatica catolica apregoa que os seus bispos (considere-se que
o vocabulo “bispo” em sentido catdlico nado corresponde ao mesmo
vocabulo em sentido neotestamentario) sdo os sucessores ou herdeiros
dos apostolos, porquanto os apostolos passaram, mas a apostolicidade
permanece, dizem eles. E tdo grande o valor deste dogma para a
hierarquia catolica que o tedlogo Adam Mohler afirma: “Deus criou a
hierarquia e com ela a tudo proveu mais suficientemente, até o fim do

mundo” (12),

Sentimos em nosso coracao que, se Deus nos tirou dos ergastulos
dessa hierarquia, precisamente nestes tempos em que ela arma ciladas
a maos cheias, foi para que nos levantassemos com o ideal de esclarecer
as almas.

O catolicismo romano nao arreda pé dos seus dogmas. E uma
inverdade que ele, no recém encerrado Concilio Ecuménico Vaticano II,
fez uma revisao em suas doutrinas. Bem ao contrario! Confirmou todas
elas e criou novos dogmas, inclusive o da colegialidade dos seus bispos,
afastando-se ainda mais da Biblia. Apenas mudou de tatica para
prosseguir pervertendo almas.

Em nosso livro “CRISTO? SIM! PADRE? NAO!”, para confrontar
erros, fizemos um estudo sobre a origem do espurio sacerdécio catolico.
La, sob a luz da Historia, apontamos o desenvolvimento do catolicismo
que, em vista de seu cuidado em organizar-se hierarquicamente, foi
chamado pelos cristdos dos dois primeiros séculos de Igreja da
Hierarquia. Esta designacao foi absorvida em seu novo nome: “Igreja
Catolica Apostolica Romana”. O termo “apostoélica”, além de guardar o
significado da hierarquia, revela sua pretensa conservacdo da sucessao
apostolica.

Esse ultimo Concilio reafirmou este dogma da sucessao apostolica,
base fundamental de sua hierarquiologia, na conformidade com o canon
329 do Coadigo de Direito Canonico que estipula o seguinte: “Os bispos

sao os sucessores dos apostolos...” (13) .

Pelo seu documento considerado basico, a Constituicao Dogmatica
“Lumen Gentium”, cujo assunto € a IGREJA, e sancionado pelo papa
Paulo VI, aos 21 de novembro de 1964, no § 20, declara: “Os apodstolos
cuidaram de instituir sucessores nesta sociedade hierarquicamente
ordenada. Pois nao so6 tiveram varios auxiliares no ministério, mas, para
que a missao a eles confiada fosse continuada apdés a sua morte,
impuseram a seus cooperadores imediatos, como que por testamento, o
munus de completar e confirmar a obra por eles iniciada,



recomendando-lhes que atendessem a todo o rebanho no qual o Espirito
Santo os colocara, para apascentar a Igreja de Deus (Atos 20.28).
Constituiram, pois, tais vardes e deram-lhes depois a ordenacao, a fim
de que, quando eles morressem, outros homens integros tomassem o
seu ministério. Entre aqueles varios ministérios, que desde os primeiros
tempos sao exercidos na igreja, conforme atesta a tradicdo, o lugar
principal & ocupado pelos munus daqueles que, constituidos no
episcopado, conservem a semente apostolica por uma sucessao que vem
ininterrupta desde o comeco. Assim, pois, conforme atesta santo Irineu,
a tradicao apostolica € manifestada e guardada em todo o mundo por
aqueles que foram instituidos bispos pelos apostolos e sao seus

sucessores” (14).

Somente sendo um manicéomio esse Concilio Ecuménico Vaticano
[I! Mais de dois mil “ordinarios” (é o termo canodnico para designar o
bispo catélico) — com excecao de 106 que se opuseram, votando contra
(isto aconteceu na 84* Congregacao Geral da 3* Sessao Conciliar, em 21
de setembro de 1964 - encabecados pelo papa, apuseram suas
assinaturas reverendissimas nesta declaracao que manda conferir o seu
assunto com um versiculo biblico, isto €, Atos 20.28, contra o qual
cometeram uma assacadilha. Se lessem esse mesmo capitulo do
versiculo 17 até o 38, verificariam que o que se diz ai € bem contrario a
presuncao romanista relativamente a hierarquiolatria. Aproximem-se os
versiculos 17 e 28 para que Paulo nos demonstre que presbitero €
sinénimo de bispo!

Mas, em todo esse longo trecho conciliar citado, ndo existe mais
nenhuma referéncia biblica. A tUnica aventada é contra as suas
pretensoes! Resultado: Invoca-se a tradicao!!!

Nos dois capitulos seguintes, faremos um exame detido sobre a
teologia do episcopado catdlico em seus dois aspectos: sucessao e
colegialidade, ambos de alta relevancia na trama do ecumenismo
proposto por Roma.

O Império Romano jamais teria concretizado na Histéoria a sua
filosofia politica universalizante sem que se esparramassem por todos
os quadrantes os seus proconsules.

Se a filosofia imperialista de Roma preparou um terreno propicio a
evolucao do catolicismo como religidao super-politica, em que as proprias
teorias politicas do Império difundiram-se como veias nutritivas através
do seu corpo, os proconsules se metamorfosearam em bispos, os quais,
como subalternos imediatos do papa-césar, tém a incumbéncia de
pugnar pela implantacao ou manutencao do imperialismo religioso a
que servem.

Copia em carbono do Império Romano, e seu herdeiro, o
catolicismo, ao considerar-se “uma sociedade hierarquicamente



ordenada” (15), como resultado do primeiro desvio da eclesiologia neo-
testamentaria, defende a sucessao apostdlica para os seus bispos e
admite-lhes a colegialidade.

O Concilio Ecuménico Vaticano II, segundo a constante doutrinaria
do Imperialismo Romano, repisa a sujeicao que os bispos devem manter
para com o papa, evidentemente na conformidade da submissao
juridica havida entre os proconcules para com o Imperador. Aquela
sucessao preconizada pelo Vaticano II s6 se efetiva procedente do papa
que, na qualidade de suposto sucessor de Pedro, € o “visivel principio e

fundamento da unidade de fé e comunhéao” (17) .

Desse centro € que dimanam os raios ou tentaculos para congracar
os fiéis.

Desse centro € que dimanam os raios ou tentaculos para congracar
os fiéis.

Intteis tornar-se-iam os esforcos ecuménicos do Vaticano se os
bispos ndao se compusessem em colegialidade dependente do romano
pontifice. Em conseqiiéncia € que essa colegialidade se tornou em
espinha dorsal do capitulo III da Constituicao Dogmatica “Lumen
Gentium” que, por sua vez, € “a peca central de todo o Concilio

Ecuménico Vaticano 117 (18).
Nao se podera, pois, avaliar o ecumenismo romano Ssem se
examinar a posicao atual do episcopado no catolicismo moderno.

.00o0.

CAPITULO 5

SERAO OS BISPOS
CATOLICOS SUCESSORES
DOS APOSTOLOS?

No TERMINO do capitulo anterior citamos um dos documentos

conciliares concernentes ao dogma catoélico da sucessao apostolica.

Examinaremos, sucintamente, neste capitulo o assunto por
considera-lo de suma importancia para o nosso estudo acerca do
ecumenismo proposto pelo Vaticano.



Rebateremos a teologia utépica do episcopado catolico com a
teologia neo-testamentaria do apostolado!

Na sua 4ultima sessdao, o Concilio Ecuménico Vaticano II
promulgou, aos 28 de outubro de 1965, sob a chancela de Paulo VI, o
decreto “Christus Dominus”, especificamente sobre o “munus pastoral
dos bispos na Igreja” para confirmar com insisténcia aquele dogma.

Em seu § 2, esse decreto expode: “Os bispos, postos pelo Espirito
Santo, sucedem aos apostolos como pastores das almas”. E ainda:
“Cristo confiou aos apodstolos e aos seus sucessores o mandato e o
poder de ensinarem todas as gentes”.

E, em seu § 6, insiste: “Legitimos sucessores dos apostolos...
considerem-se os bispos...”

O Novo Testamento, em sua conceituacao de igreja como
congregacao local, nos revela o teor democratico do seu governo, a tal
ponto que, numa assembléia de Jerusalém, democraticamente,
apresentaram-se igrejas (Atos 15.1-30).

Verificamos ja que o primeiro passo para a perda desse método
democratico de governo das igrejas, foi quando se transferiram para as
assembleias exclusivas de lideres (pastores = bispos = presbiteros) os
exames dos assuntos de interesse geral das mesmas com as
consequentes resolucoes tomadas.

Nesse interim e a sombra dos conceitos ecuménicos e politicos do
Império Romano, comecaram a se desenvolver os inicios de uma
hierarquia.

No Concilio de Nicéia, em 325 (século IV), o chamado primeiro
Concilio Ecuménico, o corpo episcopal do catolicismo romano ja estava
constituido e ja nao se reconhecia nele a perfeita igualdade no
ministério.

Este desvio é que, na sua multissecular e lenta evolucdao -
recebendo, ainda, como afluentes, muitos episodios histoéricos -
desemboca no Concilio Ecuménico Vaticano II, o qual proclama também
no § 18 de sua Constituicado Dogmatica “Lumen Gentium”: “E quis
[Jesus Cristo] que os sucessores dos apostolos, isto €, os bispos, fossem

em Sua igreja pastores até a consumacéo dos séculos” (19),
E ja que o Concilio Ecuménico Vaticano II, por essa Constituicao —
§ 18 — “resolveu declarar e professar diante de todos a doutrina sobre

os bispos, sucessores dos apoéstolos” (20), apesar da muita consideracao
que nos merecem os excelentissimos ordinarios conciliares, de Novo
Testamento em punho, contestamos essa sucessao apostolica de que
pretendem se revestir. O Concilio Vaticano I, em 1870, ao proclamar a
Infalibilidade e a Primazia do papa, marginalizou os bispos. E agora,
nessa arrancada ecumeénica, o catolicismo deseja dar uma guinada para



destacar a presenca dos seus “ordinarios”, acenando o seu lenco branco
para os orientais e os anglicanos.
kkek
Antes, contudo, de examinarmos os depoimentos neo-
testamentarios sobre a instituicao e missdao dos apodstolos, vamos
indicar alguns despautérios pontificios e conciliares cometidos no
conteuldo da teologia vaticanica do episcopado, perguntando:

A) Quando os apostolos cuidaram de constituir sucessores?

B) Quando Cristo quis a Sua Igreja como sociedade
hierarquicamente ordenada?

C) Onde o “testamento” dos apodstolos pelo qual conferiram a
alguém “o munus de completar e confirmar a obra por eles iniciada”?

Existe um versiculo invocado pelo sofisma da dogmatica catdlica
na pretensao de dar um lastro biblico a sucessdao e uma resposta as
perguntas acima. E Mateus 28.20: “Eis que estou convosco todos os
dias até a consumacao dos séculos”.

Ora, os apostolos morreram.

Logo, para que Cristo pudesse cumprir a Sua promessa de estar
com eles até a consumacao dos séculos, deveriam ter sucessores. Do
contrario, a promessa de Cristo seria indcua, conclui o sofisma.

Esse arrazoado sofistico-dogmatico fica, porém, destruido ao se
cotejar aquele versiculo com estas palavras de Jesus: “Onde estiverem
dois ou trés reunidos em Meu Nome, ali estou no meio deles”
(Mateus 18.20)

Nao € a mesma promessa?

Toda vez que dois ou trés, ou doze dos Seus discipulos, se
reunirem em Nome de Jesus para orar, para pregar o Seu Evangelho,
para fomentar o amor fraterno, Ele estara entre eles. Esta promessa é
permanente até a consumacao dos séculos.

Alias, o tedlogo catodlico A. M. Javierre, em seu estudo “Le théeme de
la sucession des Apétres dans la litterature chrétienne primitive” é levado
a encontrar vislumbres dessa sucessdo, nao em o Novo Testamento,
mas a partir de Clemente Romano, em sua carta “ad corintios” e que
depois se desenvolveu no periodo sub-apostolico e na patristica.

*kk

Passemos, pois, ao exame mais detido dos depoimentos neo-
testamentarios sobre o assunto e sobre o conceito do vocabulo
“APOSTOLO”.

O verbo grego “apostello” — pois nesse idioma € que foi escrito o
Novo Testamento — encontrado nessa literatura 135 vezes, toma um
aspecto teologico e significa: “enviar com autorizacao plena para o



servico no Reino de Deus”, ressaltando mais a “incumbéncia” ou
“missao” em si.

O verbo equivalente “pempo” ¢é algumas vezes encontrado,
sobretudo em Joao, quando se enfatiza o ato de enviar como tal. O
verbo “apostello” destaca mais a “incumbéncia” ou a “missao” que se
confere ao envio.

Alias, em toda a literatura grega, mesmo a coiné, ambos os verbos,
nao se levando em conta estas nuances, tém o sentido fundamental.

Deparamo-nos com o verbo “apostello”, “enviar”, em:

a) Mateus 10.5: “A estes doze enviou (“aposteilen”) Jesus...”.

b) Lucas 22.35: “Quando vos mandei (“aposteila”) sem bolsa...”.

c) Romanos 10.15: “E como pregarao se nao forem enviados?”
(“apostalosin”).

d) 1% Corintios 1.17: “Nao me enviou (“apesteilen”) Cristo para
batizar...”.

*kk

Quanto ao vocabulo (substantivo) grego “apostolos”, encontrado
79 vezes repetido em o Novo Testamento, em sua conceituacdao neo-
testamentaria, deparamo-nos com os seguintes significados:

A) Em sentido lato, alguém foi legalmente encarregado da
representacdo de uma pessoa ou de um assunto, como no caso referido
por Jesus em que estabelece um principio geral: “O servo nao € maior
do que o seu senhor, nem o enviado (“apostolos”) maior do que
aquele que o enviou” (Joao 13.16).

B) Em o Novo Testamento o vocabulo “apostolos” sempre designa
“um homem que foi enviado; um enviado plenipotenciario”, uma espécie
de embaixador, um legado a latere. Em o Novo Testamento, “apostolo”
nunca se atribui a mulheres.

Neste sentido que, alias, se liga mui aproximadamente ao uso do
verbo “apostello” no grego classico, encontramos as seguintes
referéncias relativas a encarregados (embaixadores, enviados): “Quanto
a Tito, € meu companheiro e cooperador convosco; quanto a nossos
irmaos sao mensageiros das igrejas e gloria de Cristo” (2% Corintios
8.23). “Julguei, todavia, necessario mandar até vos a Epafrodito,
por um lado meu irmao, cooperador e companheiro de lutas; e, por
outro, vosso mensageiro e vosso auiliar nas minhas necessidades”
(Filipenses 2.25).

C) O proprio Jesus € denominado “apostolos”. “Considerai
atentamente o Apostolo e Sumo Sacerdote da nossa confissao,
Jesus” (Hebreus 3.1).

D) O significado neotestamentario realmente especifico do vocabulo
“apostolos” e que nos vai, em cinco topicos, prender a atencao neste
estudo, compete aos portadores oficias da proclamacao evangélica.



I

Neste sentido, o termo é atribuido ao circulo dos Doze, inclusive
Matias a quem foi “votado lugar com os onze apostolos” (Atos 1.20),
em lugar de Judas.

O comeco deste primeiro circulo de discipulos coube
exclusivamente a iniciativa de Jesus que, pessoalmente, convocou,
criou e formou o grupo.

“Caminhando junto ao mar da Galileia, viu os irmaos Simao e
André, que lancavam a rede ao mar, porque eram pescadores. Disse-
lhes Jesus: Vinde apos Mim e Eu vos farei pescadores de homens.
Entao eles deixaram imediatamente as redes e O seguiram. Pouco
mais tarde viu Tiago, filho de Zebedeu, e Joao, seu irmao, que
estavam no barco consertando as redes. E logo os chamou.
Deixando eles no barco a seu pai Zebedeu com os empregados,
seguiram apoés Jesus” (Marcos 1.16-20).

sfekk

Para as pessoas habituadas a frequiiéncia do idioma grego, nao €
dificil observar que o aparecimento do circulo dos Doze repousa, como
no passo escrituristico acima transcrito, sobre verbos bem
caracterizados: “kaleo, akolontheo”, que fixam wuma relacdo de
pertinéncia.

Se os bispos conciliares do Vaticano II, tivessem entre os seus
folguedos turisticos, examinado o caso, ao menos por curiosidade ou
passa-tempo, constatariam que apenas esta observacao de ordem
idiomatica, trar-lhes-ia o desmoronamento de seus sonhos sobre a
sucessao apostolica. Reconheceriam que somente a iniciativa de Jesus
criou e formou o grupo dos Doze e que essa iniciativa Ele nao a
transferiu a discipulo algum. Esse exame leva a conclusao incoercivel
de que o apostolado nunca pode cristalizar-se em oficio.

k%%

O fato relatado em Marcos 1.16-20 é mencionado, outrossim, em
Mateus 4.18-22.

Na vocacao de Levi, que € mencionada também em Mateus 9.9,
destacamos, ainda, a iniciativa pessoal de Jesus. “Quando ia
passando, viu a Levi, filho de Alfeu, sentado na coletoria, e disse-
lhe: Segue-Me! Ele se levantou e O seguiu” (Marcos 2.14).

Para quem desejar fixar este ensino neotestamentario, nao julgo
demais lembrar o texto de Marcos 3.13-19, onde vém relacionados os
nomes dos Doze, evidenciando a iniciativa pessoal de Jesus: “Chamou
os que Ele mesmo quis”. “Depois subiu ao monte e chamou os que
Ele mesmo quis, e vieram para junto dEle. Entao designou doze



para estarem com Ele e para os enviar a pregar, e a exercer a
autoridade de expelir demonios. Eis os que designou: Simao, a
quem acrescentou o nome de Pedro; Tiago, filho de Zebedeu, e
Joao, seu irmao, aos quais deu o nome de Boanerges, que quer
dizer filhos do trovao; André, Filipe, Bartolomeu, Mateus, Tomé,
Tiago, filho de Alfeu, Tadeu, Simao o Zelote, e Judas Iscariotes, que
foi também quem O traiu”.

Os Doze também se encontram relacionados e enviados a
proclamar as Boas Novas em Mateus 10.1-8.

O terceiro evangelho sinético, o evangelho segundo Lucas, por
duas vezes, em 22.14 e 24.10, menciona os apostolos como os
componentes do grupo dos discipulos mais intimamente ligados a
pessoa de Jesus Cristo. Em 6.12-16, onde relaciona os Doze, outrossim,
destaca a estreita relacdao entre o apostolo e a sua missao precisa de
enviado.

*kk

Jesus nao mandou ninguém chamar outros. Nao transferiu Sua
iniciativa para ninguém. Fixe-se muito bem esta circunstancia
fundamental para se desvanecer definitivamente qualquer pretensao de
uma espuria sucessao apostolical

*kk

Ninguém nem mesmo se ofereceu. Alias, certa feita, Jesus expeliu
uma legido de demodnios de um endemoninhado na provincia dos
gadarenos.

Atonitos com o sucesso da cura daquele infeliz, porém mais
alarmados com o prejuizo dos porcos que, em manada, se precipitaram
despenhadeiro abaixo, rogavam-Lhe os gadarenos que se retirasse
deles. A noticia de que Jesus era seguido por um grupo de escolhidos
certamente despertou no miraculado o desejo de seguir o seu benfeitor.

“O homem de quem tinham saido os demonios rogou-Lhe que o
deixasse estar com Ele; Jesus, porém, o despediu, dizendo: Volta
para casa e conta aos teus tudo o que Deus fez por ti” (Lucas 8.38-
39).

Jesus nao aceitou aquela apresentacao tdo espontaneal

Por que a chamada para o grupo dos apostolos Lhe é
absolutamente reservadal

II

Esta iniciativa ou competéncia exclusiva e pessoal de Jesus
demonstra com evidéncia que esta missao dos apodstolos nao podia
cristalizar-se em oficio, nem mesmo quando, apos a Sua ascensao, se
formaram as igrejas.



Enfatizamos esta constatacao porque o catolicismo romano
dogmatiza que o episcopado imprime carater, isto €, que os bispos,
como sucessores dos apostolos, exercem um oficio permanente. Sao
bispos por toda a eternidade!

Mas, para demonstrar, ainda, o conteudo anti-neo-testamentario
do catolicismo romano, também neste particular, verificamos uma
missao dos Doze e ndo um oficio.

Missao quer dizer incumbéncia no significado de concessao de
pleno poder. Todavia, uma concessdao limitada geografica e
temporariamente, restrita ao seu conteudo, e nao a pessoa.
Encontramos dois testemunhos em abono da existéncia, entre os
primeiros discipulos, de uma autorizacao ligada a pessoa de Cristo.
“Disse-Lhe Joao: Mestre, vimos um homem que em Teu Nome expelia
demodnios, o qual nao nos segue; e noés lho proibimos, porque nao
seguia conosco” (Marcos 9.38).

Lucas, em seu evangelho, em concordancia com o sentido teologico
do vocabulo “apostolos”, cuja incumbéncia esta vinculada a Pessoa de
Cristo, menciona este mesmo incidente. “Falou Joao e disse: Mestre,
vimos certo homem que em Teu Nome expelia demodnios, e lho
proibimos, porque nao segue conosco” (Lucas 9.49).

O enviado ou embaixador, em sua missao, ocupa o lugar, naquela
determinada incumbéncia, daquele que o envia. Jesus, explicitamente,
reconhece os Doze como estando em lugar dEle, quando afirma: “Quem
vos recebe, a Mim Me recebe” (Mateus 10.40). Em Marcos 9.41, isto
mesmo € mencionado com a ilustracdo daquele que lhes oferece um
copo d’agua. E Lucas menciona mesmo a oportunidade em que Jesus
amplia aos simples discipulos o circulo daqueles que podem ficar em
Seu lugar: “Quem vos der ouvidos, ouve-Me a Mim, e quem vos
rejeitar, a Mim Me rejeita; quem, porém, Me rejeitar, rejeita Aquele
que Me enviou” (Lucas 10.16).

O clero gosta de aplicar a si exclusivamente esta passagem. Refere-
se ela, porém, aos discipulos de Jesus em geral. A todos eles e ndo a
uma casta hierarquical

A dogmatica catolica aprecia sobremodo isolar textos
escrituristicos do seu contexto, para servir de pretexto aos seus erros. A
deturpacao da Biblia € o seu maior crime!

A missao do apostolo ndao se fundamenta na pessoa do portador
dessa incumbéncia, mas Unica, exclusiva e absolutamente na pessoa
de quem envia e no conteudo da propria missdao ou incumbéncia.

A missao dos Doze se valoriza por dimanar da pessoa de Jesus
Cristo e por conter a proclamacao neo-testamentaria.

O apostolo nao € um procurador com todos os direitos sobre a
incumbéncia de que € encarregado, inclusive o de substabelecer.



Fica, sim, no exercicio de sua missao, destituido de toda a
influéncia pessoal sobre a configuracao interna dessa mesma missao.
Coloca-se ao lado de Cristo e subordina-se a Sua vontade. Exige-lhe
Jesus uma total consagracao no desempenho da incumbéncia que lhe
foi outorgada. Valem lembradas as palavras de Jesus Cristo, citadas por
Mateus em seguida a relacao dos Doze: “A esses doze enviou Jesus,
dando-lhes as seguintes instrucoes: Nao tomeis rumo aos gentios,
nem entreis em cidade de samaritanos; mas, de preferéncia,
procurai as ovelhas perdidas da casa de Israel; e, a medida que
seguirdes, pregai que esta proximo o reino dos céus. Curai
enfermos, ressuscitai mortos, purificai leprosos, expeli demonios;
de graca recebestes, de graca dai. Nao vos provereis de ouro, nem
de prata, nem de cobre nos vossos cintos; nem de alforje para o
caminho, nem de duas tinicas, nem de sandalias, nem de bordao;
porque digno &€ o trabalhador do seu alimento. E, em qualquer
cidade ou povoado em que entrardes, indagai quem neles é digno; e
ai ficai até vos retirardes. Ao entrardes na casa, saudai-a; se, com
efeito, a casa for digna, venha sobre ela a vossa paz; se, porém, nao
o for, torne para vos outros a vossa paz. Se alguém nao vos receber,
nem ouvir as vossas palavras, ao sairdes daquela casa ou daquela
cidade, sacudi o p6 dos vossos pés. Em verdade vos digo que menos
rigor havera para Sodoma e Gomorra, no dia do juizo, do que para
aquela cidade. Eis que Eu vos envio como ovelhas para o meio de
lobos; sede, portanto, prudentes como as serpentes e simplices
como as pombas. E acautelai-vos dos homens; porque vos
entregarao aos tribunais e vos acoitarao nas suas sinagogas; por
Minha causa sereis levados a presenca de governadores e de reis,
para lhes servir de testemunho, a eles e aos gentios. E, quando vos
entregarem, nao cuideis em como, ou o que haveis de falar, porque
naquela hora vos sera concedido o que haveis de dizer; visto que
nao sois vos os que falais, mas o Espirito de vosso Pai € Quem fala
em vos” (Mateus 10.5-20).

Lucas, em 9.1-6, expoe de como o apostolo deve se subordinar as
orientacoes de Jesus Cristo: “Tendo Jesus convocado os doze, deu-
lhes poder e autoridade sobre todos os demonios, e para efetuarem
curas. Também os enviou a pregar o reino de céus e a curar os
enfermos. E disse-lhes: Nada leveis para o caminho, nem bordao
nem alforje, nem pao, nem dinheiro, nem deveis ter duas tanicas.
Na casa em que entrardes ali permanecei, e dali saireis. E onde
quer que nao vos receberem, ao sair daquela cidade, sacudi o po6
dos vossos pés em testemunho contra eles. Entao, saindo,
percorriam todas as aldeias, anunciando o Evangelho e efetuando
curas por toda parte”.



Os Doze, em resultado dessa submissdao a Cristo, nao se
dispuseram em hierarquia, segundo a quantidade de milagres
efetuados, dos quais nem mesmo fizeram alarde. Os setenta, sim, € que
se sentiram invadidos de grande alegria quando submetiam em Nome
de Cristo os demoénios (Lucas 10.17), a tal ponto que o préoprio Jesus
lhes recomenda que se alegrem mais por terem seus nomes inscritos
nos céus (Lucas 10.20).

II1

A corroborar a constatacao de que os apostolos estavam investidos
de uma missao e ndo empossados num oficio, ainda vale a verificacao
de que os Doze sdo chamados apostolos e discipulos.

Em Mateus 10.1, o escritor sacro diz: “Tendo chamado os Seus
doze discipulos, deu-lhes Jesus autoridade sobre espiritos
imundos...”. Logo a seguir, no verso 2, salienta: “Ora, os nomes dos
doze apostolos sao estes...”. Os personagens sao os mesmos doze.
Entao, por que esta diversidade de tratamento: discipulos e apostolos?
E porque entre estes dois momentos encontra-se o ato de enviar: “A
estes doze enviou Jesus...” (Mateus 10.5). Enquanto enviados séo
apostolos; antes do envio ou cumprida a missao, sao discipulos.

Notavel é verificarmos que, logo depois, Mateus volta a chamar os
Doze de discipulos. “Tendo acabado Jesus de dar estas instrucoes a
Seus doze discipulos...” (Mateus 11.1).

Marcos, ao relatar a viagem de Jesus a Nazaré, diz que Ele chegou
seguido dos Seus discipulos (Marcos 6.1). Em vista da incredulidade
dos Seus parentes e dos nazarenos, “percorria as aldeias
circunvizinhas, a ensinar” (Marcos 6.6). “Chamou Jesus os doze e
passou a envia-los de dois a dois...” (Marcos 6.7). “Entao, saindo
eles, pregavam ao povo que se arrependesse” (Marcos 6.12).

E digna de atenta consideracdo esta diversidade de tratamento.
Em Marcos 6.1, os Doze sdo mencionados discipulos. Em Marcos 6.7,
encontramo-los recebendo uma incumbéncia especial. Marcos 6.30
especifica o termo apéstolos quando os Doze regressam para junto de
Jesus e Lhe contam como se houveram no desempenho da
incumbéncia ou missao.

Convidou-os, certa feita Jesus para um descanso (Marcos 6.31).
Mas tarde, “em declinando a tarde, vieram os discipulos a Jesus”
(Marcos 6.35). Aqui o escritor sacro torna a tratar os Doze de
discipulos. A missao havia sido cumprida! No cumprimento dela eram
designados apéstolos. Incumbéncia executada, sao tratados, de novo,
como discipulos.



Alias, se observarmos no verso 14 do capitulo 3 de Marcos,
podemos verificar que os Doze foram chamados para discipulos e para
apostolos, para o discipulado e para o apostolado. Jesus “entao
designou doze para estarem com Ele (discipulado) e para os enviar a
pregar (apostolado)”.

Verificamos nestas passagens tao incisivas que o termo apoéstolo
nao designa um oficio com carater indelével e permanente.

IV

Durante o ministério publico de Jesus Cristo, podemos constatar o
fato da escolha dos Doze postos em circulo mais proximo dEle. Com
esses discipulos timidos e desesperancados, Jesus trabalhou para
exercita-los no intuito de fazé-los homens dedicados e ativos. Durante
esse periodo foram apostolos, munidos de credenciais intransferiveis,
com a especifica missdo, geografica e temporariamente limitada, de
pregar.

Com a Sua ressurreicao, Jesus consumou o resgate dos homens.
E, como ressuscitado, Ele renovou a incumbéncia dos discipulos,
efetivando-os no apostolado. De agora por diante, esta efetivacao
consista em serem eles apostolos com a missao especifica de
testemunhar do Cristo ressuscitado. “Recebereis poder, ao descer
sobre vos o Espirito Santo, e sereis Minhas testemunhas tanto em
Jerusalém, como em toda a Judéia e Samaria, e até aos confins da
terra” (Atos 1.8).

Testemunhas seriam de tudo, porquanto desde o principio
estiveram com Jesus (Joao 15.27). Testemunhas, de modo especial, de
Sua morte (Lucas 24.48). Mas, testemunhas, de modo especialissimo,
deveriam ser da Sua ressurreicao (Atos 1.22) e € exatamente para isso
que foram investidos do apostolado. E o terem visto Cristo ressuscitado
era a condicao fundamental de sua missao apostolica.

Na sua primeira proclamacao, apés a descida do Espirito Santo,
Pedro cumpre sua missao especifica de apostolo ao declarar: “A esse
Jesus Deus ressuscitou, do que todos nos somos testemunhas”
(Atos 2.32).

Por que a énfase apostdlica no testemunhar a ressurreicao de
Cristo?

E porque “se Cristo nido ressuscitou, é va a nossa pregacio e va
a vossa fé” (1* Corintios 15.14).

Mais ainda. Se Cristo ndao houvesse ressuscitado, os apostolos
seriam “falsas testemunhas de Deus” (1* Corintios 15.15).

Por que Jesus designou aos Doze (incluindo Matias — Atos 1.22) a
incumbéncia especifica de testemunharem a Sua ressurreicao?



Jesus, por varias vezes, predissera esse acontecimento.
Lembraram-se disso apos a Sua morte os principes dos sacerdotes e os
fariseus e foram a casa de Pilatos, dizendo: “Senhor, lembramo-nos de
que Aquele embusteiro, enquanto vivia, disse: Depois de trés dias
ressuscitarei. Ordena, pois, que o sepulcro seja guardado com
seguranca até ao terceiro dia, para que nao suceda que, vindo os
discipulos, O roubem, e depois digam ao povo: Ressuscitou dos
mortos; e sera o ultimo embuste pior do que o primeiro” (Mateus
27.63-64).

Perceberam, antecipadamente, a importancia do fato da
ressurreicdo. Sentiram na sua maldade, sem o perceberem, o valor do
depoimento dos discipulos.

Soldados montaram guarda. E selaram a pedra (Mateus 27.66).

Ocorrido o fato da ressurreicao, apesar de todas as medidas por
eles adotadas, “reunindo-se eles em conselho com os anciaos, deram
grande soma de dinheiro aos soldados, recomendando-lhes que
dissessem: Vieram de noite os discipulos dEle e O roubaram,
enquanto dormiamos. Caso isto chegue ao conhecimento do
governador, nos o persuadiremos, e vos poremos em seguranca.
Eles, recebendo o dinheiro, fizeram como estavam instruidos. Esta
versiao divulgou-se entre os judeus até ao dia de hoje” (Mateus
28.12- 15).

Sendo a Sua propria ressurreicao o fato fundamental e o milagre
primordialissimo na demonstracdao de Sua Divindade e sendo, ainda, a
garantia indestrutivel do resgate exuberante dos pecados levado a efeito
pela Sua morte, tinha Jesus o maximo empenho de que tal
acontecimento fosse divulgado amplamente e testemunhado por
testemunhas oficiais.

Nem todas as testemunhas da ressurreicdo foram chamadas para
serem apostolos.

Mesmo sendo as primeiras testemunhas daquele glorioso
acontecimento, as mulheres “Maria Madalena e a outra Maria”
(Mateus 28.1) nao foram chamadas a incumbéncia especial dos
apostolos. Nem um dos soldados da guarda (Mateus 28.66), nem os
“mais de 500 irmaos” (1* Corintios 15.6) que viram o Ressuscitado
foram convocados a se tornarem apostolos.

Os Doze recebem uma posicao especial de autoridade. Seu
encontro com Cristo ressuscitado € a base fundamental do seu
apostolado e a proclamacao de Jesus ressurreto € a incumbéncia
pessoal que o Senhor lhes atribui. Tornam-se na execucao dessa
incumbéncia os apéstolos, os embaixadores, os enviados para uma
tarefa bem concreta que, automaticamente, se transforma em atividade
missionaria. Como produto desta, a nova e santa Jerusalém ha de ser



acrescida, sendo eles mesmos os seus Doze Fundamentos (Apocalipse
21.14).

Sublinhemos em cores fortes: os apostolos, munidos de credencias
intransmissiveis, foram constituidos oficiais ou embaixadores
extraordinarios, como testemunhas presenciais de Cristo ressuscitado
(Atos 1.23), que “foi designado Filho de Deus com poder, segundo o
espirito de santidade, pela ressurreicao dos mortos” (Romanos 1.4).

Em nenhum destes depoimentos neo-testamentarios encontramos
mencao sobre uma possivel sucessao apostolica. Os apostolos nao se
constituem em uma classe ou casta interminavel até o fim dos tempos.

E é mesmo de se significar esta observacao: Em grande parte, é
desconhecido o destino dos apostolos.

A outorga da missdo especifica de testemunhas do Senhor
ressuscitado ocorreu apenas uma vez e foi atribuida somente para o
grupo dos eleitos. Conclui-se, evidentemente, que o apostolado ficou
restrito exclusivamente a primeira geracao.

Nao tiveram sucessores. Os apostolos se nivelam com os profetas
da Antiga Alianca. Se a estes coube a preparacao do povo para a vinda
do Messias, aos apodstolos coube a proclamacao do cumprimento das
promessas em Jesus Cristo ressuscitado dentre os mortos. Por isso e
porque estes nao se alongam numa sucessao interminavel e nem
estabelecem um oficio eclesiastico € que, com a morte do ultimo deles,
Jodo, encerrou-se o periodo biblico.

Apesar do convivio intimo e diuturno com Jesus durante o tempo
de Sua existéncia terrena, conforme promessa dEle proprio, para
completarem o periodo biblico, eles receberiam o Espirito Santo para
lhes ensinar “todas as cousas” e fazer “lembrar de tudo o que lhes
tenho dito” (Joao 14.26).

\"

Quando o Concilio Ecuménico Vaticano II, em seu documento
maximo, a Constituicdo Dogmatica “Lumen Gentium”, sob os § 20 e 21,
desenvolve a tese ingloria, porque anti-biblica, da sucessao apostolica,
declara que os apostolos mesmo transmitiram aos seus colaboradores
mediante a imposicao de maos este dom espiritual (cf. 1* Timoéteo 4.14;
2% Timoéteo 1.6-7), que chegou até nos pela sagracao episcopal”, nao
indica nenhuma passagem neo-testamentaria em que se encontre um
dos Doze estabelecendo a imposicao das maos como sinal de estabelecer
sucessores. E jamais algum deles impos suas maos para isso!

Naquele tempo, “mandou o rei Herodes prender alguns da igreja
para os maltratar, fazendo passar ao fio da espada a Tiago, irmao de
Joao” (Atos 12.1-2). Pergunta-se: quem foi o sucessor de Tiago?



Matias, ao assumir o lugar de Judas Iscariotes entre os Doze — nao
como seu sucessor! — para completar o grupo das testemunhas da
ressurreicao (Atos 1.22-26), nao recebeu a imposicao das maos de
nenhum apostolo. Relativamente a eleicao de Matias, a falta do aspecto
da sucessao € tao evidente que nem a Constituicao Dogmatica Lumen
Gentium (habituada a torcer o sentido das Escrituras) a invoca nesse
caso.

Dogmatiza o catolicismo romano que a imposicdo das maos é a
esséncia do “sacramento da ordem”, o qual, dentro do seu proprio
conceito, teria sido instituido por Jesus Cristo.

A imposicao das maos — analisemo-la com diligéncia — todavia, foi
praticada desde remotissimas eras do Antigo Testamento, significando
consagracao a um cargo ou concessao de uma béncao. Como exemplo,
vamos recordar Israel estendendo a mao direita para abencoar (Génesis
48.14).

Deus recomendou a Moisés: “Faras chegar os levitas perante a
tenda da congregacao; e ajuntaras toda a congregacao dos filhos de
Israel. Quando, pois, fizeres chegar os levitas perante o Senhor, os
filhos de Israel porao as maos sobre eles” (Numeros 8.9-10), para
terem poder de exercer o seu cargo.

Quando Josué foi designado para continuar a dirigir o povo
escolhido, disse Deus a Moisés: “Toma a José, filho de Num, homem
em quem ha o Espirito e impoe-lhe as maos” (Numeros 27.18).

Esta imposicao das maos nao pode se considerada como um
“sacramento de ordem” em o Novo Testamento porque Jesus Cristo nem
a instituiu e nem a renovou, visto que, em vez de impor as maos,
soprou sobre os Seus discipulos (Lucas 24.33-36 combinado com Joao
20.19-23) que estavam com os Onze.

Pelo evangelista Marcos (10.16), consta que Jesus impds as maos
as criancas que abencoava, nao constando que delas haja feito
sacerdotes. Impos as maos sobre os doentes quem nem por isso os fez
sacerdotes.

Fundamentar esta cerimdénia sobre a imposicado das maos
praticada em Atos dos Apostolos e nas Cartas Paulinas (Atos 6.6; 19.6;
1% Timoteo 4.14) seria contestar a declaracao do Concilio de Trento que
dogmatiza haver sido Jesus Cristo quem instituiu todos os
“sacramentos”.

Atribuir a Jesus Cristo esta cerimonia é atribuir-lhe uma coisa que
nunca fez. Atribui-la aos apostolos é fazer desaparecer o “sacramento” e
jogar o Concilio de Trento contra o proprio Concilio de Trento que,
reconhecendo a dificuldade, nem quis pronunciar-se sobre em que
consistia realmente a esséncia do “sacramento da ordem”.



Alias, esse assunto sobre a esséncia da “ordenacao sacerdotal” é da
“sagracao episcopal” causou grandes celeumas no catolicismo romano,
apesar do papa Leao XIII, em sua epistola “Apostolicae Curae”, de 13 de
setembro de 1896, considerar o episcopado como o “summum
sacerdotium, sacri ministerii summa’.

No século VI, surgiu até uma imposicao dos evangelhos como a
esséncia do rito da sagracao episcopal. Através dos séculos e apesar da
definicdo do Concilio de Florenca em seu decreto aos Arménios,
criaram-se entre os teologos catodlicos seis correntes sobre o assunto,
conforme um deles, Van Rossum, enumera.

Evidentemente que as disputas surgidas demonstram a falta de
base biblica no caso.

Somente em 30 de novembro de 1947 que o papa Pio XII, com a
Constituicao Apostolica “Sacramentum Ordinis”, que nao tem efeito
retroativo, pos fim a querela dos tedlogos romanistas. No rito das
ordenacoes eclesiasticas, foram inserindo diversas imposicoes de maos,
feitas pelo ordenante. A falta de um pronunciamento definitivo dos
Concilios e dos papas, uma corrente forte de tedlogos (Billot, Noldin,
Tanquerey, Hervé, Merkelbach) admitia também a entrega dos
instrumentos (calice e patena para os simples padres e os evangelhos
para os bispos) como necessaria a esséncia desse “sacramento”.

Apesar de ser a doutrina da sucessao apostolica muito importante
para as pretensdes do imperialismo catélico romano, arrastaram-se por
longos séculos as disputas relativas ao rito da imposicdo das maos
como elemento transmissor daquela sucessao. Coube ao papa Pio XII,
afinal, decidir — e em pleno século XX somente — que a matéria do
“sacramento da ordem” é simplesmente a imposicdo das maos. Mas,
para a validade deste gesto material (imposicdo das maos) € necessaria
— imprescindivelmente necessaria! — a forma estereotipada, isto €, um
conjunto de palavras que o acompanham. Aquele, sem estas, nao
transmite sucessao alguma. Como estas sem aquele se tornam sem
qualquer efeito sacramental.

Para definir infalivelmente este assunto que se arrastou entre
disputas multisseculares, Pio XII usou estas expressoes: “Tendo
invocado as Luzes Divinas, pela nossa suprema autoridade apostolica e
conhecimento certo, declaramos e, tanto quanto seja necessario,
definimos e dispomos: A matéria das sagradas ordens (diaconato,
presbiterato e episcopado) consiste somente em uma imposicao das
maos; a Uunica forma, porém, sao as palavras pronunciadas na
aplicacao desta matéria, as quais, de si mesmas, significam os efeitos
sacramentais, isto €, o poder da ordem e a graca do Espirito Santo, e,
nesse sentido foram recebidas e sao usadas pela Igreja”.



Eis as expressoes pontificias em latim, a lingua oficial do Vaticano:
“Divino Lumine invocato, suprema Nostra Apostolica Auctoritate et certa
scientia declaramus et quastenus opus sit, decernimus et disponimus:
Sacrarum Ordinum Diaconatus, Presbyteratus et Episcopatus materiam
eamque unam essa manuum impositionem; formam vero itemque unam
esse verba applicationem hujus materiae determinantia, quibus univoce
significantur effectus sacramentales — scilicet potestas ordinis et gratia
Spiritus Sancti — quaeque ab Ecclesia qua talia accipiuntur et
usurpantur”.

*kk

De modo que, na sagracdo episcopal, nao basta a simples
imposicao das maos feita pelo consagrante. Para determinar a sucessao
apostolica ao aplicar validamente o “sacramento da ordem”, sao
exigidas as seguintes palavras rituais: “Completa o coroamento da Tua
glorificacao, santifica-o com o orvalho do Teu ungliento celeste”. No
latim, o bispo consagrante diz assim: “Comple in sacerdote Tuo ministerii
tui summam et ornamentis totius glorificationis instructum caelestis
unguenti rore sanctifica”.

Para fundamentar biblicamente a imposicdo das maos como rito
necessario para a transmissao sacramental da sucessao apostodlica, a
dogmatica catdlica invoca os textos: 1* Timoéteo 4.14 e 2* Timoteo 1.6.
Todavia, reconhece a insuficiéncia desse gesto apenas. Esta tao
convencida da incapacidade desse rito em produzir o que ela quer — o
sacramento da ordem, transmissor da sucessao apostdlica - que
engendrou um punhado de palavras para acompanha-lo, cuja auséncia
implica em inoquiidade do gesto da imposicdo das maos. E a propria
dogmatica catdlica a reconhecer que esse gesto ndo tem poder algum de
produzir o que ela deseja.

Desafio todos os teodlogos catdlicos, todos os Concilios, todos os
papas a que me apresentem o lugar das Escrituras Sagradas onde se
encontram aquelas palavras da forma consecratéria dos bispos,
julgadas tao extremamente importantes a tal ponto que a sua auséncia
implicaria na inutilidade do gesto de impor as maos. Apontem-me em
Atos dos Apostolos ou nas Epistolas Paulinas. Digam-me qual dos
apostolos que delas fez uso. Se nenhum deles podera satisfazer-me é
porque os bispos nao passam de fantoches! Pierros € que sao!

*kk

Sao, outrossim, tamanhas as contradicoes entre as definicoes
papais e conciliares que muito me admiram os aplausos enderecados ao
ecumenismo catdlico romano por alguns evangélicos. Nao posso
compreender como € que aqueles que dispoem do alimento soélido da
Palavra de Deus possam desejar chafurdar-se em lodacal tdo movedico.



A Unica explicacao € a ignorancia dessas monstruosas contradicoes.
Sobre esse assunto, vou apresentar uma.

O Concilio de Florenca, em seu decreto aos Arménios,
dogmaticamente, definiu: “O sexto sacramento € o da ordem, cuja
matéria € aquela por cuja entrega € conferida a ordem; assim, o
presbiterato [ou sacerdocio] € transmitido [ou conferido| pela entrega do
calice com vinho e da patena com o pao... A forma do sacerdécio é
“recebe o poder de oferecer, na Igreja, o sacrificio pelos vivos e pelos
defuntos, em nome do Pai, e do Filho, e do Espirito Santo”. A Bula
“Exultate Deo”, de 22 de novembro de 1439, desse Concilio de Florenca,
o décimo sexto dos ecuménicos, assinada pelo papa Eugénio 1V, traz o
decreto aos Arménios, em que definiu a questdo com as seguintes
expressoes latinas, das quais acima demos a traducao: “Sextum
sacramentum est ordinis, cujus materia est illud, per cujus traditionem
confertur ordo; sicut presbyteratus traditur per calicis cum vino et
patenae cum pane porrectionem... Forma sacerdotii talis est: accipe
potestatem offerendi sacrificium in Ecclesia pro vivis et mortuis, in nomine
Patris, et Filii, et Spiritus Sancti”.

E na recente Constituicdo Apostélica “Sacramentum Ordinis”, Pio
XII define, também infalivelmente, que a esséncia do sacramento da
ordem se constitui da imposicao das maos, como matéria, e de palavras
diferentes, como a forma.

Duas definicoes dogmaticas contraditorias! Flagrante antilogia! A
instituicao religiosa que, “investida do dom da infalibilidade” (???), as
propoe, merece algum crédito ecumenista?

*kk

Todavia, essas definicoes dogmaticas, tanto a de Pio XII, como a do
Vaticano II, abriram uma nova area para duvidas teologicas.

O Concilio de Florenca e o Concilio de Trento, na esteira de
Jerdnimo, definiram que sao sete os “sacramentos” e anatematizaram
quem dissesse diferente ou alegasse que sao seis ou oito. Mas, uma
corrente, a moderna teologia do episcopado catdlico, baseada nas
ultimas definicoes sobre o tema, aceita o sacramento do episcopado
além do sacramento da ordem (presbiterato ou sacerdécio), pois o rito
da consagracao episcopal encerra, de fato, todos os elementos de um

sacramento distinto (21). Nesse caso, os “sacramentos” passam a ser
oito? E as excomunhoes tridentinas ndo atemorizam e fazem recuar os
modernos tedlogos?

Eis a inseguranca da situacao de quem escolheu por rocha a
soberba pontificia!

E de se lamentar a falta de observacao por parte dos que aceitam o
convite ecumenista proposto pelos corifeus de uma sucessao apostoélica



biblicamente infundada, mas que serve aos interesses de dominio
catolico romano.

.00o0.

CAPITULO 6

SUCESSAO APOSTOLICA E
COLEGIALIDADE EPISCOPAL.
QUAL E O MAIOR LOGRO?

PAuLo NAO FOI um apostolo entre os demais. E o Apéstolo
por exceléncia! O Apéstolo por antonomasia!!l! E o Apéstolo épico!

Sua atuacao esgota exuberantemente o conceito de apostolo tanto
em extensao como em profundidade.

Apologista de Cristo nas sinagogas e nas igrejas, nas cortes e nas
pracas, no sinédrio e na prisdo, nas viagens e na literatura inspirada.
Paulo € o Apodstolo Ecuménico porque sua luta atingiu a vastidao dos
dois Continentes. E o Apéstolo Ecuménico porque impertérrito defensor
da unidade do Israel de Deus em lealdade a Jesus Cristo.

Sua presenca no ambiente neo-testamentario € uma contradicao
viva, eloquiente, definitiva a todas as pretensodes do catolicismo romano.
E um pesadelo para a sua suposta sucessdo e utépica colegialidade
episcopal.

Com que gosto os hierarcas catolicos arrancariam dos Livros
Sacros certas paginas paulinas!

Os catodlicos sao informados de que os seus bispos sdo os
sucessores dos apostolos e que, por isso, eles merecem as honras
tributadas aos principes.

Para que seja registrada permanentemente essa doutrina anti-
biblica no meio dos seus fiéis € que o catolicismo romano usa tanto a
palavra apostolo e o seu derivado: apostolado.

Ha wuma irmandade caracterizada pelas senhoras de idade
intitulada “Apostolado da Oracao”. A “Acao Catolica” se distingue pelo
seu método: o “apostolado” do leigo para o leigo. Na “Cruzada
Eucaristica Infantil”, que é o “apostolado da oracao e do sacrificio” entre
as criancas, existe na esfera de sua diretoria o cargo de “apostolo”. Ele



mesmo, o catolicismo romano, intitula-se falsamente de igreja catodlica
apostolica romana.

Certa feita, discorrendo sobre a sucessao apostolica, um prelado
(dentro da nomenclatura romanista, esta palavra também significa
bispo) explicava que os apostolos sagraram os bispos, pela imposicao
das maos. E que estes bispos foram sagrando outros. E assim,
sucessivamente, até aos dias de hoje. E, para ilustrar, dizia que, na sua
arvore genealogica de antepassados episcopais, ele descendia de Pedro.

Paulo, porém, destroi todo este castelo de cartas e nos reveste de
armadura acacalada para este combate contra tamanhos embustes..

Qualquer um que ler os Atos dos Apostolos e as Epistolas Paulinas
jamais ira encontrar Paulo recebendo a imposicao das maos de nenhum
dos Doze.

A forte consciéncia do seu apostolado esta na existéncia de sua
vocacao. Em Atos (9.1-18), encontramos relatada a sua conversao. Esta
se caracteriza pela experiéncia da ruptura brusca e definitiva com o seu
passado. Eis o contraste vivo: “Saulo, respirando ainda ameacas e
morte contra os discipulos do Senhor,...” (Atos 9.1) — um sanguinario
excitado pela morte de Estevao, na qual “consentia” (Atos 8.1)! — agora,
na Estrada de Damasco, “tremendo e atonito” (Atos 9.6 — Corrigida),
“se levantou Saulo da terra” (Atos 9.8), transformado em um
“instrumento escolhido” (Atos 9.15), “logo pregava, nas sinagogas, a
Jesus, afirmando que Este € o Filho de Deus” (Atos 9.20).

Esta experiéncia da-lhe persuasao viva da incumbéncia de apostolo
que lhe foi determinada naquele seu encontro com Jesus na Estrada de
Damasco. Nenhum dos Doze correu a impor-lhe as maos. Nenhum
homem foi sagra-lo.

A convicgcao nitida de sua missao encontra expressoes desabridas
nas discussdes com aqueles que pretendiam considera-lo um apostolo
de segunda categoria por ndo haver feito parte do grupo dos discipulos
de Jesus enquanto viveu nesta terra e muito menos no circulo dos
Doze. Esta circunstancia cabalmente confirma que estava arraigada a
idéia de se constituirem os Doze em grupo muito especial precisamente
pela chamada pessoal de Jesus.

Paulo, cujo apostolado nao era um embuste, jamais aceitaria a
condicao de espalhador de mitos, como sdo os bispos catoélicos,
pretensos herdeiros dos apostolos.

Sai a campo da luta e, enérgico, escreve aos galatas: “Paulo,
apostolo, nao da parte de homens, nem por intermédio de homem
algum, mas por Jesus Cristo e por Deus Pai, que O ressuscitou
dentre os mortos” (Galatas 1.1). “Faco-vos, porém, saber, irmaos,
que o Evangelho por mim anunciado ndo é segundo o homem;
porque eu nao o recebi, nem o aprendi de homem algum, mas



mediante revelacao de Jesus Cristo” (Galatas 1.11-12). Estas
declaracoes confiram ser a sua missao decorrente apenas da iniciativa
pessoal de Jesus Cristo, que o chamou.

Nao recebeu imposicao das maos de ninguém e € o Apostolo por
exceléncial

Para se desincumbir da sua missao apostolar, Paulo nao consultou
nem a carne e nem o sangue (Galatas 1.16). E muito menos dependeu
de qualquer anuéncia dos que ja antes eram apostolos (Galatas 1.17).
S6 depois de passados trés anos é que foi a Jerusalém e visitou Pedro,
com quem ficou quinze dias. Oportunidade em que também viu Tiago,
irmao do Senhor (Galatas 1.18-19).

A transicao do judaismo para o Cristianismo foi um processo lento
para alguns dos primeiros judeus convertidos. Dentre estes havia
fariseus (Atos 15.5) que, para salvacao (Atos 15.1), exigiam fossem os
gentios circuncidados e que “guardassem a lei de Moisés” (Atos 15.5).
Estes sdao chamados de “judaizantes” ou “legalistas”, para os quais o
Cristianismo deveria ser o verdadeiro judaismo. E, na sua idéia fixa,
defendiam com intransigéncia que todos os cristdaos deveriam de
submeter-se a Lei Levitica e ao governo sacerdotal judeu. Por isso,
concluiam pela necessidade de se submeterem os gentios ao rito da
circuncisao que os faria judeus naturalizados ou prosélitos, antes de
entrarem na comunhao de Cristo.

Os “judaizantes” ou “legalistas” desfrutavam de muito prestigio
entre os crentes porque, além de terem visto Jesus na carne, eram
devotos, ultra-nacionalistas e providos de bens materiais. Estas
circunstancias lhes davam énfase na oposicao a Paulo. Esta oposicao
atingiu o climax na reunidao de Jerusalém (Atos 15) ao provocar
“contenda e nao pequena discussao com eles” (Atos 15.2).

A expressao vernacula “contenda e nao pequena discussao” nao
traduz bem o original. Este usa a mesma palavra grega no caso de
Barrabas, traduzida por “sedicao” (Lucas 23.19) e no caso da pregacao
de Paulo em Efeso, que provocou “sedicdao” (Atos 19.40). Paulo ai,
contra os “judaizantes” ou “legalistas”, provocou um motim, uma
sedicdo, uma revolta por ndo se conformar que tentassem a Deus,
“pondo sobre a cerviz dos discipulos um jugo que nem nossos pais
puderam suportar” (Atos 15.10).

Em sua luta ecuménica, Paulo tinha em Cristo a sua proépria vida.
“Para mim, o viver &€ Cristo”! (Filipenses 1.21).

Os “udaizantes”, adversarios e denigridores da missao
evangelizadora de Paulo, enviavam emissarios ousados por todas as
artes, tentando anular a sua pregacao, impondo o rito da circuncisao e
a observancia da Lei de Moisés aos gentios convertidos, pelo que estes



se incorporariam a Israel a fim de serem salvos completamente e
poderem gozar da comunhao nas igrejas.

Era um ecumenismo judaico, pois o Cristianismo nao passaria de
uma seita nazarena dentro do judaismo.

Muitas pessoas foram influenciadas. E chegaram a acreditar na
salvacao pela graca de Jesus Cristo, mas supunham
imprescindivelmente necessarias as cerimonias da Lei a fim de poderem
participar da comunhao das igrejas, compostas, naquele tempo, em
grande parte de judeus.

Um paréntesis necessario! Assim como, pela circuncisao, o judeu
era agregado a Israel, o catolicismo romano ensina que “pelo batismo os

fiéis sdo incorporados a igreja” (22), que “os fiéis pelo batismo foram
incorporados a Cristo” (23) e ensina, mais ainda, que “justificados pela

fé no batismo, eles sdo incorporados a Cristo” (24).

Esta confirmacdo dos dogmas sobre o batismo pelo Concilio
Vaticano II ndo pode ser abordada a base das Escrituras Sagradas. De
fato, a circuncisao foi o rito fundamental e, em consequiéncia, o mais
importante do judaismo. Jesus, todavia, jamais pensou em instituir um
batismo como sucedaneo ou sucessor — ah! a mania romanista de
sucessao! — da circuncisado. Alias, pergunte-se em vao aos tedlogos
catolicos quando e em que parte dos evangelhos poderemos encontrar a
instituicdo por Cristo do batismo, como “sacramento”. Pois bem, na
assembléia de Jerusalém (Atos 15.1-30) e nas cartas aos Romanos e, de
maneira especialissima, aos Galatas, Paulo, negando peremptoriamente
a necessidade da circuncisdao como condicao de serem salvos os gentios,
destroi quaisquer pretensoes de sobrevivéncia para qualquer rito de
aspecto sacramental.

Encerrando o paréntesis, continuemos.

Apesar de darem o seu apoio aos principios evangélicos das
pregacoes de Paulo, os “reputados colunas” (Galatas 2.9), isto &, Tiago,
Pedro e Joao, pessoalmente, simpatizaram-se com os prestigiosos e
ousados “judaizantes”, demonstrando-lhes grande consideracdo. Essa
simpatia elevou-se a tal ponto que, socialmente, se comprometeram
com eles. Dos trés, Pedro — pobre infalibilidade!!! — foi o mais audaz e
levou uma adverténcia severa de Paulo, cujo apostolado nao herdara
por sucessao alguma (Galatas 1.1).

Na sua legitima auto-consciéncia apostolica, Paulo, no incidente de
Antioquia, nos concede, ainda outra vez, argumentos da nao existéncia
de qualquer ordem hierarquica entre os apodstolos, e muito menos
qualquer primado de Pedro, ao qual nao estava submisso.

Ao escrever aos crentes galatas, narra-lhes Paulo o incidente de
Antioquia. “Quando, porém, Cefas veio a Antioquia, resisti-lhe face



a face, porque se tornara repreensivel” (Galatas 2.11). Revela o
apostolo, sem ambages, que Pedro ndo andava bem e “nao procedia
corretamente segundo a verdade do Evangelho” (Galatas 2.14).

Diz o catolicismo haver sido Pedro o primeiro papa. E, como papa,
evidentemente enquadrado no pretenso e utopico privilégio de
infalibilidade.

A atitude desabrida de Paulo em Antioquia nega a Pedro qualquer
superioridade hierarquica e destroi qualquer indicio de papolatria. E o
proprio Pedro, nao andando “corretamente segundo a verdade do
Evangelho” demonstra, outrossim, que nao esta investido de
infalibilidade alguma.

O seu erro em Antioquia — que foi de doutrina e nao de mera
disciplina (“nao procedia corretamente segundo a verdade do
Evangelho” — Galatas 2.14) digo, o seu erro em Antioquia, se nao fosse
a intervencdo desassombrada de Paulo, teria posto em perigo o
Cristianismo, limitando-o a uma seita de judeus e seus prosélitos, como
o farisaismo e o saduceismo.

Pedro e Barnabé! Ao relatar o incidente em Galatas 2.11-15, Paulo
destaca a reprimenda que dirigiu a Pedro. E de proposito para
desabonar qualquer invocacao aparentemente neotestamentaria em
favor do dogma da infalibilidade. A misericordia divina prevé remédios
para preservar os Seus!

Os 2.500 bispos reunidos no Concilio Ecuménico Vaticano II
esqueceram-se de ler esses fatos mencionados em Galatas e, por isso,
apuseram suas “venerandas” assinaturas a Constituicdo Dogmatica
“Lumen Gentium”, que, em seu § 22, declara: “O colégio apostolico ou o
corpo episcopal nao tem autoridade se nele nao se considera incluido,
como chefe, o romano pontifice, sucessor de Pedro”

(25); e que, em seu § 23, diz “o romano pontifice, como sucessor de
Pedro, é o perpétuo e visivel principio e fundamento da unidade quer

dos bispos, quer da multidao dos fiéis” (26).

Paulo € mesmo um caso sério!

Com sua atitude independente, demonstra que Pedro nao exercia
nenhuma atribuicao juridico no sentido da unidade entre os apostolos e
os primeiros crentes! O centro de toda a unidade entre eles € Cristo!

A posicao do apédstolo, que os sofismas catélicos ndo amolgam,
outrossim desmantela toda a teologia da colegialidade episcopal
consubstanciada, também, no ultimo Concilio Ecuménico, quando
afirma: “Assim como, por disposicao do Senhor, sdo Pedro e os outros
apostolos constituem um colégio apostolico, paralelamente o romano
pontifice, sucessor de Pedro e os bispos, sucessores dos apostolos,

estdao unidos entre si” (27),



No mesmo dia da promulgacdo da Constituicdo Dogmatica “Lumem
Gentium” sobre a igreja, isto é, em 21 de novembro de 1964, em
decorréncia ou em complemento desta, o Concilio Vaticano II
oficialmente estabelece, através de seu Decreto “Unitatis Redintegratio”,
as normas que devem marcar o ecumenismo, uma de suas principais
finalidades. “A reintegracao na unidade entre todos os cristaos € uma
das principais finalidades do Sagrado Sinodo Ecuménico Vaticano II”
(28).

Apdbs uma breve introducao, o Decreto, no seu capitulo I, apresenta
os “principios catodlicos do ecumenismo” cujo desenvolvimento aponta a
“unidade e wunicidade da Igreja” construidas juridicamente no
episcopado sob a autoridade do romano pontifice.

Meditem os leitores evangélicos nestas declaracoes dogmaticas
desse Decreto “Unitatis Redintegratio”: “Para estabelecer esta Sua Igreja
[catdlica apostdlica romana] em todo o mundo até a consumacao dos
séculos, Cristo outorgou ao colégio dos Doze o oficio de ensinar, reger e

santificar” (29).

Decorrente da desejada unidade intra-muros, a colegialidade é
uma entidade universal que agrupa, congrega, reune todos os bispos
catolicos do mundo, sob a autoridade do papa — o idolo olimpico do
Vaticano — para expandir e manter o catolicismo romano.

Colégio, ordem ou corpo episcopal € o sindicato internacional dos
bispos. Quais tentaculos, estes escravizam quanto podem o mundo ao
Imperialismo Vaticanico.

E Paulo, o Apoéstolo inconteste, desmantela com sua espada
bigimea toda essa maquina montada para a industrializacdo, em alta
escala, da vaidade de homens sem escrupulos.

Ja nessa altura das nossas consideracoes, os leitores sentiram que
temos razao em desenvolver uma exposicao ampla deste assunto
relativamente a teologia biblica do apostolado com o escopo de, a luz da
Palavra de Deus, rechacarmos as heresias romanistas envoltas em
suposta sucessao apostolica.

E, para que se registre a énfase atribuida ao assunto, o mesmo
Sinodo Vaticano II, nas vésperas do seu encerramento definitivo (28 de
outubro de 1965) promulga um outro documento, o Decreto “Christus
Dominus”, especificamente sobre o “munus pastoral dos bispos na
igreja”, onde declara em seu § 2: “Os bispos, postos pelo Espirito Santo,
sucedem aos apostolos como pastores das almas. Juntamente com o
seu pontifice e sob sua autoridade receberam a missao de tornar perene
a obra de Cristo, o Pastor Eterno. Pois Cristo confiou aos apodstolos e
aos sucessores o mandado e o poder de ensinar todas as gentes”. E
prossegue no § 3: “Esta sua missao episcopal, os bispos recebem-na



pela sagracao episcopal... exercem-na em comunhao e sob a autoridade
do sumo pontifice, no que se refere ao magistério e regime pastoral,
unidos todos em colégio ou corpo...” No § 4, repete: “Pela sagracéao
sacramental e pela hierarquica comunhao com o chefe e membros do
colégio, os bispos sdo constituidos membros do corpo episcopal”. E
mais no § 6, insiste: “Legitimos sucessores dos apostolos e membros
que sao do colégio episcopal, considerem-se os bispos unidos entre si”.

O Concilio Vaticano II, no afa de obter suas metas (adaptacao ao
mundo moderno e unidao dos “cristaos”), lastreou-se numa enorme
campanha promocional de sua hierarquia. Grande parte dos seus
documentos se lhe referem. E, dentre estes, a Constituicao Dogmatica
“Lumen Gentium” se sobrepoe como peca central, absorvendo, além dos
esforcos imensos da Comissao Teologica, quase toda uma sessao
conciliar, isto €, todas as congregacoes de 16 de setembro de 1964 a 18
de novembro do mesmo ano.

Dentre as onze comissdes conciliares, a teologica foi a mais
importante. Instalada pelo motu proprio “Superno Dei Nutu”, de S5 de
junho de 1960, tendo a adornar a sua presidéncia a purpura do cardeal
Alfredo Ottaviani e sendo os estudos efetivos atribuidos a
responsabilidade do seu secretario, o jesuita Sebastido Tromp, professor
da Faculdade Teologica da Pontificia Universidade Gregoriana,
coadjuvado pelos sofismas de trinta outros teodlogos, teve, como tarefa
principal, elaborar a Constituicao Dogmatica sobre a Igreja, “Lumen
Gentium”, cujo ponto alto foi a proclamacdo do dogma sobre o
episcopado.

A Comissdo pouco ou nada valeram as observacdoes de Emilio de
Smedt, bispo de Bruges (Bélgica), que, durante a 31* congregacao geral
da 12 Sessao Conciliar, realizada em 1 de dezembro de 1962, declarou,
sob os aplausos de muitos, envolver o esquema dessa Constituicao
“muitas aberracdoes juridicas e aprioristicas”, destacando o seu
clericalismo e a énfase dada a hierarquia.

Nao importavam ao papa Paulo VI as horripilantes deturpacoes que
essa Comissao Teologica fez do Novo Testamento em beneficio da sua
politica de poderio ilimitado. Bem ao contrario! Demonstrou-se mui
interessado e participou ativamente na elaboracao da “Lumen Gentium?,
moderna base de filofosia politico-eclesiastica na hierarquia catolica.

Dela dimanam todos os métodos basicos das atuais operacdes do
catolicismo no mundo, porquanto todos os demais documentos
conciliares para ela convergem ou dela dimanam.

O discurso pontificio em 14 de setembro de 1964, na abertura da
Terceira Sessao do Concilio Ecuménico Vaticano II, que discorreu sobre
a mencionada Constituicao, € uma verdadeira sintese e uma aprovacao



a priori da mesma, a demonstrar que as intervencoes dos conciliares
nao tiveram valor algum. A coisa ja estava feital!

Depois de ressaltar que “o apostolado, hoje exercido pela sagrada
hierarquia” (30) — hierarquiolatrialll — e dizer que “a igreja quer afinal
contemplar-se a si mesma” (31) — narcisismo!!! — e demonstrar de como
os bispos sao manipulados por Roma, declara: “O nosso munus
apostolico nos obriga a por reservas, a precisar termos, a prescrever
atitudes e a ordenar modalidades no exercicio do poder episcopal, vos
bem o sabeis, fazemo-lo para o bem da igreja inteira, por amor de sua
unidade, que tanto mais precisa de um guia central quanto mais vasta se

torna sua extensdo catélica” (32). Grifei para chamar bem a sua
atencao. Reflita nestas palavras! O guia central dos crentes é Jesus
Cristo, quem lhes da unidade!

*kk

Uma consideracao parentétical Quanto melhores os resultados do
ecumenismo catolico moderno, tanto mais os seus fiéis serao
comprimidos sob a autoridade pontificia — “guia central” — pelos seus
tentaculos de longo alcance que sao os bispos.

Da-se ao romanismo catdlico o mesmo que no Imperialismo
Romano: assim como o papa esta para César os bispos estao para os
proconsules!

Através destes, o Imperador forjava a unidade imperial. Através dos
bispos, o papa pretende jugular ecumenicamente os seus fiéis.

E este resultado ele s6 podera obter mediante a unidade ou
colegialidade dos seus bispos, como acontecia no Velho Império.

Nesta conformidade é que declarou Paulo VI naquela mesma
ocasiao: “Como vos” — dirigindo-se aos bispos conciliares — “espalhados
pela terra tendes necessidade dum centro, dum principio de unidade na
fé e na comunhao, — para dar consisténcia e expressdao a verdadeira
catolicidade da igreja — e isso exatamente encontrareis na catedra de

Pedro” (33) .

Destarte, também, ao aludir a “acao ecuménica”, recomenda aos
bispos de toda a terra para que ela seja vigorosamente promovida e
prudentemente dirigida por eles (34).

kkk

Se todos os preparativos antecedentes manifestam o valor da
Constituicao Dogmatica sobre a igreja “Lumen Gentium”, o discurso de
Paulo VI, na oportunidade do encerramento da Terceira Sessao do
Concilio Ecuménico Vaticano II e da sua promulgacao em 21 de
novembro de 1964, expressa seu contentamento pelo sucesso de seus
propositos: “Quanto folgamos de ver proclamada a dignidade deles [os

bispos], celebrada a sua funcéo, reconhecidos os seus poderes” (39),



Disse também que “o ponto mais arduo e mais memoravel deste

trabalho espiritual girou em torno da doutrina do episcopado” (36).

Rejubilava-se o papa porque, em colegiado, o episcopado se tornara
“uma classe unitaria que acha no pontifice o seu centro e o seu chefe”
(37).

O polvo, aquele molusco cefalopode, ilustra bem o que € o
ecumenismo catélico. Uma cabeca (o papa) a apertar por meio dos seus
tentaculos (os bispos) a multidao das suas presas.

O ecumenismo catélico ndo € um simples movimento religioso!
Tornou-se em problema. E a questdo ecuménica! Tao grave quanto a
questao social. Ou pior!

Em verdade, a hierarquia identifica suas ambicoes clericais com
supostos desejos de sua grei. E modernamente um dos seus métodos
basicos de operacao € o de se organizar em comissOoes nacionais de
bispos. Assim, ja temos montada a C.N.B.B., sigla da Conferéncia
Nacional dos Bispos do Brasil, que € um o6rgao de poder politico para
controlar todo o sistema em nosso Pais.

Esta Conferéncia, que tem grande forca como grupo de pressao, € o
pior problema politico e institucional em nossa Patria. Porque faz do
catolicismo um Estado dentro do Estado e um Estado acima do Estado.
Acresce, ainda, que a C.N.B.B. nao se compoe de cidaddos, mas de
“suditos” de seu chefe supremo e seu reino eclesiastico.

A sua técnica de dominio € a da exibicdo sectaria, que nao € nova.

Vivem os bispos numa atmosfera de permanente adulacao, tém um
pronunciado pendor para o exibicionismo e, em resultado, exploram
uma publicidade semanal fabulosa que lhes € outorgada pelos jornais e
revistas, televisdes e radios de todo o pais, respeitosos e bajuladores,
sem o mais leve tom de critica.

Conheco um prelado que desenvolveu intensa campanha de
construcao de obras soécias em sua diocese. Pois bem, o primeiro
critério que ele adotava para entregar as construcoes a uma empresa
era o compromisso assumido por esta de lhe promover intensa
propaganda nas maiores revistas e de mais ampla circulacao.

Agora mesmo, tenho em maos um grande jornal de Belo Horizonte
que traz, em grande manchete, as bobas e rapidas consideracoes de um
bispo, ilustradas por um grande cliché seu sobre o possivel e discutido
casamento de um jogador de futebol brasileiro com uma jovem da
nobreza italiana.

Por entenderem os métodos modernos de publicidade, deflagraram
os bispos, pela Conferéncia Nacional, a campanha anual denominada
de Fraternidade, cujos resultados proporcionarao mais luxo e mais
riquezas a hierarquia clerical. E se, por acaso, distribuirem alguma



migalha, sera objetivando fomentacao pessoal. A “Campanha da
Fraternidade”, para narcotizar o povo, mobilizou todas as associacoes
religiosas, firmas comerciais, ondas radiofonicas, colunas de jornais,
canais de televisdao, bancos, escolas e atribuiu a um hierarca o titulo de
“cardeal da fraternidade”, numa aberracdo estupida porque esse
purpurado nao sera capaz de descer do seu pedestal de orgulho para
morar num casebre de uma das favelas das margens do Tieté.

Até dos gestos de “humildade” ou “simplicidade”, os bispos fazem
motivo de exibicionismo, como aquele prelado que se intitulava “do
povo” por haver, certa ocasido, ido de jipe a um morro vizinho de sua
cidade.

A casta episcopal que, em seu todo corresponde a antiga nobreza
imperial romana, conduz os seus cerimoniais e costumes para as
pompas de grande estilo, aproveitando-se sempre de azadas
circunstancias. Ainda em 25 de janeiro ultimo, data do aniversario da
cidade de Sao Paulo, os telespectadores paulistas puderam assistir a
missa pomposa de catorze bispos no Vale do Anhangabau, sem
suspeitar dos seus objetivos promocionais.

sk

Quer, outrossim, o Vaticano II repetir com os bispos o circulo
intimo dos Doze ao lado de Cristo. Acontece, todavia, que, apos a vinda
do Espirito Santo, os apostolos se espalharam. Encontraram-se
oficialmente na assembléia de Jerusalém, por volta do ano 51, ocasido
em que estiveram também presbiteros, Paulo e Barnabé e, pelo menos
duas igrejas. Ja se vé que essa assembléia ndo foi um concilio s6 de
apostolos ou bispos, seus “sucessores”, porque la estavam os crentes. E
a turma toda que la esteve, no final dos debates, € que deliberou.
“Entao, pareceu bem aos apostolos e aos presbiteros, com toda a
igreja...” (Atos 15.22).

“Com toda a igreja”!!!

Onde, neste caso, a suposta colegialidade dos bispos?

E onde encontra-la na administracdo das igrejas neo-
testamentarias?

Oportuna, para deslindar equivocos, também a constatacdo de
haver sido Tiago, o irmao do Senhor, quem, na assembléia de
Jerusalém, dirigiu os trabalhos e apresentou a decisao definitiva que,
posta a votacao, foi aceita por todos (Atos 15.13, 19, 20, 23), depois dos
depoimentos de Pedro, Barnabé e Paulo (Atos 15.7, 12).

Conclui-se ser inexistente a colegialidade apostoélica sob a chefia de
Pedro por mais que os 2.500 bispos conciliares se esforcem em

dogmatizar.
*k%k



E Tiago, o irmao do Senhor e dirigente da assembléia em
Jerusalém?

Nem apostolo eral!!

*kk

A colegialidade episcopal € um sucedaneo do concilio que, por
sinal, nao tem base neotestamentaria alguma, conforme ja verificamos.
Também ja notamos, inclusive, que essa colegialidade foi-se
institucionalizando pelas celebracoes de sinodos ou concilios, a partir
do século II.

Alias, em abono ainda deste nosso estudo, como apéndice,
invocamos o testemunho do jesuita Stanislau Lyonnet, professor de
exegese e de teologia biblica do Novo Testamento no Instituto Pontificio
de Roma e dedo da Faculdade Biblica do mesmo Instituto, que, em seu
artigo “A colegialidade episcopal e os seus fundamentos escrituristicos”,

inserido em “A Igreja do Vaticano II” (38) declara sobre o assunto: “A
Constituicao “Lumen Gentium” invoca diversas passagens da Escritura,
sem todavia pretender que a Escritura, independentemente da tradicdo,
seja suficiente para provd-lo”. Observe bem as palavras que eu grifei!
Salienta mais: “O Concilio Vaticano II colocou a questdo na ordem do
dia e convocou os tedlogos e exegetas para enfrentar os problemas que
suscitaria”.

Lyonnet, apesar de toda a sua sequéncia de sofismas jesuiticos,
nestas suas declaracoes, reconhece a caréncia de fundamentacao
biblica e, por isso, a necessidade da tradicao — traicao a Escrituralll —
para o Vaticano Il dogmatizar sobre a colegialidade.

Dentro do proprio Concilio Ecuménico Vaticano II ergueram-se
vozes contrarias. Garcia de Sierra y Mendes, arcebispo coadjutor de
Oviedo, na Espanha, ao ensejo da 472 congregacao, celebrada em 14 de
outubro de 1963, declarou: “Nao esta, ainda, suficientemente provado
que os bispos sdo sucessores dos apoéstolos, por isso nao se pode ainda
demonstrar que a colegialidade é de direito divino”.

Precatavam-se os bispos conciliares sob grande emocao diante da
novidade. A turgidez enfatica da conclusado do bispo Sierra y Mendes
percutia incisiva nos prelados.

Criaram alma nova, porém, com a presenca do colega Monsenhor
Parente por ser assessor do Santo Oficio, o prolongamento em tempos
atuais da “santa inquisicao”. Fora enviado com a incumbéncia
especifica de ler, em aula conciliar, os itens relativos a “constituicao
hierarquica da igreja” e mais propriamente os paragrafos relativos a
colegialidade. Os bispos respiraram oxigénio de alivio porque essa
leitura, feita por alto escaldao do Santo Oficio, o que manifestou a
vontade do papa, trouxe “efeitos tranquilizantes sobre os bispos”,



reconhece Kloppenburg (39). Impossivel surdir adversarios perante a
autoridade de um leitor de tamanho gabarito! Apenas adminiculos
foram debatidos. Deu certo o estratagema sutil.

Quando uma tese chegava ao plenario para a votacao,
praticamente ja estava examinada sob todos os possiveis angulos,
esmiucada e sentenciada. O plenario conciliar se limitava apenas a lhe
acrescentar o rotulo: “Vaticano II”.

Pois bem... O assunto da colegialidade dos bispos provocou
discussoes também la dentro da Comissao Teologica. Um dos seus
membros, o tedlogo Franjo Franc, levando ao ridiculo a aventura do

novo dogma (40), “insistiu em dizer que se trata de uma doutrina
inteiramente nova, que poucos anos atras era defendida por apenas
pouquissimos tedlogos; que ndo tem base escrituristica, nem
fundamento tradicional, que esta, ademais, em flagrante oposicao aos
ensinamentos positivos dos ultimos papas e que, sobretudo, nao
ressalva a doutrina dogmatica do Concilio Vaticano I sobre o primado
do romano pontifice”. Novamente grifamos de proposito.

O tedlogo Franjo Franc, por isso foi cognominado pelo cardeal

Koning de “advogado do diabo” (41),

Quando essa tese foi apresentada aos bispos conciliares, o bispo
dos maronitas de Serra, no Libano, Miguel Doumith, na 33%
Congregacao Geral da 1* Sessao, em 4 de dezembro de 1962, em tom de
galhofa, fez a seguinte critica: “Como a mae da ao filho um brinquedo
com mil recomendacdes para nao quebra-lo, assim nos entregam, entre
mil cuidados, um conceito sobre o episcopado”.

O que mais precisariamos dizer sobre a fatuidade das modernas
pretensoes dos prelados catélicos, cujas bocas estao cheias de Deus e a
consciéncia cauterizada de interesses mundanos?

A negacao dessas conclusoes limpidas atingidas por elementos do
concilio tem exclusivamente a sua origem nos estos das paixdes acesas.

.00o0.

CAPITULO 7

O ESBIRRO DO
IMPERIO ROMANO



CRIADO EM ambiente rural, desde muito crianca, aprendi o

significado do substantivo esbirro. Cooperava, na medida de minhas
forcas, com um “colono” apressado em levantar uma cerca de arame
farpado. Nos mouroes das esquinas, ele fixava dois paus como escoras,
um de cada lado na direcdo dos fios de arame. Percebi a finalidade das
escoras: impedir que os mouroes cedessem e bambeassem os arames de
qualquer um dos lados. Essas escoras chamam-se esbirros.

Esbirros se encontram também em paredes perigosas de casas
velhas ameacadas de ruir.

*kk

O catolicismo, em seus inicios, teve a vocacao de servir como
esbirro do decadente Império Romano, que pode, dessarte, ter uma
agonia mais lenta.

Seus lideres, todavia, e ja que nao dao laco sem no, aprenderam-
lhe a filosofia de sua politica imperialista e universalizante.

Mister se torna examinemos acontecimentos histéricos para
podermos sentir porque o catolicismo invoca alguns textos biblicos
como pretexto de sua dogmatica hierarquiologica.

A histoéria nao tem uma filosofia?

*kk

No limiar do século IV, o Império Romano padecia indicios
acentuados de esfacelamento. Seus tentaculos nao suportavam as
pressoes de ruptura e nao conseguiram mais sustentar o sonho de
Otavio Augusto. E estava dividido em duas grandes partes: o Ocidente,
governado por Maximiano Hércules, sucedido por Constancio Cloro; e o
Oriente, governado por Deocleciano.

Constancio Cloro encerrou o ciclo das perseguicoes ao
Cristianismo, cujos adeptos atingiam ja altos postos na politica e no
exército.

Sucedeu-lhe Constantino, seu filho. Este anelava a unidade do
Império para ser, como Otavio Augusto, o Supremo Imperador do
Mundo. Herdara dos seus antepassados forte vocacao politica. Se, com
Augusto, o conceito de romanidade identificou-se com a concepcao de
universalidade, agora, com Constantino, surge um novo elemento a
influenciar esse universalismo, no sentido de extensao. Convencera-se o
filho de Constancio Cloro de que esse universalismo ou romanidade
restaurada pelas armas somente poderia subsistir na unidade do
Império argamassada na unidade religiosa. Impossivel ao pensamento
constantiniano conceber um coeso Império Romano sem a “Una
Sancta”.

No interesse de restaurar a romanidade da filosofia politica
otaviana, travou guerra, primeiro contra Maxéncio, vencendo-o apos



longas e onerosas guerras, a 28 de outubro de 312, o que lhe deu o
senhorio absoluto sobre o Império Ocidental.

Esta vitoria foi atribuida a protecao do Deus dos cristaos, pelo que
Constantino converteu-se ao seu culto, alegavam os que véem neste
Imperador um auténtico libertador dos cristdos. Em nosso livro
CRISTO? SIM!!! PADRE? NAO!!!, no capitulo 8, dedicamos um estudo
especial sobre esse assunto e onde observamos que tudo isso nao
passou, porém, do cumprimento de um frio calculo de oportunismo
politico. Sua “conversao” nao foi além de uma engendrada operacao
politica.

O proprio Galério, irredutivel adversario do Cristianismo,
conformara-se com a tatica constantiniana e se resignara a publicar um
edito em que reconhecia o malogro da perseguicdo e outorgava aos
cristdos a liberdade de culto: “Em troca de nossa indulgéncia, deverao
rezar pela nossa salvacao, pelo Estado, por si mesmos, a fim de que o
Estado goze de perfeita prosperidade e eles possa viver em seguranca”.

Pelo “Edito de Milao”, sob a anuéncia de Licinio, Imperador
Oriental, a tolerancia atingiu também os cristaos do Oriente.

Esse historico decreto denota as convicgcoes de Constantino a
respeito da wunidade espiritual em beneficio do Império, quando
recomenda aos cristdos que “procurem cuidadosamente tudo o que
possa ser util ao bem e a paz do Estado, entre outras coisas que
possam servir a maioria”.

*kk

“Servir a maioria” € o pensamento que se enquadra bem a
conceituacao universalista do Império.

Universalismo. Romanidade. Catolicismo. Maioria. Todos séao
sinébnimos da mesma filosofia politica desse imperialismo redivivo
multissecular no Imperialismo Politico-Religioso Catdlico, cujo
interesse, desde seus primoérdios constantinianos, visa a massa da
humanidade coletiva. Desde o século IV massificou-se forcando povos
inteiros a engrossar suas fileiras. Foi com esse objetivo que, entre
tantos outros processos, adotou o batismo infantil.

kkk

Em 323, Constantino conseguiu vencer Licinio, o Imperador do
Oriente, e se tornou o Imperador Maximo e Unico de todo o Império.
Autocrata supremo de toda a vida romana, legislador, jurista,
comandante-chefe e supremo pontifice, corporificava em si toda a forca
e existéncia do Estado.

Com a ambicao de se fortalecer definitivamente no poder,
promoveu medidas proprias para prestigiar ao maximo a hierarquia
catolica. No intento de cedé-los a nova religido, confiscou templos
pagaos ornados com todas as variedades de marmore, de alabastro, de



onix e de porfiro. Foi absorvido por ela, o estilo romano, enriquecido
com as linhas aticas, doricas e jonicas e cuja impoténcia anterior e
suntuosidade dos requintes do mobiliario e da decoracédo inspiravam-se
nos habitos voluptuosos do oriente. A absorcao desse estilo por si revela
o espirito sincretista da religiao aproveitadora da situacao vigente para
enfunar suas velas Historia em fora.

Constantino ainda reconheceu validas as alforrias praticadas pela
igreja. Conservando os proconsules, decidiu, todavia, conceder aos
bispos o direito de jurisdicao sobre os membros do seu clero, um outro
desvio no sentido de firmar a hierarquia catolica. Sua arbitragem foi
reconhecida também inapelavel para os processos civis entre os leigos,
mesmo quando solicitada apenas por uma das partes. Estas medidas
visavam prestigiar ao maximo os bispos da igreja da hierarquia,
transformando-a num organismo oficial. Prestigiando os bispos,
associava-os a vida e ao funcionamento do Estado, reforcando-o pela
influéncia da hierarquia sobre os seus fiéis.

Para crescer o seu prestigio, almejava a maioria. E, dessarte, os
seus sacerdotes batizavam em massa. E contra os que nao lhe
acatavam as ordens apelou para o “braco secular”, proibindo-lhes

reunirem-se “até em casas particulares” (42).

Enfraquecida pela sua subserviéncia ao Império, desenvolveu-se
pela assimilacao lenta dos ritos sacrificiais e do sacerdocio gentilico. A
especulacao teologica de ha muito substituira o interesse pelas
informacoes seguras das Escrituras.

Dai por diante, o catolicismo teve a sua capital e o seu César como
o Império, e as provincias imperiais serviram de modelo para o
estabelecimento das provincias eclesiasticas, governadas por bispos, a
imitacao dos proconcules. Ambas as instituicoes, Império e catolicismo,
estavam como que sobrepostas e, de imitacdo em imitacdo, chegaram a
ter quase o mesmo mecanismo.

Nao podendo se destruirem mutuamente e possuindo muitos
pontos de contato e interesses comuns, ocorreu estreitarem alianca
perfeita num grande acontecimento politico eclesiastico.

No ano de 325, Constantino convocou e supervisou o Concilio de
Nicéia, o primeiro ecumeénico do catolicismo romano.

De grande oportunidade atual € enfatizar-se o fato inegavel de que,
nesta altura da Histoéria, o catolicismo nao possuia ainda um chefe
supremo a nao ser o Imperador Constantino. Os catodlicos, vitimas dos
embustes e das falsificadas listas dos papas, imaginam que a sua
religiao sempre teve um sumo pontifice como sucessor de sao Pedro, o
primeiro papa (?). Antes de Constantino, nao se encontra fundamento
historico algum para favorecer a conclusdao de que entre os cristaos



houvesse um chefe supremo visivel, investido da prerrogativa de Vigario
de Jesus Cristo.

Constantino sim, que € o primeiro papa do catolicismo romano.
Demonstra-se esse fato de haver ele pessoalmente convocado e
supervisionado o Concilio de Niceia, em 325, o que é lembrado pelos
proprios autores catolicos de compéndios de Historia Eclesiastica. Por
exemplo: Rufino (Histéria Eclesiastica — Tomo I); Alzog (Histoire
Universalle d’Eglise — Tomo I, pg. 375, Nota A); Funk (Histéria
Eclesiastica — Rio de Janeiro — 1924, a pg. 104). Este autor, além de
declarar haver sido o Imperador quem convocara o Concilio de Nicéia,
salienta que ele proprio, por vezes, tomou a palavra para serenar os
animos prelaticios exaltados, tal a eminéncia de sua autoridade.

Durante dois meses, mais de trezentos bispos discutiram sobre se
Cristo € da mesma substancia que o Pai ou se € substancia apenas
semelhante.

Dividia-os em fac¢oes o espirito de intolerancia. Os mais fortes se
armaram com as armas temporais. O Concilio de Nicéia nao pregava o
amor e sim o anatema quando ele proprio se constituia em verdadeiro
anatema aos olhos de Deus.

Ao separarem-se, o concilio e o Imperador, o seu presidente, nao
pediram a Deus perdao para os dissidentes, mas sim a excomunhao, o

exilio e a morte (43). A “santa inquisicao” nasceu com o catolicismo!

Nessa conjuntura é que foi dado o qualificativo catélico as
maiorias em Nicéia. Desde ai € que se tornou seu apanagio a
mentalidade de se impor como religido da maioria.

Esses catolicos, representantes da maioria, em oposicdo aos
arianos, sob a tutela decisiva de Constantino, organizaram a Igreja
Aristocratica.

Na assembléia eclesiastica de Niceia, que firmou as bases do
catolicismo romano como imperialismo religioso, fulminam-se os
primeiros anatemas, porque € proprio dos imperialismos o dominio pela
violéncia. Vinte e dois bispos, os mais firmes dentre os que divergiam
das opinides das maiorias, os catélicos, foram excomungados, sendo

dois deles desterrados para as provincias remotas do Império (44). Em
vao protestavam que o termo consubstancial, que a especulacao
filoso6fica da Escola de Alexandria havia criado, ndo se encontrava nas
Escrituras.

O concilio estabeleceu vinte canones sobre a hierarquia e a
disciplina eclesiastica nos moldes imperialistas. Um decreto foi firmado
e imposto a todas as igrejas que, ha tempos, haviam perdido totalmente
a sua autonomia e o seu aspecto de republicas democraticas.



A posicao do chefe maximo do catolicismo conferiu a Constantino o
dever de impor os decretos conciliares. Nessa conformidade, expediu
cartas a todas as igrejas e a todos os governadores das provincias,

exigindo acatamento das decisées niceianas, sob penas coercitivas (49),
Um cristao contemporaneo, inconformado, fez este trocadilho: “Até
aqui os calices eram de pau e os bispos de ouro; agora, os bispos sao de
pau e os calices de ouro!”.
Entao, dizia-se, uma grande voz foi ouvida no céu, exclamando

“grande veneno foi derramado agora sobre a igreja de Deus” (46).

O Concilio de Nicéia tomou ainda outra deliberacao importante
pelas consequiéncias futuras em proveito da hierarquia. Dividiu o
catolicismo, de acordo com as quatro divisées do Império, em quatro
patriarcados, com jurisdicao independente um do outro: Jerusalém,
Antioquia, Roma e Alexandria.

Este fato se constitui em elemento novo nos desvios da hierarquia
catolica a distancia-la mais da eclesiologia neotestamentaria.

A argucia de Constantino, porém, nao alcancou o que esta divisao
significaria em prejuizo da estabilidade imperial. Seu ardor pela
manutencao da unidade politica levou-o, em 330, a transferir-se para
Bizancio, no Oriente. Mudou para Constantinopla o nome desta cidade
e nela veio a falecer, em 337, na expedicao contra os persas.

E, logo apos a sua morte, desmembrou-se o Império.

Com a permanéncia de Constantino, Constantinopla se tornou
altiva perante Roma, distanciando-se ambas, inclusive em matéria
religiosa.

Os concilios ecuménicos de 451, em Calcedonia, e de 553, em
Constantinopla, revelando satisfazer os anseios dos patriarcas desta
ultima, conferiram-lhe primazia igual a sé de Roma.

Transformada Constantinopla em luxuriosa capital com a presenca
do Imperador, do que se pavoneava o seu prelado, permitiu que Roma,
assim evacuada, oferecesse condigcoes mesologicas propicias a
incubacao da autoridade pontificia.

Além desta oportunidade ao bispo de Roma, propiciou aquela
circunstancia o crescimento do prestigio em favor do bispo
constantinopolitano.

Todos os historiadores eclesiasticos sao unanimemente concordes
em que o catolicismo do Ocidente, de tradicao latina, € dependente da
jurisdicao de Roma. E o catolicismo do Oriente, de tradicao grega, €
dependente da jurisdicao de Constantinopla.

A unidade do catolicismo estribava-se da unidade do Império.
Ruida esta, a outra lhe seguiria. Todos os sinais da caducidade que se
manifestaram no Império passaram para a sua religiao oficial.



Constantino esteve convencido de que a unidade do Império
dependeria de sua unidade espiritual. Tudo fez neste objetivo. O
catolicismo, seu beneficiado, nao teve vigor suficiente para cumprir a
sua vocacao de mantenedor do Império, mas herdou dele o espirito
imperialista e leva, séculos em fora, a veleidade de teocracia mundial.

.00o0.

CAPITULO 8

FRAGIL FUNDAMENTO DO
ECUMENISMO CATOLICO.
RECAPITULEMOS!

1) A forma democratica € o regime claramente determinado em o
Novo Testamento para o governo espiritual e temporal das igrejas
cristas. (N. do E.: Ja deixamos bem clara a posicao desta Editora,
coerente com o que a Biblia ensina sobre o Senhorio de Cristo,
inclusive, e principalmente na Sua Igreja, a este respeito). A
simplicidade e a igualdade caracterizam os seus oficiais. Portanto, nada
de hierarquial Nem de chefe supremo visivel ou encarnado num
homem!

2) Jesus Cristo é o seu Unico Chefe!

3) O primeiro resvalo desta doutrina neotestamentaria foi o
estabelecimento de conclaves ou assembléias exclusivamente de lideres
(pastores = bispos = presbiteros), em que as igrejas (os crentes) foram
marginalizados.

4) Concomitantemente, os lideres residentes em cidades maiores
ou de igrejas numerosas foram sobrepujando os colegas. Na ocasiao do
Concilio de Nicéia, em 325, a hierarquia catolica ja distinguia sem
rebucos os bispos dos presbiteros comuns, agora ja denominados de
sacerdotes, pela influéncia dos judaizantes que nao entendiam o
Cristianismo desvencilhado do judaismo.

5) Nesse mesmo Concilio, foi estabelecido um novo grau de
hierarquia: o de patriarca, com jurisdicao sobre o clero e os fiéis
residentes em sua area. Quatro foram os patriarcados constituidos:
Jerusalém, Antioquia, Roma e Alexandria. Mais tarde, Constantinopla
teve o seu solio episcopal ascendido a mesma dignidade.



*k%

Na vigéncia dos trés primeiros séculos da Era Crista, porém, nao
em contramos nenhuma primazia de jurisdicdo de carater universal
atribuida o bispo de Roma. Nao gozava de nenhuma preeminéncia sobre
os seus colegas, os quais se submetiam apenas aos concilios, onde
estudavam, deliberavam, estabeleciam normas, anatematizavam e
excomungavam.

Verificamos no capitulo anterior que o Concilio de Nicéia,
considerado o primeiro ecuménico, foi convocado, supervisionado e
suas decisoes impostas pelo Imperador Constantino. Alias, por esse
tempo, os bispos eram escolhidos pelo préoprio povo de sua cidade, num
resquicio de reminiscéncia ainda do espirito democratico das igrejas
neotestamentarias. O sinodo niceiano foi que trouxe um novo elemento
disciplinador. Na conformidade do seu canon 4°, estabeleceu que a
escolha popular do bispo deveria ser confirmada pelo patriarca da
regiao. Observe-se que esse concilio nao favoreceu para o caso
nenhuma interferéncia especial ao bispo de Roma, que se nivelava aos
demais colegas titulares dos outros trés patriarcados.

A idéia de um concilio ecuménico ou universal coube a
Constantino, que viu nele um outro fator para sustentar a unidade total
do seu Império.

No século IV, os bispos € que governavam a igreja através de
sinodos regionais e bianuais.

No final desse século, o Imperador Teododsio sentiu a urgéncia de
imitar o seu antecessor e, em 381, convocou um outro concilio
ecumeénico, celebrado em Constantinopla, e que produziu novos
aspectos disciplinares. Também desta vez — porque o catolicismo
romano nao tinha papa! — os seus decretos foram confirmados e a sua

execucao imposta pelo Imperador (47),

No canon 2°, este Concilio estabeleceu os limites das provincias
(regides eclesiasticas) e determinou que cada uma delas fosse
administrada por um sinodo provincial ou concilio regional.

Alguns historiadores julgam encontrar neste concilio convocado
por Teodosio o estabelecimento do primado de honra para os bispos
(patriarcas) de Roma e de Constantinopla. Alias, se confirmada, seria a
fonte mais remota — no fim do século IV! — da origem desta primazia.

Evidentemente que se, Jesus houvesse estabelecido qualquer
espécie de primazia, o fato seria inconteste nos proprios evangelhos.

Além de dever ao Imperador Teodosio este Segundo Concilio
Ecumeénico, o catolicismo também lhe é devedor do Decreto “Cunctos
Populos”, editado em 380, o qual impds a todo o Império Romano a
obrigatoriedade do nome “catdlico”, que desde o Concilio de Nicéia se
usava livremente em algumas partes. “Queremos que os que seguem



esta lei tomem o nome de cristdos catélico e que os outros também

tenha o nome infame de hereges” (48).

Neste tempo, a feiticaria do paganismo ja dominava amplamente
nas areas catolicas. A comercializacao das reliquias passou a ser motivo
de escarnio e, por amor a estrutura politica que lhe dava a religiao,
Teodosio publicou em 386 um severo edito proibindo o “trafico sacrilego

das reliquias” (49).

Referimo-nos a essas duas decisoes imperiais no intuito de
demonstrar que o Imperador Romano se revestia de autoridade de chefe
supremo do catolicismo.

Vamos adiante!

O povo evangélico precisa conhecer esses fatos historicos.

Na primeira metade do século V, mantinha-se, ainda, a posicao dos
bispos que, em sinodos regionais, examinavam os problemas de suas
provincias e discutiam as solucoes.

No Concilio de Efeso, o terceiro ecuménico, ndo aparece nenhuma
autoridade ou primazia de jurisdicao por parte do bispo de Roma, o
qual, neste ponto, se nivelava ao comum dos membros da instituicao
patriarcal. Constata-se esta circunstancia histérica pelo fato de haver
também este concilio sido convocado pelo Imperador Teodoésio II e
presidido por Cirilo, patriarca de Alexandria, ndo, porém, como legado
do patriarca de Roma. Mandara este os seus delegados, de cujas
presencas nem se tomou conhecimento, porquanto na auséncia do
patriarca-relator nenhum deles foi convocado para assumir o seu lugar.

Nesse catolicismo nascente, a intervencao dos bispos de Roma era
tdo desapercebido que até hoje a Historia nao sabe informar se Cleto e
Anacleto foram dois personagens ou se sdo dois nomes para designar
um personagem sO0. E nem a mesma Historia informa se esse
personagem existiu ou se esses personagens existiram, antes ou depois
de Clemente, outro bispo de Roma, o qual, em seus poucos escritos a
nos legados, nao demonstra autoridade alguma sobre as outras igrejas.

Nas “Apologias” de Justino, de Minucio Félix, de Irineu, de
Clemente de Alexandria, todas do segundo século e que tratam das
questoes pertinentes ao Cristianismo, nao se vé sequer mencionada a
autoridade pontificia.

Tertuliano, do fim do primeiro século e do comeco do segundo, em
seus ultimos livros, sim, se refere as aspiracoes do bispo de Roma
relativas a um titulo honorifico. Menciona-as, porém, para combaté-las.

Ao tempo de Cipriano, as preensoes de supremacia ja comecavam
a enfeiticar o bispo da Capital do Império. Nessa época, a eclesiologia
neo-testamentaria sofria os mais rudes golpes vibrados pelos lobos
rapaces.



Dirigiu Cipriano ao bispo de Roma, Estévao, chamando-o seu
“colega”, uma carta tratando da competéncia de Cipriano relativa a sé
de Cartago. Firmiliano, escrevendo-lhe a respeito da intromissao
indevida de Estevao, enfatico, declara: “Estou indignado da arrogancia
do bispo de Roma, que pretende haver herdado do apoéstolo Pedro o seu
bispado”.

L3

O pontificado romano foi uma criacao lenta e sucessiva.

Sua evolucao se processou do mesmo modo como o germe do poder
absoluto nasce, cresce e se desenvolve no seio das democracias.
Primeiro, apareceu como autoridade espiritual. Depois, como
autoridade de disciplina, como gestao de interesses comuns € como
governo. Em prosseguimento, surgiram as pretensdes temporais. E,
culminando, a concretizacdo do sonho de monarquia universal. O
ecumenismo! O universalismo do poder teocratico!

No meio ambiente do Império Romano, encontrou o seu caldo de
cultura onde péde medrar.

O bispo de Roma, na auséncia de Constantino, quando este se
instalara em Constantinopla, tornara-se o alvo de atencoes especiais,
credor de confianca e arbitro em contendas e rivalidades entre bispos,
escolhido por alguns.

O povo romano, habituado a ver um deus na pessoa do Imperador,
agora catolico, transferiu aquele culto para a pessoa do seu prelado.

Os concilios, por seu turno, favoreceram essa evolucao porque
pretendiam resistir as divisdes e cismas que perturbavam o catolicismo
ja distanciado da Biblia, a exclusiva pedra de toque da verdadeira
ortodoxia. Tragica evolucao! Porque, no futuro, o papado se tornaria o
maior pomo de discordia e o responsavel pelos grandes cismas do
proprio catolicismo. O remédio produziu efeito contrario!

Se se tivesse suposto o resultado malsdo de se atribuir tantos
poderes aos concilios ao ponto de, mais adiante, conferir-lhes a
infalibilidade (supremo ato de idolatrial), jamais ter-se-ia criado esse
método de se suprimir as dificuldades, em vez de resolvé-las. E ter-se-ia
retrocedido a idéia de se poér a arma da suprema autoridade espiritual
na mao de um s6 homem.

Por muitos séculos, Roma fora o centro do mundo. Nas marchas e
contra-marchas da decadéncia do Império, maxime com a invasao dos
povos barbaros, todos os olhos se fixaram em Roma, como regra de
interesses. Feita catdlica, o seu bispo, lenta, porém firmemente se
transformou em regra de consciéncias. E esta a causa e a razao
historica do comeco desta mistificacao colossal que € o papado.

O Império espiritual do catolicismo foi decalcado sobre o Império
dos Césares, que, nos seus proconsules, ofereceu o modelo da



instituicao episcopal. Os catélicos nao se emanciparam espiritualmente
de sua longa escravidao e se sentiam ofuscados pelos ultimos reflexos
da grandeza romana. Em suas veias, estuante, corria o ideal de
latinidade romana, de romanidade.

Nesse clima e sob o impacto de interesses, o catolicismo quis
encontrar base biblica para concretizar as suas aspiracoes na
oportunidade excepcional das invasodes barbaras. E foi interpretar as
passagens de Mateus 16.18, Lucas 12.31-32 e Joao 21.15-17 para
coonestar biblicamente a instituicao papal, resultante do orgulho, da
soberba e da ambicao de dominio universal, atavica no povo romano.

Dessas trés pericopes neo-testamentarias, a de Mateus é realmente
a Unica importante para o caso, sendo as outras duas simples reforcos
a interpretacao catolica.

O proprio arcebispo Kenrick, da diocese catdlica de Sao Luis, em
sessao do Concilio Ecumeénico Vaticano I, demonstrou que aquelas duas
ultimas passagens mencionadas nao oferecem nenhum apoio a
instituicao do papado (50).

Na pericope de Mateus — a trincheira proclamada inexpugnavel das
usurpacoes papais — € que iremos nos deter para arredar a
interpretacao papalina.

Apoés a confissao de Pedro: “Tu és o Cristo, o Filho do Deus vivo”
(Mateus 16.16), Jesus lhe diz: “Bem-aventurado és, Simao Barjonas,
porque nao foi carne e sangue que to revelaram, mas Meu Pai, que
esta nos céus. Também Eu te digo que tu és Pedro, e sobre esta
pedra edificarei a Minha igreja, e as portas do inferno nao
prevalecerao contra ela” (Mateus 16.17-18).

Qualquer pessoa isenta de julgamento prévio, ao ler o texto acima,
concluira que a pedra, no caso, simboliza o préprio Cristo que falava.
Realmente, a doutrina da Divindade de Cristo, reconhecida e
proclamada por Pedro: “Tu és o Cristo, o Filho do Deus vivo”, se
constitui no fundamento de todo o sistema doutrinario do Cristianismo.

Numa das cidades do Parana, onde ha pouco estive pregando, li no
frontispicio do saldao paroquial esta frase que o vigario, impelido pela
exegese esdruxula e absona dos compéndios de sua teologia, mandou
gravar: “Uma so6 fé, um s6 batismo, uma so6 igreja! Disse Jesus: Tu és
Pedro e sobre ti, Pedro, edificarei a minha igreja!”

Esse vigario € um criminoso! Um falsario! Um vigaristal!!!

Jesus nao falou assim a Pedro!!!

Jesus nao disse: Tu és Pedro e sobre ti, ou sobre Pedro, edificarei a
minha igreja. Mas disse: “Tu és Pedro e sobre esta pedra edificarei a
Minha igreja”.

A pedra era Cristo! Assim entende a totalidade da mais antiga
patristica.



Ao nos referirmos a “tradicao” nao queremos atribuir-lhe nenhum

valor de “sagrado depodsito da Palavra de Deus confiado a igreja” (51),
como doutrina o Concilio Vaticano II, e nem a julgamos estreitamente
conexa e interpenetrada com a Sagrada Escritura.

De fato, a patristica sofreu dos copistas interessados emendas,
interpolacoes e mutilacoes. O proprio catolicismo romano, que monta os
seus dogmas nessa “tradicao”, houve por necessidade estabelecer no 5°
Concilio de Latrao, 10* sessdo, uma revisao de toda a velha patristica,
adaptando-a as suas pretensoes doutrinarias. Apesar de todo o cuidado
no “arranjo” de sua “tradicao”, nao obteve, todavia, éxito na montagem
de uma patristica unanimemente favoravel a sua interpretacdo do
“super hanc petram”.

O escritor catélico Launoy (52) e o protestante H. W. Dearden (53)
sao concordes em relacionar 60 escritores eclesiasticos (cognominados
pelo catolicismo romano de “padres da igreja”) que aceitam ser a pedra
o proprio Cristo ou a proclamacao da Divindade de Cristo, feita por
Pedro. Eles jamais e nem de leve julgaram ser Pedro a pedra.

No Concilio Vaticano I, em que se definiu o dogma da infalibilidade
pontificia, o arcebispo Kenrick, de Sao Luis, relembrou esse aspecto da

questao (5%4).
E vale a pena lembrar-se que, dos 747 membros do Concilio

Vaticano 1 (59), apenas 535 permaneceram na sessao conciliar que

votou esse dogma (56); 212 se retiraram porque nao quiseram tomar
parte em tamanha distorcao exegétical

O catolicismo valoriza a “tradicao” para o bom entendimento das
Escrituras, as quais — ensina - sao incompletas e obscuras. Mas,
esclarece, ainda, que a “tradicao” formada sobretudo pela patristica
deve ter, como atributo especial, o consenso unanime dos santos
padres. Neste caso e se fossemos aceitar as normas romanistas sobre a
“tradicao”, concluiriamos contra a presuncao do supremo hierarca do
catolicismo. Em verdade, a teologia catdlica, em suas contradicoes
flagrantes, nao pode saciar nenhum coracado anelante!

Mesmo que toda a patristica se levantasse, em consenso unanime,
a favor da tese romanista de que Pedro € a pedra, o cristao estaria
embargado de aceita-la.

A pedra é Cristo! Ele € a nossa rochal!

Assim se entende pelo paralelismo das mesmas Escrituras, pois
nunca encontramos o simbolo “pedra” aplicado a Pedro.

O proprio Pedro aplica-o a Cristo. “Esse Jesus € pedra rejeitada
por vos, os construtores, a qual se tornou a pedra angular” (Atos
4.11). Em sua Primeira carta, 2.4-6, atribui o simbolismo a Cristo.



Valendo-se, porém, da autoridade e do poder politico-eclesiastico, o
catolicismo impode, sob pena de anatema, que a pedra simboliza Pedro.
S6 mesmo pela violéncia inquisitorial de seus anatemas pode infligir
essa tese as almas escravizadas a sua dogmatica. Porque tem contra si
as Escrituras, a Patristica e o Bom Senso!

Jesus nunca pretendeu conceder primazia a nenhum apostolo
sobre os demais e nem sobre os Seus discipulos. Muito ao contrario!
“Sabeis que os governadores dos povos os dominam e que os
maiorais exercem autoridade sobre eles. Nao é assim entre vos;
pelo contrario, quem quiser tornar-se grande entre vos, sera esse o
que vos sirva; e quem quiser ser o primeiro entre vos sera vosso
servo; tal como o Filho do homem, que nao veio para ser servido,
mas para servir e dar a Sua vida em resgate por muitos” (Mateus
20.25-28). Referia-se aos dois filhos de Zebedeu. “Vos, porém, nao
sereis chamados mestres, porque s6 um é vosso Mestre, e vos todos
sois irmaos. A ninguém sobre a terra chameis vosso pai; porque um
s6 é vosso Pai, Aquele que estd nos céus. Nem sereis chamados
guias, porque um s6 & vosso Guia, o Cristo. Mas o maior dentre vos
sera vosso servo” (Mateus 23.8-11). Grifei intencionalmente estas
Escrituras.

O vocabulo “papa’quer dizer “pai”. Como se arrumam os catoélicos
em face da adverténcia de Jesus: “a ninguém sobre a terra chameis
vosso pai”?

Certa feita, a caminho de Cafarnaum, os discipulos “haviam
discutido entre si sobre qual era o maior” (Marcos 9.34). E Jesus,
categorico, disse para os Doze: “Se alguém quer ser o primeiro, sera o
ultimo e servo de todos” (Marcos 9.35).

E Pedro, que nunca foi superior hierarquico dos apostolos e jamais
pretendeu a supremacia do conceito catolico, considerando-se, alias,
presbitero simplesmente (1* Pedro 5.1), aconselha os seus colegas:
“Pastoreai o rebanho de Deus que ha entre vos, nao por
constrangimento, mas espontaneamente, como Deus quer; nem por
sordida ganancia, mas de boa vontade; nem como dominadores dos
que vos foram confiados, antes, tornando-vos modelos do rebanho”
(1* Pedro 5.2-3).

Imagine se Pedro voltasse agora a terra. Encontraria um seu
pretenso sucessor: o papa. Ficaria alarmado por vé-lo transgredindo, e
frontalmente, a sua recomendacdo porque o soberbo pontifice do
Vaticano almeja precisamente dominar tudo.

Para fundamentar a desejada primazia jurisdicional do pescador
da Galileia, invoca-se, nos meios catolicos, a declaracao de Jesus a
Pedro: “Dar-te-ei as chaves do reino dos céus; o que ligares na terra
tera sido ligado nos céus; e o que desligares na terra tera sido



desligado nos céus” (Mateus 16.19). Estas palavras isoladas de todo o
evangelho e postas dentro daquele caldo de cultura politico-eclesiastica
das ambicoes do imperialismo religioso talvez pudessem confirmar essa
ansia de autocracia.

Consideradas, porém, a luz dos ensinamentos de Jesus Cristo, que
sempre repudiou a “primazia” entre os Seus discipulos, nao podem ter
jamais uma interpretacdo que favoreca um dominio teocratico. A face da
exegese evangeélica, esse texto se refere apenas a uma missao apostolica
especial confiada por Jesus a Pedro. E foi a missdo de ser o primeiro,
em ordem cronologica, apos a ascensao de Cristo, a abrir o reino dos
céus aos judeus e aos gentios pela pregacao do Evangelho.

O vocabulo “chaves” usado por Jesus serviu de contraste as chaves
da ciéncia entregues aos fariseus. Por meio de Isaias, prometeu o
Senhor: “Porei sobre o seu ombro a chave da casa de Davi; ele
abrira, e ninguém fechara, fechara, e ninguém abrira” (Isaias 22.22).

Esses mesmos doutores da Lei foram recriminados por Jesus
porque nao quiseram fazer uso dela: “Ai de vés, intérpretes da lei!
Porque tomastes a chave da ciéncia; contudo, vos mesmos nao
entrastes e impedistes os que estavam entrando” (Lucas 11.52).

Pedro soube fazer uso das chaves, abrindo, pela pregacao, o reino
de Deus, o que aconteceu no Pentecostes (Atos 2) que, alias, de modo
algum significa primazia de autoridade, mas o cumprimento de um
dever de servico.

Os defensores da ingloria tese da superioridade de Pedro muito
folgariam que do evangelho segundo Mateus se fizesse desaparecer o
verso 18 do seu capitulol8. No capitulo 18.15-22 de Mateus,
encontramos as normas de Jesus sobre a aplicacao de disciplina nas
igrejas. E para todas as igrejas, disse Jesus: “Em verdade vos digo
que tudo o que ligardes na terra, tera sido ligado nos céus...”
(Mateus 18.18).

Se antes Jesus disse estas palavras apenas a Pedro (Mateus
16.19), agora as diz para todos os discipulos (ndo apenas para os Doze!)
(Mateus 18.18). Logicamente, nao queria Jesus, de maneira alguma,
prometer a Pedro preeminéncia alguma sobre os ouros, e muito menos
a infalibilidade!

Pela evidéncia do confronto desses textos, se se tratasse de
primazia ou jurisdicao na igreja, seriamos forcados a reconhecer que ela
nao seria privativa de um s6 apostolo, mas caberia a todos os
discipulos.

Todavia, nesta pericope, o assunto das normas de Jesus se
relacionava com a disciplina e nao inerrancia, infalibilidade ou
superioridade.



Nao é justificavel pelas Escrituras que o bispo de Roma alardeie em
suas bulas — que nao passam de burlas! — que tem o poder espiritual e
temporal, significado nas duas chaves estampadas na sua bandeira
alvi-ouro!

Na ultima revelacdo de Jesus Cristo, para que ninguém
pretendesse qualquer primazia sobre os Seus, baseando-se falsamente
na suposta superioridade de qualquer um dos Doze, o vidente de
Patmos declarou ao descrever a nova Jerusalém: “A muralha da cidade
tinha doze fundamentos, e estavam sobre estes os nomes dos doze
apostolos do Cordeiro” (Apocalipse 21.14). Esta pericope demonstra,
outrossim, que Matias foi substituto de Judas Iscariotes. Senao, treze
seriam os tronos! E € um outro argumento contra a “sucessao”
apostolica. Sendo, deveria haver tantos nomes quantos bispos de todos
os tempos!

Em seu longo afa de se desembaracar dos percalcos que a
interpretacao catolica cria, Leonel Franca, o corifeu papalino no Brasil
que escreveu trés livros sobre assuntos pontificios, saiu-se com esta:
“Evidentemente, ndo ha falar aqui de uma supremacia de jurisdicao
efetivamente exercida por Pedro, durante a vida mortal do Divino
Mestre. Jesus, vivo e presente entre os discipulos, era o seu unico e

natural superior” (57).

Diz a dogmatica catdlica que em Mateus esta a promessa de Cristo
e em Joao 21.15-17, a investidura no cargo.

Eis a passagem invocada em abono dessa suposta investidura:
“Simao, filho de Joao, amas-Me?”. E com sua resposta positiva,
Jesus lhe diz também trés vezes: “Apascenta os Meus cordeiros... as
Minhas ovelhas”.

Mas, na conformidade do catolico Migne (58), a mais antiga
patristica sempre entendeu que Jesus quis proporcionar a Pedro

reparasse as suas trés negacoes. Igualmente, Cornélio a Lapide (59), ao
comentar essa pericope, relaciona varios “padres”, inclusive Agostinho e
Cirilo, que assim concluiam. Nao €&, alias, para se ter outra inteligéncia
desse fato, pois o proprio Pedro a reconheceu, a tal ponto que
“entristeceu-se por Ele lhe ter dito, pela terceira vez” (Joao 21.17).
Claro que se afligiu porque reconheceu, na insisténcia de Jesus, uma
recordacao de sua triplice negacao. Nao teria acontecido entristecer-se
se reconhecesse no fato a sua investidura no cargo de primaz ou papa.
Mas ha ainda a observar-se que, nesta oportunidade, Jesus
sempre chama o apostolo de Simao nas trés interrogacoes. Se Jesus
Cristo, realmente, o houvesse constituido chefe da Sua Igreja,
mudando-lhe o nome de Simao para o de Pedro (Jodo 1.42 e Mateus
16.18), por que agora volta a chama-lo de Simao e nao de Pedro neste



momento em que — conforme a moderna interpretacdo romanista —
confirma o seu primado?

Em assunto dessa importancia, ter-se-ia Jesus reportado a
promessa, pelo menos chamando o apostolo de Pedro. O que nao
aconteceu para desespero dos tedlogos arautos dessa primazia.

Jesus € magnanimo e da a Simao trés oportunidades de reparar as
suas trés negacoes. Pedro, porém, continua teimoso. A sua acanhada
ideia racista prendia-o aos seus preconceitos, quando Deus, em visao
trés vezes dada, obriga-o a ir ao encontro de Cornélio e abrir com o
Evangelho — a verdadeira chave — o reino de Deus aos gentios. Nao
bastou uma visao para corrigir o apostolo obstinado.

Na ansia de consolidar as estruturas do pontificado catolico
romano, a suprema excrecéncia ou superfetacao no singelo organismo
clerical neotestamentario, promoveram os tedlogos uma sequéncia de
interpretacoes forcadas dessas passagens escrituristicas. E forjou-se o
“acontecimento historico” da estadia de Pedro em Roma.

Ensina o catolicismo, e seu anelo de continuidade historica do
cesarismo romano, que, por volta do ano 42, Pedro chegou a Roma,
onde fundou a igreja e estabeleceu-se nela sua sede, sendo seu bispo e
donde, em 64, escreveu a sua Primeira Epistola e, em 66, a Segunda.
Conforme o mesmo ensinamento, ele foi martirizado, juntamente com
Paulo, em 67, havendo, por 25 anos, governado essa igreja, legando-lhe
um sucessor.

Os pobres catdlicos sao envolvidos nesse ardil e aceitam a
informacéao clerical como fato liquido e certo. E nem pensam em se dar
ao trabalho de uma investigacao.

Aceitam simplesmente que, na sucessao ininterrupta de papas,
Pedro se repete nos dias atuais personificado em Paulo VI.

Embargos fundamentados opdem as paginas neo-testamentarias a
todo esse estratagema sutil.

O papa nao é sucessor de Pedro porque a missao do apoéstolo nao
era uma heranca transmissivel e nem uma procuracdo com
subestabelecimento.

Os apostolos, como vimos, se constituiram numa espécie de
legados especiais. Nao tiveram e nem podiam ter sucessores. Como
embaixadores extraordinarios, foram munidos de -credenciais
intransmissiveis, por isso que, com a morte do ultimo deles, Joao,
encerrou-se o periodo biblico.

Em nenhuma passagem biblica e em nenhum documento
histérico, outrossim, encontramos o fato de Pedro haver transmitido
sua incumbéncia a quem quer que se€ja.

Alias, para ser o sucessor de Pedro, em verdade, o papa teria de ser
forcosamente apostolo.



Mas Paulo VI nao é e nunca foi apostolo por ser o apostolado
intransmissivel. Falta-lhe, também, o primeiro requisito para isso, que &
ser testemunha ocular de Cristo ressuscitado.

Ao propor o substituto (ndo sucessor!) de Judas, Pedro declarou:
“E necessario, pois, que dos homens que nos acompanharam todo o
tempo que o Senhor Jesus andou entre nés, comecando no batismo
de Joao, até ao dia em que dentre nos foi levado as alturas, um
destes se torne testemunha conosco da Sua ressurreicao” (Atos
1.21-22). Julguei oportuno grifar!

Ao provar a legitimidade do seu apostolado, notifica Paulo: “Nao
sou apostolo? Nao vi a Jesus, nosso Senhor?” (1* Corintios 9.1).

E quais os sinas que o supremo hierarca o catolicismo romano
apresenta para justificar a sua posicao? Por que nao faz como Paulo
diante dos cristaos de Corinto? “As credenciais do apostolado foram
apresentadas no meio de vos, com toda a persisténcia, por sinais,
prodigios e poderes miraculosos” (2% Corintios 12.12). Nao nos consta
que Paulo VI tenha o dom de fazer milagres! Tanto assim que, quando
foi aos Estados Unidos da América do Norte, em outubro de 1965,
precisou de ser escoltado por 25.000 soldados.

“Nada leveis para o caminho, nem bordao, nem alforje, nem
pao, nem dinheiro, nem deveis ter duas tanicas” (Lucas 9.3),
determinou Jesus aos Doze quando os enviou a pregar o reino de Deus.
Paulo VI, porém, reside no maior e no mais rico palacio do mundo!

A presenca do papado na Historia ndo tem legitimidade alguma
proveniente de bases sérias. E uma mistificacdo colossal que procura
desvencilhar-se dessa dificuldade aceitando a humilhante contingéncia
de forjar testemunhos humanos para uma “heranca divina”!

A verdade, porém, contesta todos estes testemunhos e informa que
Pedro nem fundou a igreja de Roma, nem foi seu bispo e nem lhe legou
sucessor.

Existe, igualmente, uma explicacao do porqué da escolha de Pedro
como o presumido primeiro elo da utdpica corrente sucessoria dos
papas.

Se, porventura, em lugar de Pedro, fosse Paulo a ocupar essa
posicao, os evangélicos teriam, sob certo aspecto, algum trabalho.

A Paulo Deus confiou o Evangelho da incircuncisao e a Pedro o da
circuncisao (Galatas 2.7), isto €, dos judeus, particularidade que o
eximiu da obrigacdo de ir a Roma. O partido judeu-cristao (ou
“judaizante”), todavia, prestigiava Tiago, Pedro e Joao, “considerados
como as colunas” (Galatas 2.9) e desprezava a Paulo, como um intruso
no apostolado.

Gracas a Deus por esse incidente! Ele nos revela a consciéncia
nitida daqueles cristdaos sobre a missao dos apodstolos e as suas



qualificacoes. Valorizavam aqueles apostolos porque eles viram o
Senhor. Por isso que, em sua defesa, Paulo enfatiza “a revelacao de
Jesus Cristo” (Galatas 1.12) a quem igualmente vira (1* Corintios 9.1).

Daqueles trés, Tiago, Pedro e Joao, tornou-se saliente Pedro
precisamente por lhe haver sido confiada a evangelizacdo dos
circuncisos ou judeus.

L3

No mais sordido bairro de Roma, além do Tibre, de ha muito,
instalaram os judeus o seu gueto.

Levara-os aos bandos e como prisioneiros, Pompeu, o conquistador
de Jerusalém, e os deixara livres apos as celebracoes do triunfo.

Era-lhes mais favoravel a politica romana do que a opiniao publica.
Se, em Alexandria, o judeu fora um dos personagens comicos habituais
dos teatros populares, em Roma, os poetas, de Horacio a Marcial e a
Juvenal, faziam dele o alvo de suas satiras.

Intrépidos, todas as vicissitudes nao lhes abalavam a fé em Javé e
a esperanca do Seu Ungido.

As satiras e o desprezo que os poetas e o povo lhes votaram nao
impediam o acesso de muitos da Urbs as sinagogas. O coracao avido e
inquieto impelia os romanos, cada vez mais numerosos, para as casas
de oracao judaicas, onde se falava de Moisés e dos profetas. Tomavam
igualmente gosto a Biblia, a qual ja se podia ler na versao grega e se
encontrava mesmo em maos pagas. Certas familias romanas, como os
judeus, observavam os jejuns, acendiam lampadas de 6leo na vigilia do
sabat. E o repouso severo do sabado nas lojas e nos escritorios judeus
recordavam, de semana em semana, a cidade inteira esse povo e a sua
fé.

De todas as classes lhes vinham novos prosélitos. Crescia o
numero dos “tementes a Deus” — a Javé, o Deus unico — que Lhe
confessavam a sua fé e observavam o sabat e as leis da alimentacao.

Os “forasteiros romanos” (Atos 2.10) convertidos no dia de
Pentecoste, sem duvida, levaram a noticia dos magnos acontecimentos
daquele dia e da mensagem proclamada por Pedro, passando, no
futuro, fazer parte da igreja em Roma.

Depois do ano 54, com o desaparecimento do Imperador Claudio, o
perseguidor dos judeus, muitos cristdos do partido judaizante foram
para Roma e, em sua igreja florescente, se distinguiam esses dois
elementos: os cristdos gentios e os cristdos-judeus, E evidente, também,
que alguns judeus radicados na Urbs aceitaram o Cristianismo e foram
engrossar a ala dos “judaizantes”, cuja tese estava acesa. A carta que
Paulo escreveu a essa igreja revela estivessem fervilhando la também as
disputas dos “legalistas”.

Memoremos os fatos. Imprescindivel fixa-los.



A esse do partido judeu-cristdo requeria para o pagao, antes de ser
admitido na igreja, fazer-se primeiramente judeu, submeter-se a
circuncisao e a Lei do Velho Testamento. Inflamada se tornara em
Antioquia, a metropole da cristandade saida do gentilismo e o centro
das missoes.

Na grande cidade da Siria, cheia de luxo e de movimento, em que,
na vida noturna animada de luzes tdo brilhantes quanto o dia,
reinavam Heféstion e Afrodite, era o exemplo da forca dissolvente
naquele clima cadtico, onde se cruzavam povos e idéias. Nessa cidade
de musicas e dancas voluptuosas, de romances excitantes e de pobreza
espiritual no meio do fausto oriental, onde os ciprestes sabiam
murmurar coisas mais sabias que as palavras dos homens, e onde a
poderosa colonia dos judeus se transformara em teatro de profundo
dissidio entre os discipulos de Cristo, o ensino inspirado de Paulo e a
sua atitude perante Pedro (Galatas 2.11) desembaracaram o
Cristianismo dos habitos judaicos.

Fossilizados na Lei, os “udaizantes”, inconformados, nao
aceitaram a decisdao da assembléia jerosolomitana € nem se abalaram
com a exposicao cristalina de Paulo, cuja “atitude liberal” para com os
pagaos convertidos excitou-os mais ainda a luta. Circuncisao, sabat,
leis alimentares e preceitos de purificacoes, coisas insignificantes para
os cristaos vindos do paganismo, constituiam uma barreira a sombra
da qual a fé evangélica que Jesus impusera como condi¢cao fundamental
e exclusiva de Seu Reino poderia mui dificilmente ser compreendida.

A primeira heresia que tantos embaracos criara no Cristianismo
nascente estalara em Roma, levando a ameaca de judaizar a sua igreja.

Estas observacoes nos demonstram que, ainda sob esse aspecto, o
catolicismo se relaciona com os “judaizantes”, como a agua a sua fonte.

O partido judeu-cristdo que, em fins do século IV, adotou o nome
de catolicismo, decidiu arranjar em Pedro, o campedo da ortodoxia
mosaica no seio da cristandade, um comeco para a sua prosapia
papalina.

Adversarios ferrenhos de Paulo, os “judaizantes” ou “legalistas” ,
com sua vibrante imaginacao, transformaram Pedro num her6i através
de incontaveis lendas romanescas. Pululavam os escritos apocrifos
pejados de fraudes pias e “acontecimentos” fantasticos, como o da
palmeira que se inclinara para fornecer agua ao sedento Menino Jesus
em sua viagem de fuga para o Egito. Sobre Pedro, especialmente, os
“judaizantes” espalharam muitos escritos espurios, como “Pregacao de
Pedro”, “Apocalipse de Pedro”, “Atos de Pedro” e “Evangelho de Pedro”.
Num desses apocrifos se encontra a lenda do “Quo vadis”.

E evidente que, se Pedro tivesse estado em Roma, o entusiasmo do
partido judaizante teria guardado farta ~documentacao do



acontecimento, e ndo permitiria assim o desabafo do desiludido Funk,
historiador catolico, em face do problema: “Os testemunhos posteriores

nao tém grande forca probatoria” (60). (Referia-se aos do Novo
Testamento. Alias, estes desabonam qualquer veleidade sobre a estada
de Pedro em Roma). Ou, por outra, Leao Magno, no século V, é o
primeiro a falar, oficialmente, da sucessdao de Pedro em favor do bispo
de Roma.

A presenca de Paulo em Roma sempre incomodou o partido judeu-
cristao. Facilmente se observa entre os seus herdeiros, os catélicos,
maxime entre o clero, o pouco caso votado a Paulo. Estas palavras de
Bossuet, um dos maiores oradores catolicos da Franca, revelam esta
mentalidade: “Convém que a comissao extraordinaria de Paulo expire
com ele em Roma, e que, reunida para todo o sempre, por assim dizer, a
suprema sede de Sao Pedro, a que era subordinada, eleve a igreja

romana ao camulo de autoridade e de gléria” (061).

Paulo que, pela “verdade do Evangelho” (Galatas 2.5), tanto
sofrera em vida, tera sua memoria a padecer o estigma do desprezo para
sempre!

Se abundantes documentos demonstram a estadia de Paulo em
Roma, nao acontece assim com Pedro, cuja permanéncia na capital do
Império ndo passa de lenda, como tantas que envolvem o pescador da
Galiléia.

O catolicismo tem muito empenho em manter esta lenda para,
sobre ela — que fundamento! — facilitar a explicacao da legitimidade do
papado, a maxima superfetacao do sincretismo judeu-pagao.

Se Jesus Cristo jamais pretendeu estabelecer em Pedro a rocha de
Sua Igreja, nenhuma relacao dessa Igreja atribuiu a Roma.

Alias, pela propria Historia verificamos ser um embuste a
permanéncia de Pedro na Urbs.

Diz o catolicismo romano que, em 42 ou 44, partiu Pedro “para a

Capital do Império, Roma, onde fixou a sua sede para sempre” (62).

Bastaria apenas um argumento para destrocar essa alegacao
infundada. E que Claudio, o Imperador truculento, governou o Império
de 41 a 54. Ora, Suetonius Tranquilus, autor de sua biografia, informa-
nos que o “Imperador Claudio expulsou de Roma todos os judeus... por
causa de um certo Cristo”. Nesse caso, até 54, Pedro nao poéde estar em
Roma por ser judeu e muito menos fundou qualquer igreja.

Pobre Rivaux! Em que pese o autégrafo de Pio IX em seu Tratado
de Historia Eclesiastica; em que pese o seu titulo de diretor do
Seminario Maior de Grenoble; em que pese ser o seu tradutor,
Francisco Luiz Seabra, bacharel em direito pela Universidade de
Coimbra; por mui valiosas que sejam as esperancas de Philisberto,



bispo de Grenoble, no sentido de que o compéndio va “inspirar amor
para com a igreja”; em que pese tudo isso, a obra de Rivaux nao
corresponde sequer a primeira frase da sua introducao: “A verdade € o
mais precioso dom que Deus fez ao homem”. Nao corresponde porque o
seu tratado se contradiz. Contradiz-se porque dele esta ausente a
verdade!

E que, depois de afirmar na pagina 40 que Pedro fixou a sua sede
em Roma para sempre, alto e bom som, proclama onze paginas depois:
“O chefe da igreja nao veio entdo a Roma, porque estava ali ainda em

vigor o edito do Imperador Claudio contra os judeus” (63).

Para valorizar a informacado de Suetonius Tranquilus, além de
Rivaux, encontraremos em Paulo uma confirmacao excelente. Em Atos
do Apostolos 18.1-2, existe este esclarecimento: “Depois disto,
deixando Paulo Atenas, partiu para Corinto. La encontrou certo
judeu chamado Aquila, natural do Ponto, recentemente chegado da
Italia, com Priscila, sua mulher, em vista de ter Claudio decretado
que todos os judeus se retirassem de Roma. Paulo aproximou-se
deles”. Este encontro de Paulo com Aquila e Priscila, ocorreu por
ocasido da sua segunda viagem missionaria, em 53 ou 54.
Evidentemente que Pedro, como judeu convertido, ndo poderia ter
permanecido em Roma. Por volta de 55, quando Paulo mesmo vai
encontra-lo em Antioquia (Galatas 2.11).

Conclui-se que Pedro, até 55, nao esteve em Roma.

O pobre Rivaux sentenciou que Pedro fora para Roma fixar para
sempre a sua sede no ano 42 ou 44, contradizendo-se, todavia, ao
reconhecer, de conformidade com Suetonius Tranquillus e Paulo (Atos
18.1-2), que, durante o edito do Imperador Claudio, o mesmo Pedro nao
fora a Roma, acaba prejudicando os elogios episcopais a sua obra de
Histéria Eclesiastica. E que, 4 pagina 78, informa o martirio de Pedro
ocorrido em 66 ou 67, em Roma. E, na pagina seguinte, proclama
textualmente: “O pontificado de Sao Pedro durara 33 anos e alguns
meses, dos quais oito passados em Jerusalém e depois em Antioquia, e
vinte e cinco anos, dois meses e sete dias, em Roma”.

Quanto ardil! E é nesta base que se construiu o papado! Coitado
do catolico!

Se Pedro morreu em 66 ou 67 e se antes de 55, por causa de
Claudio, nao pode ir a Roma, onde o padre Rivaux foi buscar espaco de
tempo para encaixar tantos anos e dias?

Se Rivaux se engana com tanta sem-cerimonia a ponto de se
contradizer seguidamente, os autores de compéndios de Historia
Eclesiastica adotados nos seminarios catélicos armam uma verdadeira
revolucdo de contradicdes entre si. E tal o desespero para se “arranjar”
estratagemas que joguem fumaca nos olhos dos catoélicos!



Em fins do século passado e inicios deste, os seminarios catoélicos
adotavam como texto também as “Instituicoes de Histéria Eclesiastica”,
do Frade Clari Vascotti, cuja traducdo para o nosso vernaculo, em
1882, atingira a 4* edicao. Pois bem, esse conceituado compéndio no
seu volume I — pagina 51 — confessa nao haver sido Pedro o fundador da
igreja em Roma, mas, “com base firme nos Atos dos Apodstolos”,
conjectura dever sua fundacado a uma mulher, Priscila ou Prisca, e seu
esposo Aquila. Todo o clero romano da Franca, Itadlia, Espanha,
Portugal e América Latina, estudou, no século passado e principios
deste, Historia Eclesiastica nesses compéndios!

Os hierarcas romanos tém pavor dos ex-padres convertidos porque
reconhecem a inseguranca e a fatuidade dos argumentos da sua
dogmatica e da sua historia que resultam dessas contradicoes.

Diz-se, também, que, em 66, Pedro escreveu a sua Segunda
Epistola da cidade de Roma, onde ja ha mais de vinte anos se instalara

o seu soélio (64). Ora, essa mesma cronologia diz que Lucas, apds o
desaparecimento do Imperador Claudio, chegou a Roma, onde escreveu
os Atos dos Apostolos. Por que nao faz a mais leve referéncia sobre
Pedro exercendo ali suas funcoes episcopais?

Nesse livro historico do Novo Testamento, cuja narracdo cobre um
periodo de trinta anos, mais ou menos, nao sao descritas as atividades
de todos os apodstolos. Podemos reconhecer nele duas grandes partes: a
primeira, em que descreve o ministério de Pedro e a segunda, em que
relata os fatos sobre Paulo. O objetivo de Lucas nessa obra € evidente:
quer transmitir as primeiras atividades da Igreja em desenvolvimento,
ressaltando sua marcha triunfal de Jerusalém, o centro do judaismo,
para Roma, o centro do paganismo. Pedro, como ministro da
circuncisdao, é o expoente da primeira parte. E Paulo, o ministro do
Evangelho entre o gentilismo, € o expoente da segunda parte.

Ao descrever a chegada do prisioneiro Paulo a Roma (Atos 28.11-
31), Lucas se refere aos irmaos que sairam ao seu encontro a Praca de
Apio e as Trés Vendas (Atos 28.15). Se Pedro estivesse presente, seu
nome seria mencionado por Lucas.

Ainda, pelo fato de alegar a estadia de Pedro em Roma, como fato
inconteste, o catolicismo atribui ao apéstolo-pescador um atestado mui
desfavoravel ao seu ministério, colocando Pedro entre os preguicosos.
Trés dias apos a sua chegada, Paulo “convocou os principais dos
judeus” (Atos 28.17) com o intuito de apresentar embargos as
acusacoes que lhe eram assacadas. Opuseram-se-lhe e disseram:
“Gostariamos de ouvir o que pensas; porque, na verdade, € corrente
a respeito desta seita que por toda parte é ela impugnada” (Atos
28.22). Paulo, incansavel, anunciou-lhes o reino de Deus e ensinou-lhes
“com toda a intrepidez, sem impedimento algum... as cousas



referentes ao Senhor Jesus Cristo” (Atos 28.31). “Houve alguns que
ficaram persuadidos pelo que ele dizia” (Atos 28.24); outros nao,
“tendo entre si a grande contenda” (Atos 28.29).

Sera que Pedro foi um bispo ou papa em extremo relaxado — ele, a
quem fora confiada a missao de evangelizar os judeus — a tal ponto que,
instalado em Roma ha cerca de vinte e cinco anos, deixara os seus
patricios nessa ignorancia sobre a “seita”?

Realmente, quem quer ser “devoto” sincero ou fa entusiasta do
apostolo Pedro, deve negar sua estadia em Roma, o que desabonaria o
seu carater.

Dentre as cartas de Paulo, ha uma especialmente enderecada aos
crentes em Roma. O apostolo das gentes se encontrava em Corinto por
volta do ano 58, quando escreveu esta carta. Ora, de duas, uma. Ou
Paulo era um intrometido a invadir anarquicamente a seara alheia, ou
Pedro era mesmo um preguicoso reconhecido que deixava o seu
rebanho perecer a falta de doutrina, necessitando a interferéncia de
Paulo. Nao se admite nenhuma das duas hipoteses. O fato, porém, é
que Pedro jamais esteve em Roma. Paulo, alias, ao finalizar esta carta,
sauda nominalmente mais de vinte irmaos e nao faz a mais leve
referéncia a Pedro e nem lhe cita o nome, o que nao seria possivel se ele
se encontrasse entre os cristdos romanos privilegiados com uma carta
de Paulo.

E uma injuria & memoria de Pedro admitir-se que ele haja estado
em Romal

E que, além de, de suas cartas aos Filipenses, aos Efésios e aos
Colossenses, escritas de Roma, de 64 a 66, nao faz Paulo a minima
referéncia a Pedro, o que nao aconteceria caso estivesse la, e queixa-se
amargamente do desamparo em que se encontrava ao escrever a sua
Segunda Carta a Timoéteo: “Na minha primeira defesa ninguém foi a
meu favor; antes, todos me abandonaram. Que isto nao lhes seja
posto em conta. Mas o Senhor me assistiu e me revestiu de forcas,
para que, por meu intermédio, a pregacao fosse plenamente
cumprida, e todos os gentios a ouvissem; e fui libertado da boca do
leao” (2* Timoteo 4.16-17). Seria uma injuria a Pedro envolvé-lo nesta
queixa! Ou Pedro se acovardou diante da “boca do leao” como lhe
acontecera perante a criada do palacio do sumo sacerdote?

Nao corre a alegacdao de que Pedro também estivesse preso com
Paulo e, com isso, nao lhe dera a devida assisténcia.

Se Pedro estivesse com ele, o apodstolo prisioneiro o teria
mencionado. Ainda encarcerado, ao escrever a Filemom, em 66,
menciona os nomes dos seus cooperadores, Marcos, Aristarco, Demas e
Lucas (Filemom 24) e destaca o nome de “Epafras, prisioneiro comigo,
em Cristo Jesus” (Filemom 23). E cristalino que, se Pedro fosse seu



companheiro de carcere, Paulo se teria referido a ele, maxime sendo ele,
como quer o catolicismo romano, o chefe da cristandade.

Para qualquer pessoa de pequena dosagem de boa vontade ou
isencao de preconceitos, bastariam estas observacoes fundamentadas
na Biblia.

Mas, quando os tedlogos romanos, imersos na defeccdo e na
apostasia, se vém confusos com esses argumentos, apelam para a
“tradicao”, a chamada, por eles mesmos, “voz da igreja”.

Coitados! Nem a mais antiga “tradicao” colabora com eles porque
nela ha divergéncias.

Leonel Franca, o jesuita acrobata do sofisma, virando e revirando
argumentos para demonstrar o primado de Pedro, com base em Mateus
16.18-19, reconhece: “Evidentemente, ndo ha falar aqui de uma
suprema de jurisdicao efetivamente exercida por Pedro, durante a vida

mortal do Divino Mestre” (65).

O caso é que, se Pedro nao exerceu essa supremacia jurisdicional
durante a vida mortal de Cristo, também nao a exerceu depois da
ascensao do Salvador. Lucas, em Atos dos Apodstolos, se refere ao nome
de Pedro, enquanto relatava o desenvolvimento do Cristianismo em
Jerusalém e arredores. Mas, quando narra os fatos relativos ao seu
desenvolvimento entre os gentios, quando abrange as grandes areas do
Império Romano, esse nome € totalmente silenciado.

E a tabua de salvacao para os herdeiros dos “judaizantes” esta na
“tradicao”, em que ha tantas desarmonias, apesar de haver sido
“ajeitada” pelo Indice Expurgatoério.

Por exemplo, Irineu, em sua obra “Adversus Haer.”, 1lI, 3, escrita
no ano 138, referindo-se a Clemente, destaca que ele foi o terceiro bispo
de Roma e que Sixto foi o sexto. Nesse caso, e segundo a propria lista
dos papas elaborada pelo catolicismo, Anacleto que foi anterior a
Clemente, ocupa o segundo lugar. E Lino, que foi anterior a Anacleto,
toma o primeiro lugar. E Pedro?

E, para finalizar, um fato que desmantela a tal da “tradicao” que o
papa Pio IX dizia ser ele, numa imitacao grotesca do rei Luiz XIV: “La
tradizione son io!”. (O rei Luis XIV dizia: “L’Etat c’est moi!”.

Com o Edito de Milao, Constantino ofereceu dois templos,
conhecidos nos circulos catolicos, como as Basilicas Constantinianas:
a de Sao Pedro e a de Sao Joao de Latrao. A primeira foi reedificada na
passagem da Epoca Medieval para o Renascimento a custa das
indulgéncias.

Os catdlicos supoem — e os padres gostam de manté-los nesta
suposicao falsa! — que a Basilica de Sao Pedro € o principal templo da
sua religiao por ser a igreja oficial do papa. O que nao € verdade!



A de Sao Joao de Latrao, sim! E é dedicada ao Salvador, a Joao
Batista e a Joao Evangelista.

Como a primeira entre todas as basilicas de Roma, € a mais
privilegiada de todas as igrejas do mundo catdlico, como demonstra a
legenda gravada do seu frontdo: “Sacrossanta Lacteranensis Ecclesia,
omnium urbis et orbis ecclesiarum mater et caput”™ “Sacrossanta igreja
de Latrao, a mae e cabeca de todas as igrejas da Cidade e do Mundo”
(Lect. 5* do Breviario Romano - In dedicationi Archibasilicea SS.
Salvatoris). Nesta mesma licao do Breviario, um dos livros oficiais da
liturgia catolica, lé-se: “Cujus consecrationis memoria celebratur
hodierno die quo primum Romae publice ecclesia consecrata est et imago
Salvatoris in periete depicta populo romano apparuit”.

Foi a primeira a ser consagrada, antes mesmo da de Sao Pedro,

embora ambas fossem edificadas por Constantino, em 324 (66).

Se realmente ao tempo de Constantino, a jurisdicao espiritual de
Pedro fosse reconhecida, nao teria sido dada primazia a sua basilica?

O desespero provocado pela caréncia de argumentos em que se
possa basear a suposta estada de Pedro em Roma é tdo grande que o
papa Pio XII, em 1939, resolveu mandar proceder escavacdes no sub-
solo da Basilica de Sao Pedro no intuito de encontrar a sepultura e os
ossos do apostolo-pescador. Vedou aos arquedlogos estranhos aos
trabalhos a aproximacao do local. E, na sua mensagem de Natal do ano
1950, afirmou categoricamente que havia sido descoberto o “timulo do
principe dos apostolos”. Deu-se tdo mal, porém. O novo embuste nao

“colou”. O proprio E. Kirschbaum (67), um dos dirigentes dessas
escavacoes arqueologicas, contestou o papa desesperado.
Pio XII, contraditado por muitos outros arqueologos de fama

internacional, inclusive o teélogo catélico A. M. Schneider (68), nunca
mais falou sobre o assunto, que ficou encerrado como os trabalhos
daquelas escavacoes.

A lenda da estada de Pedro em Roma fica, pois, destrocada com o
exame das Escrituras neo-testamentarias e com as contradicoes dos
proprios corifeus do absolutismo hierocratico usurpador.

Consequentemente, em que se baseia Paulo VI, a criatura de Pio
XII, para arrogar-se a autoridade de, suposto sucessor de Pedro,
convocar a “Una Sancta” sob o seu cajado?

A empafia cega-o tanto que nao pode perceber o ridiculo de
fundamentar suas pretensoes ecumeénicas no verso 21 do capitulo 17 de
Joao: “A fim de que todos sejam um; e como és Tu, 6 Pai, em Mim e
Eu em Ti, também sejam eles em NOs, para que o mundo creia que
Tu Me enviaste”.

“Que também eles sejam um em Nos!”.



Nao em Pedro! Nao em qualquer hierarca! Mas, “um em Nos”!!!

E o modelo dessa uniao € a Sua unidao com o Pai: “Para que eles
sejam um, assim como No6s” (Joao 17.11). “E como és Tu, 6 Pai, em
Mim e Eu em Ti, também sejam eles um em Nos” (Joao 17.21).

Seja um de acordo com a unidade espiritual de Cristo com o Pai!
Nao se trata, pois, de unidade universal visivel ao redor do trono de
ouro do pontifice de Roma.

*kk

Ao papa, César da hierocracia catoélica, sucedanea da organizacao
do Império Romano, nao cabe direito algum de convidar quem quer que
seja para se submeter a uma hierarquia evangelicamente espuria.

Seu ecumenismo € insustentavel, insubsistente e ficticio em
consequéncia da fragil base em que se assenta.

E uma blasfémia, um ultraje e uma afronta a Jesus Cristo, o tinico
e soberano Polarizador das almas salvas!!!

.00o0.

CAPITULO 9

LANCE POLITICO DO
ECUMENISMO CATOLICO!

IMPROFICUO o estudo isolado dos fatos histéricos. Une-os um

elo invisivel. Intercomunica-os um liame soélido.

Depois dos editos, desde Constantino, pelos quais os Imperadores
concederam, confirmaram e aumentaram os privilégios em beneficio do
catolicismo romano, depois do Decreto de Teodésio, oficializando-o
como unica religiao do Estado e obrigando o seu culto a todos os
cidadaos; depois que as novas conquistas imperiais estenderam os seus
dominios sobre povos anteriormente rebeldes e independentes e
alargaram a sua soberana espiritual, tornara-se-lhe muito mais penoso
ver a sua prosperidade exposta aos riscos da proxima dissolucao do
Império.

Crescera tanto o catolicismo em numero de adeptos e em prestigio,
consequentes, sobretudo, do Decreto de Teodésio, que julgava
intoleravel a influéncia imperial. Ambicionava a sua emancipacao!



Medrou e se desenvolveu sob a tutela do Império Romano.
Participou de suas glorias e sofreu com as suas ignominias.

Herdou dele, atavicamente, os seus apetites de dominio, seu
espirito de romanidade, suas estruturas juridico-eclesiasticas. O
sentimento universalizante de Roma ao divinizar Otavio, o “Augusto”, a
quem se atribuiam titulos como parte da liturgia de seu culto, ja se
injetara na tessitura dos sonhos do catolicismo.

Nos primordios do século V, ja se persuadira de que a sua alianca
com o Império Romano decadente, longe de lhe fornecer energia e
estabilidade necessarias ao conseguimento de suas aspiracoes,
causavam-lhe imensos prejuizos.

Faltava-lhe, porém, a requerida coragem para pleitear sua
independéncia. Previa trés solucdes. Ambas, porém, inécuas porque
utopicas naquela conjuntura. Uma revolucao que pusesse o seu poder
sobre a autoridade dos imperadores constituia-se em empresa
inadmissivel. Militar pela destruicao definitiva do Império, avultava-se-
lhe em cometimento temerario. E a sua constituicio em dominio
territorial independente, tornar-se-ia em solucao inexequivel enquanto
houvesse um César no trono e inconciliavel com a unidade absoluta,
lastro das tradicoes imperiais.

Ao passo que o Império dava mostras evidentes de sua decadéncia,
o catolicismo - religido oficial - sofria uma profunda inquietude.
Inquietude natural, alias, de uma instituicdo estreitamente vinculada a
instituicao imperial que se considerava depositaria da perenidade.

Agora, esta inquietude gerava desprezo a tutela dos imperadores,
transformados em fantasmas coroados e credores de uma subserviéncia
simplesmente postica. Quais pespegos, passaram pelo trono, em menos
de vinte anos, Maximo, Avito, Majoriano, Severo, Astémio, Olibrio,
Glicério, Julio, Nepos e Augustulo.

Como refluxo natural de autodefesa e autodeterminacdo, este
sobressalto incrementava a conscientizacdo e a fixacdao da idéia de
primazia, ndo s6 de honra, mas de jurisdicao, a cingir a autoridade do
bispo de Roma.

Desde sempre o sacerdocio catdlico deixou-se animar por um
grande e previdente espirito politico para poder melhor servir a sua
organizacao.

Demonstraram-no, no Brasil, muitos fatos. Destaco apenas um e
mui recente. Antes da Revolucdo de marco de 1964, os bispos
brasileiros, observadores perspicazes e possuidores de excelente
maquina de investigacao, deliberada e astutamente, se repartiram em
duas alas. Uma se reuna amiude e suas declaragcées ocupavam as
manchetes dos jornais. A outra adotou a tatica da expectativa. Apos a
Revolucao, esta surgiu no cenario politico brasileiro, aplaudindo as



normas revolucionarias. E assim que faz o catolicismo — a mais perfeita
organizacao politica internacional — para estar sempre bem posto.

Naquela oportunidade do seu prestigio dentro do Império Romano,
em todas as provincias, em todas as cidades, ocupou o sacerdote as
principais magistraturas, desempenhou as mais altas funcoes
municipais e elevou-se mesmo, muitas vezes, a chefia das prefeituras.

Ao promulgar Justiniano a lei que conferia aos bispos o direito de
vigiar todos os funcionarios do Império, ndo fez mais do que sancionar
uma prerrogativa exercida por eles desde longa data. De ha muito, o
bispo estava revestido do poder tribunicio que o alcandorava em
defensor populi, o defensor do povo.

O sacerdote penetrara na intimidade das familias e no coracao das
cidades, inspecionando as tutelas e curatelas, e obtendo a
responsabilidade de proteger os interesses das cidades e os diretos dos
menores.

Tornara-se popular. Confiaram-se a ele as funcoes simpaticas da
administracdo, enquanto que aos outros magistrados, as opressivas e
impopulares.

O catolicismo, nesta altura, minara inteiramente o Império! Se nao
o houvesse debilitado tanto, poderia enfrentar as invasdes dos barbaros
com valentia e supera-los.

Irrisdo da sorte! O catolicismo fora criado por Constantino
precisamente para dar ao Império a estrutura da sua unidade politica.
Depois de montado, prestigiado, enriquecido, solapa os fundamentos do
Império e dissolve-lhe as bases, debilitando-as para, da decadéncia do
seu criador, tirar o maior de todos os proveitos: isolar-se como herdeiro
Unico e sobrevivente impar no gozo da politica universalizante ou
ecumeénica rotulada de religido crista.

*kk

O catolicismo investe a longo prazo. Desde o Império Romano, em

todos os povos onde seu clero se infiltra, a anemia se patenteia.
*k%k

Nesta conjuntura em que o catolicismo, apos haver se utilizado da
protecao do Império para implantar o seu sacerdotelismo, tentava
libertar-se das obrigacdes contraidas para com ele, surgem os povos
barbaros no cenario da Historia.

Para além do Reno e do Danubio, estendia-se a Barbaria, os que
nao participavam da orgulhosa Civilizacao Romana. Camponeses mal
radicados num solo, muitas vezes, ingrato, os barbaros tinham na
familia a célula social basilar. Os seus grandes grupos consanguineos
aglomeravam-se em tribos, que, por sua vez, se agrupavam em
confederacoes militares.



Os “povos” ou os “barbaros” , como se intitulavam pelos civilizados
romanos, eram os francos (salios e ripuarios), alamanos, borgundos,
vandalos, ostrogodos e visigodos.

Saudou-os o catolicismo como seus libertadores! Os seus soldados
armados lutariam para seu triunfo definitivo!

Acaso haveria importancia que grande parte desses barbaros
pertencesse a comunhao ariana?

Ha dois séculos anteriores, o ecumenismo catoélico romano se
manifestara pelo seu sincretismo ao absorver doutrinas, praticas e
normas pagas, encimando a tese judaizante. Agora, se lhe descortinava
a condicao de se utilizar dos arianos — os excomungados de Nicéia —
para sobrelevar a decadéncia do seu criador imperial.

Depois de 325, muitos missionarios escorracados pela “santa
inquisicao” do catolicismo se embrenharam entre os barbaros,
sobretudo os godos, ensinando-lhes a religido crista, sob a forma do
arianismo.

Os herdeiros dos bispos anatematizados e repulsos do Primeiro
Concilio Ecuménico de Nicéia — confiava o catolicismo — incendiariam o
Império decrépito para, de suas cinzas, surgir o novo pontifice supremo,
o seu soberano liberto de quaisquer compromissos com os seus tutores.

O Império, energia gasta, atingira as culminancias de sua evolucao
e se impossibilitara de quaisquer transformacoes. Os barbaros, ao
contrario, traziam um elemento jovem, vivo, cheio de expansao,
fecundidade e poder!

Ja em 378, apos vencerem o Imperador Valente, os visigodos,
cristdos arianos, forcaram o Danubio, mas foram desviados, em sua
marcha, para a direcao do Ocidente.

Em hordas sucessivas, ao tempo de um imperador franco -
Honorio (395-423) — fizeram os barbaros baquear o Império do Ocidente,
talaram a Europa e, superpondo-se as populacoes romanizadas,
esmagando-as, produziram profundas modificacoes sociais.

E a queda de Roma, em 410, o ponto alto das invasdes, causou
estupefacao em todo o mundo civilizado!

A habilidade requereu do catolicismo que, em Roma, contivesse as
expressoes do seu entusiasmo por temor de provocar, insultando a sua
derrota, o coracao amargurado dos vencidos. Em todos os demais
recantos, porém, estrugiram suas exclamacoes de jubilo e alegrou-se o
universo catdlico no dia em que Roma sucumbiu diante de Alarico, o
cristao ariano e chefe dos visigodos.

Como um raio, estalou o 6dio sufocado do catolicismo contra o seu
velho e indesejavel curador! Explodiram os ressentimentos dos povos
conquistados pelo Impériol Mensageiros da justica para uns e de



vinganca para outros, os barbaros foram saudados com bem-vindos. “E
foi conquistada a que conquistara o universo!”, exclamava Jerénimo.

Muitos, possuidos de angustia, desvencilharam-se do sincretismo
catolico e voltaram aos antigos idolos, acreditando todos na
proximidade do fim do mundo. “A Paz abandonou a terra”, dizia
Prospero de Aquitania, “tudo o que vés esta chegando ao fim”. E
Agostinho de Hipona, para combater os detratores da religido e
reconfortar os desanimados, escreveu a “Cidade de Deus”.

Alarico, em 412, atingira, vitorioso, o sul da Galia, recentemente
percorrido pelos vandalos que, acompanhados dos alamanos e suevos,
no ultimo dia do ano de 406, cruzaram o Reno. Detiveram-se na
Espanha por algum tempo e, em 429, chefiados por Genserico, os
vandalos conquistaram a Africa.

Progressivamente, a Galia do Norte foi penetrada pelos francos,
alamanos e borgundos, que se instalaram, em 443, na Sabdia.

Ao mesmo tempo que a capital do Império recebia a visita dos
barbaros godos, as guarni¢cdes romanas evacuaram, entre 400 e 430, a
Bretanha. As invasoes dos saxodes, que procuravam fixar-se em todas as
costas do Mar do Norte e da Mancha, ameacavam os indigenas celtas
expulsos da Bretanha.

Em 451 e 452, os hunos de Atila, com base na Panénia, lancaram
incursoes sem consequéncias sobre a Galia e a planicie do P6, na
Peninsula Italica. Enfim, em 488, Teodorico, rei dos ostrogodos, entrava
na Italia com o seu povo, também ariano.

Nos entre-choques das ondas invasoras, socobrava o poderio
catolico-romano! Com sagacidade, porém, colocou-se Ledao Magno, o
bispo de Roma, como mediador entre a vitéria e os vencidos.

O orgulhoso povo romano, na ansia de que se perpetuasse a sua
filosofia universalizante, a sua mentalidade de romanidade, viu no
catolicismo o seu grande instrumento. Deveria ser ele o remanescente
do Império Romano para manter o ritmo da revivescéncia de suas idéias
e dos seus sentimentos desde que suas manipulas, outrora ageis e
aguerridas, nao podiam mais sustentar as asas da aguia imperial.

Leao Magno, que € o primeiro a falar da sucessao de Pedro em
favor do prelado da Capital do Império, com perspicacia incomum,
soube aproveitar-se dos sentimentos cristdos dos arianos invasores.
Diante dos antigos perseguidos de Niceia, tornou-se subserviente
porque exigia o interesse do momento.

*kk

E a velha tatical Quando o comunismo ameacava os tesouros do
Vaticano, Pio XI, em sua enciclica “Divini Redemptoris”, de 19 de marco
de 1937, apelou a todos quantos cressem em Deus para que se unissem
em campanha anticomunista.



Tatica que se repete nos presentes dias. Aqueles que, pela Contra-
Reforma, pelos Concilios de Trento e de Vaticano I, e pelo jesuitismo,
eram classificados de hereges e fulminados de anatemas, agora, pelo
ardil do Concilio Ecuménico Vaticano II, sdo bajulados e cognominados
de “irmaos separados”.

S6 mesmo quem nao conhece as manhas do catolicismo, adotante
da sabujice quando lhe convém a cobica, € que pode babar-se de
admiracao diante da “camaradagem” do Vaticano.

Quem nao vé a faléncia completa do catolicismo?

Como recurso, ele procura encontrar nessa aproximacao com Os
“outros” cristdaos, um meio de sobrevivéncia. Os arianos nao lhe
serviram, na época da decadéncia do Império Romano? Nao aprovou a
experiéncia?

*kk

Atila retrocedeu diante de Ledo Magno!

Na terra fofa das supersticoes medievais, divulgou-se a lenda de
que o chefe barbarisco se rendou porque viu, ao lado de Leado, o
apostolo Pedro armado de uma ameacadora espada.

Odroaco, chefe dos hérulos, ao fundar o seu reino na Italia,
também se deteve como que diante de um fantasma e nao tocou no
representante da fé romana.

E verdade que muitos barbaros ndo eram arianos. Desde, porém,
que os lobos das matilhas esfaimadas, imbuidos de cristianismo,
mesmo sob a forma de Ario, se tornaram mansos diante de Ledo I, os
outros experimentaram um contagio de afrouxamento. Os barbaros
pagaos, ignorantes e supersticiosos, afeitos ao temor dos seus feiticeiros
e sacerdotes, agora ofuscados com a pompa episcopal e o prestigio
politico da cidade de Roma, transferiram para o seu bispo todo esse
temor de suas almas subjugadas a voz dos emissarios prelaticios.

Sentiram-se ofuscados os pobres barbaros diante do luxo e do
esplendor que cercava Leao Magno. Pois se as almas sérias dos homens
pios se escandalizavam com a sua pompa e os seus festins, como nao se
sentiriam dominados os barbaros, se o proprio Jeronimo satirizava aos
pelintras da hierarquia catolica ao vergastar-lhes a ostentacao?
“Perfumes e ferros de frisar, elegancia de trajes e luxo de cavalos, € um
clérigo ou um namorado?”, pergunta-se a si mesmo o tradutor da
Vulgata.

Foi esta situacao de respeito obtida por Ledao Magno, o faustoso
prelado, que, pela primeira vez, lhe despertou a idéia de um dominio
temporal independente e ofereceu aquele momento histérico
oportunidade de lancar as suas primeiras bases. O que o direito de
conquista nao poderia favorecer-lhe, nao o poderia o direito de posse?
Os barbaros na peninsula deveriam considerar-se suditos da pequena



municipalidade romana ou do Império Grego que ajudaram a expulsar e
que, parecia, havia renunciado conquista-la?

Desde este histéorico momento € que aparece nos atos de Leao I o
pensamento de apropriar-se deste dominio. Apercebeu-se haver
chegado a hora de libertar-se dos poderes politicos e, positivamente,
tornar-se o patriarca de Roma, ele mesmo, o senhor de um poder.

Nasce-lhe nesta emergéncia, o ardor de pelejar pela conquista da

primazia e do poder jurisdicional (69). E, alegando que este seu ardor
decorre de normas divinas, € o primeiro a suplantar a autoridade dos

concilios (70).

O primeiro desvio acontecido nos primoérdios do Cristianismo,
agora vai atingindo o auge da aberracao!

Absolutamente desvinculado da simplicidade evangélica, vivendo
um sincretismo religioso de forte influéncia paga e assistindo aos
paroxismos do Império do Ocidente, € Leao Magno o primeiro a sonhar
com a monarquia universal com sede em Roma e por chefe o seu bispo.

E, para prevenir quaisquer embaracos de assembléias dos seus
subalternos, anula as regras do Concilio de Calcedonia, que
estabeleceram o julgamento dos sinodos provinciais nas questoes
suscitadas entre o clero e o bispo.

A auséncia dos imperadores, distantes de Roma, nesta época da
Historia, favoreceu sobremaneira o desenvolvimento dessa idéia do
primado de jurisdicao vinculado ao patriarca da Urbs. Nao so6 os
decretos imperiais dao-lhe nova forca para a sua consolidacao, como os
canones do Concilio de Sardica — o complemento do Concilio de Nicéia —

concordam em formar um primado de honra para o bispo de Roma (71).

O monarca do Império Oriental num supremo expediente por
tentar manter sob a sua coroa o Império do Ocidente, atribui a Leédo
Magno regalias excepcionais. E nestas circunstancias que constrange
Valentiniano III a reconhecer nele a dignidade de chefe supremo da

igreja (72). Nestas condicées, obtém desse Imperador uma lei pela qual

submete a sua jurisdicdo toda a igreja das Galias (73),

No anseio por saciar os seus apetites de teocracia universal, € o
primeiro a aduzir aos decretos do Imperador o argumento fundado na
suposta supremacia do apostolo Pedro, sendo ele proprio, também, o
primeiro a invocar esse primado do pescador de Betsaida. E o primeiro
a usar em seu favor apenas e oficialmente o titulo de papal!

Elevou o seu propodsito a ponto de impedir que se estabelecesse
outro reino na Italia e de estorva-la elevar-se como nacao, porque —
supunha - semelhante transformacao seria incompativel com a sua
soberania. Nao admitia Leao Magno parceria na procura da coroa dos
césares entre os escombros do Império!



A presenca dos godos na Peninsula Italica sucedeu a dos hérulos e
foram favorecidos pelos papas enquanto nao os ensombreavam. Assim
que se robusteceram, porém, combatem-nos, excitando contra eles o
sentimento nacional e contra a espécie de republica federativa que
governavam na qualidade de tribunos. E, como estas forcas nao
bastassem, chama em sua ajuda aqueles mesmos imperadores do
Oriente, cuja expulsao haviam favorecido.

Adotaram os pontifices os mesmos processos contra os lombardos.

No seio da cidade livre — berco do seu poder nascente -
desencadearam frequientes tempestades. Sempre foi indispensavel que
tudo, ao seu redor, se debilitasse e diminuisse para que os orgulhosos
bispos romanos pudessem crescer.

O catolicismo, alias, continua a mesma tatica: debilitar todo o
poder politico, toda energia popular, toda virilidade da raca e da
inteligéncia, porque, de outro modo, jamais podera subsistir. E uma
instituicao cuja grandeza exige o aniquilamento de tudo o que nao seja
ela.

Uns por outros destroi todos os dominios que poderao opor-lhes
obstaculos, empregando nesta obra satanica paciéncia e habilidade
exemplares.

Da ambicao incontida dos bispos romanos, agora metamorfoseados
em supremos hierarcas do paganismo catélico, se origina a enfermidade
que, durante séculos, minou a Italia.

Aqueles dominios sucessivos que se apresentam na Peninsula
Italica e que de modo algum permitiu-se que qualquer povo se
radicasse, ter-lhe-iam trazido a nacionalidade e nao a escravidao. Até
hoje o italiano sofre as consequiéncias do absolutismo hierocratico nos
dialetos que retalham o seu belo e imponente idioma.

O que aconteceu com as nacionalidades modernas da Europa, por
exemplo, com a Franca?

Odoacro, Teodorico o Grande, o mesmo Luitprando se mostraram
interessados pela civilizagao italiana. O papado, todavia, ndao permitiu
que, em suas vizinhancas, se levantasse poder algum.

Com exterminio sem trégua, impediram os papas o caldeamento
das racas que, na Franca, Inglaterra, Espanha, formou novos povos,
mais vigorosos e lhes preparou uma unidade asseguradora de sua
independéncia.

Nem bem surgia um principio de unidade, um centro, um ponto de
reuniao, um poder nacional, um elemento de estabilidade capazes de
dar autodeterminacao a Italia, os papas chamavam os “estrangeiros”
para sufoca-los.



Sua avidez consistia em implantar uma monarquia espiritual “urbi
et orbi”, cuja sobrevivéncia dependeria do poder temporal em suas
proprias maos.

.00o0.

CAPITULO 10

ORIGEM ESPURIA DO
PODER TEMPORAL, LASTRO DO
ECUMENISMO PONTIFICIO

A SOBERANIA TEMPORAL independente se afigurava aos

papas como o meio mais eficiente de proteger a sua autoridade “moral”
em meio as turbuléncias e no caos das invasodes, caucionando-lhes,
outrossim, os lacos da vasta confederacao eclesiastica, antecamara do
imperialismo pontificio.

As condicoes mesologicas propicias a concretizacao desse plano,
todavia, tiveram o seu amadurecimento retardado por dois obstaculos:
de um lado, a soberania do Império Grego restaurado em Roma e nas
Provincias do Exarcado; e, de outro, os constantes esforcos dos reis
barbaros para transformar a Italia numa nacdo forte e homogénea,
concentrada sob um so6 poder.

Constantino, nao obstante a sua sagacidade politica, jamais pode
alcancar os efeitos de sua transferéncia para Constantinopla. Com
efeito, a auséncia do Imperador propiciou o realce do bispo de Roma e
prestigiou a antiga Bizancio, concedendo-lhe foros de capital e
conservando sempre distantes os catolicos orientais da esfera de
influéncia do patriarca romano. Dai por diante, via de regra, os
imperadores preferiram residir no Oriente, acarretando falta de controle
relativo ao Império do Ocidente.

Face aos dois obices, os papas adotaram a norma de combater os
gregos pelos barbaros e estes por aqueles.

No territorio italiano firmara o seu ponto de apoio. Sua populacao
lhes ofereceu material humano excelente que, alias, souberam
aproveitar com rara astucia.



Remanescente da filosofia politica do Império Romano, o povo,
excitado pelas humilhacoes, extravasava seu sentimento
universalizante. O conceito de romanidade que, ao tempo de Augusto,
se identificara com a concepcao de universalidade, ganha um halo
herdico. Os periodos histéricos nao se limitam por intransponiveis
barreiras; ao contrario, intercomunicam-se em inevitavel osmose.

Ao proprio Rivaux nao pode escapar que a formacdo do supremo
poder teocratico, elaboracao lenta da cobica dos patriarcas de Roma, € a
supuracao do seu atavismo herdado da corte imperial, ja nitidamente
esbocado no Concilio de Constantinopla, em 381, e no de Efeso, em 431
(74),

Nesta encruzilhada da Histéria, em que as hordas barbarescas
produziam modificacoes sociais na vastidao do Império, o catolicismo
mantinha o ritmo da revivescéncia do idealismo e do sentimento do
Imperialismo Romano.

Os romanos, estimulados pela persistente saudade das tradicoes
imperiais e da grandeza perdida, nessa circunstancia de inferioridade e
por toda a Idade Meédia, tornara-se um povo indisciplinado e
incompreensivel.

Com acuidade, souberam os papas, no limiar da Idade Média,
canalizar em proveito da teocracia catolica, a revolta intima dos
romanos, frustrados na impoténcia de conseguir concretizar a ambicao
antiga.

Propondo-se como continuidade histérica do cesarismo romano,
os papas souberam manejar aquele povo frustrado e transformado
numa massa sempre fiel e sonhadora.

Aceso o idealismo de romanidade, faziam-lhes ver neles os
continuadores da gléria romana.

Exterminados os hérulos, destruido o reino dos godos, liquidada a
obra de Teodorico e reduzido o Imperador Grego a detentor de um poder
apenas nominal, todos os esforcos dos papas se concentraram contra os
lombardos, legatarios dos barbaros expulsos.

Sob a influéncia duas vezes secular dos lombardos, levou-se a
efeito o maior e mais tenaz esforco para estabelecer a nacionalidade
italiana. Infrutiferos trabalhos, porém, face a oposicao dos pontifices
soberanos.

Das proprias maldicoes assacadas contra eles pelos escritores
eclesiasticos se depreendem as naturais qualidades que os
predestinavam a obra do fixamento de uma nacionalidade na Peninsula
[talica.

Em comum com os outros barbaros, possuiam energia e
capacidade de empreendimento. Proprios lhes eram outros dotes
procedentes de sua formacao crista recebida dos missionarios arianos.



Mais flexiveis, mais humanos e mais acessiveis a civilizacdo. Em poucos
anos, amenizaram-se os seus costumes tradicionais e se deixaram
assimilar pela populacdao local. Arianos, aceitaram os acenos
ecumeénicos dos papas e, esquecendo as antigas perseguicoes contra os
seus ancestrais na crenca, abracaram a fé catolica para favorecer, com
a solidariedade das opinides religiosas, a fusao do sangue e dos
interesses.

Despeitado o Imperador Leao III com as preocupacoes pontificias
sobre os lombardos, planejou raptar o papa Gregorio II, no que foi
embargado pela protecao dos doceis barbaros.

Fekk

Momento idéntico, sob esse prisma, vivemos nos hoje. Os inventos
modernos aproximaram os povos. Conveniéncias semelhantes
congracam os sentimentos. O pavor de uma nova conflagracao
universal aproxima os coracoes. E o papa de Roma, fiel discipulo dos
antigos predecessores, reconhece na velha tatica ecumeénica a
viabilidade de aplicacdo na presente hora.

*kk

Demonstrou o povo lombardo conhecer perfeitamente as
condicoes politicas e militares da Italia. Estabeleceu-se nas fraldas dos
Alpes como sentinela avancada para guardar a Peninsula contra a
invasdo de qualquer outro povo barbaresco. A capacidade de resisténcia
natural dos Alpes, anexou uma linha de fortaleza pelos desfiladeiros das
montanhas.

Mas esta empresa de guardar o territorio os fez sucumbir.

O odio implacavel que lhes votavam os papas — 6dio tdo grande
que sobreviveu ao seu exterminio — explica-se como resultado do
obstaculo criado pela presenca dos lombardos naquele territério contra

as pretensoes pontificias, em vésperas de execucéo.
kkk

Os hierarcas catoélicos, descendentes dos fariseus, se caracterizam
pela dobrez, pela subserviéncia aparente, pela sinuosidade das atitudes.
kkk

Os pontifices foram ladinos em manter viva entre a populacao
nativa a esperanca de concretizar, entre os barbaros, o ideal de
romanidade, de universalidade, possibilitando-lhe o usufruir de um
novo imperialismo. Neste proposito, dirigiam as paixoes religiosas
enquadradas nos sentimentos patrioticos e insuflavam tremenda
aversao contra os lombardos. Jamais se viu uma raca tao amaldicoada,
posta fora da lei e entregue a execracao dos séculos. Jamais os acoites
dos verdugos religiosos cairam sobre um povo com extrema colera. Os
anatemas pontificios recordavam as imprecacoes do fanatismo judaico



quando podia fossem as cabecas dos recém nascidos esborrachadas
nas pedras. Admira-se € que esses anatemas abundaram precisamente
quando de sua conversao ao catolicismo e quando, por seus habitos,
por seu grau de civilizacdo, pela mentalidade de suas instituicoes,
demonstravam-se os lombardos mui superiores aos proprios gregos
corrompidos e nao somente aos outros barbaros, como os francos
ferozes, chamados, no futuro, para destrui-los.

Qual era, enfim, o crime dos lombardos? O de haver almejado
erigir uma nacionalidade entre um povo maniaco de dominio universal?
O de haver se disposto a elevar um trono na patria dos tribunos
tragados pelo vortice do tempo?

Nao!

A visa dos nativos poderia parecer!

O grande crime, entretanto, era bem outro. Consistia em haverem
sonhado estabelecer um reino nos dominios consagrados a Deus (???).

Ja as circunstancias mesologicas inspiradas e, lentamente,
estabelecidas pelos papas, desde Ledo I, tornavam impossivel a
duracao de um reino na Italia sem a condicdo de submeté-la inteira a
uma s6 unidade politica sob o poder pontificio.

Foi nesta conjuntura e para destacar o bispo de Roma que
Ennoddio, bispo de Pavia, sugeriu que o titulo de papa, divulgado até
entdo para todos os bispos, fosse restringido ao de Roma, o que foi
confirmado num concilio convocado ao tempo de Simaco (75).

Rechacados os lombardos, cujos propositos de estabelecer uma
nacionalidade prejudicava os intuitos de internacionalizacao do papado,
a Italia padeceu o seu maior fracasso com a fragorosa derrota de um
principio essencial a vida das nacgoes e, por longos séculos até Cavour,
Mazzini e Garibaldi, pagou um preco muito caro pelos golpes pontificios
desferidos contras os lombardos. E, ainda, o tributo desse preco foi
acrescido com as ulteriores revolucoes a ensoparem-na em sangue.

A deliberacao dos papas, incumbindo aos francos a missao de sua
vindita, tornou-se a mola mestra da politica européia no século VIII.

Ultrapassado o prestigio da autoridade do Império Bizantino, cuja
forca se tornara apenas aparente, inoperante seria confiar-lhe aquela
missao.

Leao Isaurico que, neste tempo, ocupava o trono do Oriente, era
um dos mais tenazes inimigos do culto das imagens e da doutrina do
pontificado romano. Aos seus ouvidos soava como um escandalo a
proposicao: “Per ecclesiam intellegimus pontificem romanum. Papa
virtualiter est tota ecclesia’.

Estabelecera-se definitivamente os elementos visiveis e “juridicos”
da hierarquiolatria em consonancia com o desenvolvimento da idolatria
ou culto das imagens.



Polipeiro de supersticoes grotescas e cretinizadoras, esse culto
narcotizou bastante a Europa Ocidental e submeteu-o ao usurpador da
autoridade de Jesus Cristo.

Quem se ajoelha diante de uma estatueta de ouro ou de madeira,
automaticamente, esta imbecilizado para beijar o chinelo do papal!

A rebeldia de Leao Isaurico embargava quaisquer esperancas de
valimento em favor das pretensoes papais. Escreveu-lhe, porém, o papa
Gregorio II: “Queres amedrontar-me e dizes: mandarei destruir a
imagem do bem-aventurado Pedro e prender Gregorio, tratando-o como
Constante tratou Martinho. Sabes, porém, que, se te atreveres a
ameacar o pontifice romano, algumas milhas bastarao para poé-lo fora
do teu alcance e, entao, lutaras contra o vento. Também sabes que o
bem-aventurado Pedro é considerado como uma divindade por todos os
reinos do Ocidente e, se ousares ultrajar a sua imagem, todos os povos
do Ocidente e mesmo os do Oriente levantar-se-ao contra ti para vingar
a injurial”.

Sem poder contar com o Imperador do Oriente, sobravam-lhe os
francos, os primeiros barbaros germanos a abracar o catolicismo e cujo
prestigio cresceu aos olhos do papa quando rechacaram para além dos
Pirineus a invasao agarena.

Instalados entre o Reno e o Somme, os francos salicos, a partir
dos meados do século V, tornaram-se aliados da pequena provincia
romana da Ilha-de-Franca, ultimo reduto do imperialismo da Galia,
abalada pelos hunos, pelos visigodos e pelos piratas saxoes.

Por volta de 470, deu-se o principio da dinastia dos seus chefes,
quando o rei de Tournai, Childerico, substituira progressivamente os
chefes romanos. Seu filho, Clovis, em 486, em Soissons, venceu Siagrio,
o derradeiro deles e suprimiu os reis das outras tribos salias. Vencedor,
ainda, dos alamanos, no leste, submeteu toda a regido abrangida entre
o Mosa e o Loire. No final do século V, expulsou de Tours os visigodos.
O bispo catolico residente em Tours, Martinho, impressionara Clévis.
Habilidoso, soube mistificar o jovem guerreiro e descortinar-lhe
promessas, decidindo-se a aceitar o catolicismo e nao o arianismo,
como acontecera com outros barbaros. Batizou-se em Reims e,
guindado como unico chefe do Estado catolico de todo o Ocidente, em
507, matou Alarico. Em retribuicao ao prestigio recebido, favoreceu o
catolicismo, cumulando de esmolas os seus santuarios, presidindo em
Orleans, o primeiro concilio Geral da Igreja Franca e concedendo aos
dominios eclesiasticos o privilégio de imunidade, isto €, a isencao de
encargos fiscais.

O papa Gregorio II, indisposto com o Imperador Leao Isaurico,
volvia seus olhos para o fervor religioso do Estado Franco. E
maquinaval



Nao lhe escapava a perspicacia felina uma circunstancia
peculiarissima da qual se sentia possibilitado usufruir proveito
inaudito, caso introduzisse uma cartada certeira e decisiva. E alvitrou
entrar na jogada!

A volta do trono franco havia um poder a espera de um sinal dos
acontecimentos. A familia de Heristall governava sob o reinado dos
ultimos merovingios, ambicionando, além de suas prerrogativas, as
honras do poder supremo.

Um aspecto da situacao criava-lhe, porém, sério embaraco e, a
medida que lhe parecia mais fragil a barreira que a separava da
monarquia, tornava-se esta mais inviolavel.

E verdade que os merovingios perderam todos os atributos do
poder. Restava-lhes somente o direito.

Mas esta legitimidade juridica estava amparada por um clima
religioso (!), conseqiiéncia de uma antiga supersticdo. A sua propria
fraqueza se transmudara em sua mais firme garantia!

No bojo dos preconceitos morais trazidos ao mundo pelos povos
barbaros, o mais enfatizado era o que envolvia o direito absoluto da
heranca. Nessa conceituacao é que, em virtude desse direito absoluto,
uma nacao passa a ser patrimonio inalienavel de uma familia.

Transformara-se esse direito em um principio religioso
profundamente arraigado no espirito dos francos.

Aquele mesmo temor supersticioso com que, no passado, olhavam
os sacerdotes pagaos, agora, os francos tributavam ao papa e ao clero
romano, o que lhes possibilitaria afastarem-se daquela conviccdo e
abracar uma nova interpretacao, contanto que provinda do oraculo
pontificio.

Acontecia além dos Alpes que a presenca dos lombardos na
Peninsula Italica ja incomodava os pontifices, que viam no povo franco o
unico bastante forte para lhes valer na emergéncia da expulsao
daqueles “intrusos”. O novo rei Lombardo, Astolfo, “ndo iria vender-se
por meras sugestoes acerca de sao Pedro”, reconhece o historiador

catolico Philip Hughes (76),

Destas duas circunstancias, isto €, de uma interpretacao juridica
de um principio e da emergéncia da expulsao lombarda, deveria nascer
um compromisso bilateral.

Os pontifices, alidas, ao se declararem soberanos independentes
teriam pela frente o mesmo percalco juridico-religioso que os
ambiciosos mordomos do palacio franco. O principio religioso da
legitimidade dos imperadores gregos, quase tao débeis como os
merovingios! Essa legitimidade era tao antiga que, de uma vez,
retrocederam os papas quando quiseram destrui-la. Escrupulos outros



os detinham. E todo o passado do catolicismo, desde Constantino, se
erguia como protesto unissono contra a usurpacao que planejavam.

O papado, essa gigantesca tranquibérnia, desenvolveu-se
lentamente. Os papas jamais se acodaram! “Roma nao se fez num dia!”.

Sentiram a necessidade de uma conquista, com o resultante
direito consagrado pelos povos, para destruir todo e qualquer pretexto
na hipotese de reivindicacoes futuras. O mais viavel seria produzir o
caos que possibilitaria a posse da terra ao primeiro ocupante.

Os homens atribuem a violéncia a virtude purificadora do fogo. E
oS papas precisavam cercar essa violéncia com titulos que a
coonestassem.

Nao havia ainda sido enunciado o principio da casuistica: “O fim
justifica os meios”. Sua aplicabilidade, porém, ja era norma de pratica.

Salvar as aparéncias, a sinuosidade, a desenvoltura e mentir
(“restricao mental”), o fingimento, o sorriso postico, sao taticas
permanentes do clero quando nao lhe sobram no inferno chispas de
truculéncia.

As relagcoes dos papas com a familia dos Heristall revelam
interesses comuns em situacao analoga.

Engendrado o esquema, partiu-se para a sua execucao!

O papa Gregorio II dirigiu-se primeiramente a Carlos Martelo,
como a um verdadeiro rei dos francos. Enviou-lhe embaixadores com
presentes enfeitados com as mais lisonjeiras promessas. Os “nuncios”
fizeram brilhar aos seus olhos titulos e honras deslumbrantes a
imaginacao. Conferiram-lhe com grande pompa a dignidade de patricio
e de consul romano, espécie de protetorado indefinido, destinado a
agucar-lhe a ambicdo e a servir, em tempo proprio, de suplemento ao
“imperador” ideal para ser posto no trono do mundo. A morte de Carlos
Martelo interceptou a marcha dos acontecimentos.

Com Pepino o Breve, concluiu-se definitivamente a alianca do
papado com a raca carlovingia.

Nascera o catolicismo de um conluio com o Império Romano e s6
se sente bem como caudatario dos poderosos da terra, muitos dos quais
devem sua gestacao a autocracia papal.

O velho rei Childerico IIl avultava como um espantalho. Tornara-
se numa sombra importuna mantida pela tradicdo popular. O bispo
Burchard e o padre Fulrad, da parte de Pepino, foram a Roma consultar
o pontifice sobre o “caso de consciéncia” que mantinha o seu senhor em
perplexidade. A lembranca das relacdoes amistosas de Gregorio II e
Carlos Martelo povoava sua imaginacao de sonhos. Agora, outro era o
papa. Talvez nem se recordasse dos propositos de seu predecessor! Que
valia mais: conservar na Franca um rei sem autoridade ou conferir os
titulos da monarquia a quem possuia o poder?



Aqueles clérigos casuistas expuseram a questao e as intencoes de
Pepino ao papa Zacarias, que se recusara receber para a sua eleicao o
beneplacito imperial grego. Depois de “maduras” reflexoes, inclinou-se
para o alvitre de seu predecessor, que coincidia com o mesmo de
Pepino.

Pepino poderia, “tuta conscientia” (expressao da casuistica clerical
que quer dizer “consciéncia tranquila”), apoderar-se da coroa.

Esta deliberacao pontificia tao sumaria, se lhe mostrava
insuficiente para uma possivel defesa diante do povo, na hipotese de
culpa-lo de usurpacao. Se os revérberos da coroa imperial fustigavam
os apetites de poder, a consciéncia o incriminava como mordomo infiel.

Desvaneceram-se os seus ultimos escrupulos quando o papa
ordenou-lhe solenemente usurpar o trono de Childerico III e tomar o
titulo de rei dos francos.

A interferéncia do papa foi imediata, nao apenas pela ordem
expressa que de sua infalibilidade emanou, mas também porque
mandou enclausurar o Ultimo merovingio num mosteiro, onde findou os
seus dias.

Assim foi que, pela primeira vez na Historia, a mao de um papa
cingiu com a coroa real uma fronte ambiciosa.

A coroacao de Pepino, o Breve, foi um preco antecipado dos
servicos que dele esperava o papa. E ela, ainda, a primeira causa da
famosa doacao pela qual o novo rei franco constituiria o dominio
temporal do papado, cedendo-lhe com tamanha liberalidade provincias
que nao possuia e que s6 conhecia de nome.

A origem do poder temporal dos papas foi uma usurpacao iniqua!

Pepino usurpou (= roubou!), confabulando com o papa, uma coroa
sobre a qual nao tinha direito algum e deu, em recompensa, terras que
nao lhe pertencia.

Com efeito, Pepino, o Breve, usurpando o trono de Childerico III,
com a aquiescéncia e a uncao do papa Zacarias, € chamado por este
pontifice contra os lombardos. Domina-os e arranca das maos de
Luitprando, o seu rei vencido, o exarcado de Ravena e o Pentapolis,
usurpados anteriormente pelos barbaros das maos do Imperador de
Constantinopla, e faz entrega destes territorios ao papa Estévao IlI, na
Assembléia de Qercy-sur-Oise.

Funda-se, nesta série de traicoes e roubos, o “patrimoénio de Sao
Pedro” e a realeza temporal do papa.

A coroacao de Pepino sela a alianca entre o rei franco e o bispo de
Roma. Pepino recebeu, ainda, o titulo de patricio dos romanos.
“Correspondia isto a dispor ilegalmente, ao mesmo tempo, das antigas
possessoes bizantinas e de uma dignidade que apenas os imperadores
podiam conceder; mas tais iniciativas fundaram o poder temporal do



pontificado, destacando-o completamente de Constantinopla e
obrigando-o, dai por diante, a recorrer a protecao franca. Prepararam,

assim, a restauracao do Império do Ocidente” (77).

Espetaculo singular! Toda a Idade Média gravita, em ultima
analise, em torno destas duas usurpacoes, que decidiram sobre a
constituicao da igreja catodlica e do santo Império.

Elevaram-se ambos, dando-se as maos!

Serviram-se de mutua fianca. Inescrupulosos em conferir
reciprocamente o titulo que lhes carecia e ao que jamais se creram com
direito.

Pepino, outrora, vacilante em escrupulos, ndao ousava tocar numa
coroa atirada aos seus pés, acabou, sem vacilar, presenteando reinos
cuja situacao geografica desconhecia.

O papa, que dera a Franca a Pepino, ndo se atreve apoderar-se de
uma soberania que tinha em suas maos. Desde o dia, entretanto, em
que Pepino lhe outorgou aqueles territorios, considerou-se como seu
proprietario legitimo.

Ambos receptadores de furtos!

Hipocritamente, ambos, os pontifices e os carlovingios, se
apresentam altivos perante o tribunal da Historia. Estes, invocando a
doacao do papa Zacarias. Aqueles, ostentando a do rei Pepino. Mister se
faz, porém, ter uma idéia bem estranha de seus deveres para pretender
que a Historia aceite semelhante teoria de legitimidade. A Historia
nunca vera nestas duas investiduras senao duas usurpacoes. A do rei,
a mais injusta aos olhos dos barbaros, pode, todavia, justificar-se pelos
servicos prestados a causa da civilizacao, levando-se em conta,
outrossim, que a dinastia dos monarcas franceses teve seu fim e nem
por isso a Franca foi prejudicada territorialmente. Mas, em relacao a
investidura dos papas, que jamais poderdao exibir os titulos de
propriedade de dominio em que estabeleceram os seus estados, vém
produzindo males a humanidade e a Italia, prejudicada até hoje com o
Vaticano, o permanente intruso.

kkk

Quando Pepino, o Breve, requereu de Astolfo, rei dos lombardos, a
restituicao em favor dos papas, das provincias enumeradas na ata de
doacao, estas provincias, em verdade, nao pertenciam a Astolfo, nem ao
papa e, menos ainda, a Pepino. Pertenciam, sim, ao Imperador Grego,
ao qual nunca haviam deixado de pertencer.

Esta idéia de se dar vastos territorios sobre os quais nao se tem
direito algum, nem mesmo por conquista, € de si tdo estranha que os
historiadores eclesiasticos, inclusive de Maistre, se firmam no vocabulo
“restituicao” (quem sabe se nao foi também interpolado!), de que se
serviu Pepino ao dirigir-se a Astolfo, no intuito de mostrar que os papas



possuiam uma soberania anterior a doacao, uma soberania datada de
uma época remota. Nao sao felizes estes corifeus papais porque
numerosos fatos demonstraram que, mesmo apos essa doacao, os
papas nao se consideravam desligados por completo do juramento de
fidelidade para com os imperadores de Constantinopla. Continuaram a
concluir suas cartas com o ano do reinado do Imperador, da mesma
forma que anteriormente. Em carta do papa Adriano II, dez anos apés a
confirmacao de Carlos Magno, vemos tributada esta homenagem aos
imperadores.

Estas cartas dos pontifices fundadores do poder temporal, alias,
sdo triste testemunho da decadéncia a que descera o catolicismo na
metade do século VIII e fornecem desoladas evidéncias sobre os meios
utilizados por eles no afa de obterem seus fins.

Nelas também se constata a rudeza propria daqueles tempos e
revelam, por isso, a incapacidade dos bispos de Roma para burilar o
temperamento aspero dos barbaros. Adotando eles a linguagem da
audacia, da astucia ou da lisonja e, quando se dirigiam aos seus
inimigos, a da maior violéncia, demonstram-se preocupados
exclusivamente em intrigas e interesses estranhos a sua misséao
espiritual, no caso de, realmente, se reconhecerem ministros de Deus.
Cravados os olhos na presa ambicionada, nao lhes acode a influéncia
moral da religiao que lideram.

Ao invés de combaterem as supersticoes e a ignorancia de seu
tempo, exploram-nas mediante artificios, de invencdes combinadas e
sustentadas com o maior sangue frio.

O século VIII € uma época singular da Historia pela inaudita
proliferacdo da mentira em larga escala. E o século da impostura!

Em poucos anos, levou-se a termo uma grande revolucao por meio
de documentos forjados por falsarios eclesiasticos, e que se
transformaram em toda a Europa na fonte de direito publico. Quando,
séculos apos, descobriu-se a fraude, produzira ja todos os efeitos, por
sinal, desejados.

Data desta época a maior parte das interpolacoes feitas com mui
pouca habilidade, mas que “ajeitaram” a tradicao eclesiastica,
forcando-a a depor em beneficio da preeminéncia pontificia. Ja muito
antes queixavam-se os “pais da igreja” dos crimes em que, mutilando,
torturando e falseando textos, corrompiam-se os seus escritos.

Ja em meados do século VI, Dionisio Exiguo, abade de um
convento de Roma, fizera desleal experiéncia com resultados positivos
na promocao do prestigio do bispo de sua cidade. Constituiu a sua obra
em compilar os canones dos concilios gerais e dos mais famosos
concilios provinciais em cuja colecao adicionou um certo numero de
simples cartas dos prelados romanos. O figurar tais epistolas ao lado



dos canones dos sinodos deu-lhes mais amplo prestigio e autoridade,
concorrendo para impulsionar o movimento ascendente do papado.
Cumpre nao se olvidar que ainda os concilios gozavam da suprema
autoridade no governo do catolicismo e que até os meados do século de
Exiguo seu numero ascendia a quatrocentos. Acresce observar-se ainda
que a colecao dos “documentos pontificios” (?) de Dionisio subia ao
pontificado de Siricio, ai pelo ano 390.

A experiéncia dionisiana, se bem que exigua, produzira os efeitos
almejados, sobretudo por haver influenciado Carlos Magno, que os
recebera do papa Adriano I.

Ja em pleno século IX marchava a Historia e grave crise no novo
Santo Império ameacava o “patrimonio de Sao Pedro”, recém constituido
com as usurpacoes de Pepino.

A “tradicao patristica”, profundamente adulterada, e os
“documentos” dos papas do periodo das invasoes barbaras, que
realcavam o valor do bispo de Roma sobre os demais, amadurecendo-
lhe as arrogantes cobicas, se beneficiaram grandemente com as Falsas
Decretais de Isidoro.

Reduz-se esta obra a um conjunto de textos tomados, em sua
maior parte, do “padres antigos”, dos concilios, das colecoes canodnicas,
dos decretos imperiais, tudo desnaturalizado por inuUmeras alteracoes e
colocado, em forma epistolar, na boca de varios papas a partir de Pedro
para destacar a sua primazia sobre os concilios e os reis. Mais ainda, as
Falsas Decretais puseram a salvo o “patrimoénio de Sao Pedro” e
colocaram nos labios dos bispos romanos do século I a linguagem, as
maximas e as aspiracoes dos papas dos séculos VIII e IX. Concederam
as invocacoes o prestigio da Antiguidade e da tradicao. Anteciparam em
mais de setecentos anos a data de seus direitos imaginarios, que a
cristandade ainda nao queria admitir. Consolidaram, ainda, os pactos
reciprocos dos papas. Pepino e Carlos Magno ampliaram as suas
conseqUiéncias ao apresentarem a suposta “doacao de Constantino”,
como autoridade irrefragavel.

Até entdo os bispos continuavam submissos aos sinodos. Pela
primeira vez, o patriarca de Roma passa por cima dos sinodos porque,
baseado nessas decretais, o papa Nicolau I, em 864, contrariando os
bispos da Galia, depde o bispo Rotadio, de Soissons.

Surgidas da Franca Ocidental, em meados do século IX, as Falsas
Decretais de Isidoro Mercator se encarregaram de espalhar a lenda de
que o Imperador Constantino, entre 328 e 330, deixando o Tibre e
transportando a capital para o Bosforo, doou a cidade de Roma, todas
as provincias da Italia e os paises do Ocidente ao papa Silvestre, dando-
lhe, por isso, e aos seus sucessores, o direito de cingir uma coroa de
ouro.



Dentre as noticias de prodigios e milagres mentirosos, a bagagem
de sordidas feiticarias como os ossos dos santos, amuletos e reliquias
talismanicas, para prestigiar a impostura, divulgou-se a lenda de que
Constantino, ferido de lepra, fora aconselhado pelos seus médicos a
banhar-se em sangue de criancas. Comovido pelas lagrimas das maes,
forcas sobrenaturais o encaminharam ao papa Silvestre, que o
purificara em agua benta. Reconhecido, o Imperador fez aquelas
doacoes e consignou em seu documento estas palavras notaveis (?): “E,
quanto a noés, julgamos conveniente governar o nosso Império nas
Provincias Orientais, residindo no territorio de Bizancio, porque no
lugar onde o Rei Celeste colocou a soberania sacerdotal e a cabeca da
religido crista, nao € justo que um rei conserve uma poténcia terrestre”.

Todas estas fabulas, milagres inventados e doacdes falsas se
transformaram, por séculos, no arsenal de Roma. O papa Nicolau I, com
avidez, apoderou-se desses “documentos” e os fez servir de base, como
auténticos, as pretensoes de solidificar o “patriménio de Sao Pedro” e
basear sua superioridade sobre o poder episcopal, os imperadores e os
reis.

Os papas, com o risco de fracassarem suas ambicoes, nao podiam
permitir a lacuna incomoda de documentos e tudo para eles seria licito,
mesmo o desplante da mais atrevida mistificacao. Se, com o objetivo de
unir a origem do papado a do Cristianismo, intercalaram-se falsidades
nos textos da patristica, para as consciéncias jungidas a ganancia, nao
importa a mentira para fundamentar o roubo.

O Oitavo Concilio Ecuménico, em 869, e celebrado em
Constantinopla, condenou as Falsificacoes de Focio, as quais
prejudicaram as ambicoes do papado, mas nao disse uma palavra sobre
os falsarios, seus aliados. Observe-se que as pseudo-decretais nao
suportariam sequer um exame superficial face as suas contradicoes,
anacronismos e impossibilidades.

Somente no século XII, depois que as pseudo-isidorianas ja
haviam sancionado os interesses falaciosos dos papas, € que Pedro
Comestor e Estévao, bispo de Tournai, suspeitaram a sua genuinidade.
Mais trés séculos se passaram sem uma denuncia contra a falcatrua.
Os protestos s6 visavam as falsificacoes contrarias a interesses
pontificios, como, por exemplo, os de Inocéncio III, os da bula “In coena
Domini” e os do sinodo de Treviri. No século XV, o Cardeal Torquemada,
o cardeal Nicolau de Cusa, Kaltersen e Gobelin manifestaram suas
davidas mais claramente do que o bispo de Tournai e Comestor. E
somente depois que a Reforma do século XVI desmascarou a impostura
das pseudo-decretais isidorianas € que o bispo de Tarragona, Antonio
Agustin, e os cardeais Baronio e Belarmino as consideraram espurias.



Oportuno se faz recordar que Belarmino foi o baluarte da Contra-
Reforma e o principe dos polemistas catdlicos na lica anti-protestante.

Por que, entdo, o papa nao restituiu os bens provindos de origem
tdo desonesta? Nem se invoque a chancela do usucapidao para esta

fraude descomunal estribada na falsa sancao dos séculos.
*kk

Apesar de reconhecer a falsidade daqueles documentos espurios,
o papado, em pleno século XX, baseado neles, cometeu outro crime,
outro roubo contra a Itadlia. E que o Vaticano extorquiu de sua vitima
multissecular, por ocasido do Tratado de Latrao, em fevereiro de 1929,
uma indenizacao, além do seu atual territorio: em dinheiro de contado,

750.000.000 de liras e, em bonus, a 5%, 1.000.000.000 (78).
Em 1929, estas quantias significavam um valor altissimo. Mesmo
ainda hoje.
sfekk

As Falsas Decretais, “tidas como legitimas em toda a Idade Média”

(79) sao um dos maiores crimes cometidos contra a verdade, do qual
decorreu a avalanche de roubos que, até hoje, repleta de riquezas as
bruacas do papa.

Toda a politica dos papas procede, tedrica e praticamente, daquela
maxima atribuida falsamente a Constantino e confirma a sua
incompatibilidade com a formacao da patria italiana. Dela decorre o
virus que esterilizou todas as tentativas no sentido de estabelecé-la, que
matou os lombardos e prestigiou os francos, restaurando neles o
Império ao coroar Carlos Magno.

A primeira condicao, alias, imposta ao novo Império foi por em
pratica o intuito formulado na “doacado de Constantino”: um dominio a
distancia e que deixasse livre o campo da Italia acolhido debaixo da
“soberania sacerdotal”.

Memorar fastos histéricos é de suma valia quando se rastreia o
papado em sua origem e desenvolvimento com o escopo de se
demonstrar a caréncia absoluta de titulos por parte dos papas
conclamadores de um ecumenismo sob a sua tutela.

Alguns meses apos o seu regresso da expedicao contra os
lombardos, Pepino, o Breve, recebeu a seguinte carta enviada pelo
proprio apostolo Pedro:

“Pedro, nomeado apostolo de Jesus Cristo, o Filho do Deus vivo,
que, reinando antes de todos os séculos com o Seu Pai na unidade do
Espirito Santo, encarnou-se nestes ultimos tempos e feito homem para
a nossa salvacao, comigo e com toda a minha igreja romana, mae de
todas as igrejas de Deus, fundada sobre a rocha firme pelo sangue de



nosso Redentor, e Estévao, o chefe dessa mesma igreja, para arrancar
esta igreja das maos dos seus perseguidores, assim como ao povo
romano que me foi confiado: a vos reis, Pepino e Carlos, aos santos
bispos e abades, sacerdotes e monges, duques e condes, aos exércitos e
habitantes da Franca: Eu, Pedro, apodstolo nomeado por Cristo, em
virtude de um decreto da soberana cleméncia, para iluminar a todo o
universo... Conclamo e exorto vossa caridade a defender esta cidade de
Roma e o povo que me esta confiado, contra os seus inimigos. Conjuro-
vos a livra-los das aflicoes causadas pela execravel nacdao dos
lombardos. Nao vacileis, meus caros amigos! Tende por certo que sou
eu mesmo que tendes aqui vivo e como em carne diante de vos, e que
SOu eu em pessoa, o que vos conjura e dirige estas calorosas exortacoes.
Correi, socorrei a vossa mae, a igreja antes que seja humilhada e
violada pelos impios. Vossa nacao, 6 povo franco, € a primeira das que
almejam o céu... Se me obedecerdes sem delongas, obtereis uma grande
recompensa, vencereis os vossos inimigos, comereis os bens da terra e
gozareis a vida eterna; porém, se demorardes em cumprir as minhas
ordens, sereis excluidos do Reino de Deus...”.

Os catdlicos que vivem no emaranhado das supersticoes
romanistas apreciam ainda hoje as “cartas-correntes” de Santo Antoénio,
de Santa Rita de Cassia, moldadas no estilo e nas ameacas dessa carta
de Sao Pedro.

Os intelectuais catélicos, porém, nao aceitam mais a
autenticidade desses documentos e os atribuem ao atrevimento do papa
Estévao II para chamar Pepino a Italia, onde os lombardos havia
reconquistado todas as suas posicoes.

Afinal, o que interessaria a Estévao a opinido de intelectuais
posteriores? Nao surtira a dita falcatrua os efeitos esperados naquela
emergéncia?

Se incongruentes as bases do primado espiritual do papado, sao
estes os titulos legais do seu poder politico.

Para submeter os povos e os individuos a dogmas catoélicos,
utilizaram-se, ainda, métodos violentos e apelaram para a forca
coercitiva do Estado, culminando com a “santa inquisicao”.

As “Falsas Decretais” vieram, em tempo oportunissimo, a
confimar todas as jogadas e truques politicos dos pontifices.

No momento em que parecia mais acautelado o futuro dos sonhos
dos papas, esteve ameacado em consequéncia do matrimonio de Carlos
Magno, o filho e legatario de Pepino, com Hermengarda, filha de
Desidério, o rei dos lombardos. Apressou-se o papa Estévao IV em
escrever-lhe com o objetivo de dissuadi-lo de “manchar-se ele, o chefe
de um povo tao nobre e ilustre, aliando-se ao sangue impuro dos



lombardos, raca de leprosos, perjuros, réprobos, eternos inimigos da
igreja de Deus”.

Semelhantes exortacoes, porém, nao impressionaram o chefe dos
francos e nem o demoveram do casamento.

Restava o recurso do divorcio.

Carlos Magno, de sexualidade ardente, sucessivamente marido de
nove mulheres e amante de suas proprias filhas, anuiu, depois de
saciar-se, a idéia do divorcio. E, no ano seguinte, Hermengarda foi
repudiada. Em seguida, chamado pelo papa Adriano I, devastava a
Lombardia, bloqueava Desidério, em Pavia, e confirmava, em Roma, a
doacao feita por seu pai Pepino, acrescentando-a com a Corcega,
Sardenha, Ligaria, Sicilia, Veneza e Beveneto, provincias sobre as quais
nao tinha direito algum.

Passou, entao, a ostentar o titulo de rei da Italia e de “patricio dos
romanos”, a administrar e a mandar cunhar moedas com sua efigie.

De carater altivo e de personalidade enérgica, ndao se submetia
subserviente ao representante de uma religido.

As lamurias e os gemidos de Adriano I, que saira inferiorizado em
suas divergéncias com o arcebispo de Ravena, favorecido pela adesao
pessoal de Carlos Magno, demonstram bem que a doacao de Pepino
comecava a ser tratada com pouco caso e que Carlos Magno apenas
guardava os juramentos como reminiscéncias.

O historiador catélico Philip Hughes considera o pavor do papa
com estas palavras: “O rei dos lombardos foi dali por diante o rei dos
francos - donde surgiu, para o governante do Estado papal, uma
ameaca, que comecou a persegui-lo até em sonhos, e que precisava ser
afastada por todos os meios ao seu alcance: a figura do forte protetor e
também seu vizinho. Carlos Magno, rei dos francos, pronto do outro
lado dos Alpes a descer para proteger os papas quando chamado, era
uma coisa. Carlos Magno, como mais poderoso governante da Italia, era

outra” (80).

O pontifice, movido por essa angustia que o perseguia até em
sonhos, concebeu a idéia de fazer-lhe renovar o juramento por um pacto
solene e que nao lhe permitisse, no futuro, voltar atras ou apropriar-se
do que havia dado. Concluiu que, para resguardar a Italia contra ele,
precisava cercear Carlos Magno com uma nova legalidade.

Assim, quando o seu poder, firmado nas maiores nacoes da
Europa, parecia nao ter contra-peso possivel no mundo, o papa formou
o atrevido projeto de subordina-lo, dando-lhe, em aparéncia, a coroa
mais gloriosa com que poderia sonhar. E este o verdadeiro significado
do restabelecimento do Império do Ocidente.

Nada de comum possui esta reconstituicao com o antigo Império,
porque a sua finalidade nao era a grandeza dos imperadores, mas a dos



papas. SO a ignorancia barbaresca pode aceitar esta falsificacdo como
prolongamento do reinado dos césares, com o qual nao se parece nem
pela homogeneidade, nem pela centralizacdo e nem pela autoridade
absoluta.

O proprio Carlos Magno pressentiu que o novo titulo em nada
aproveitaria ao seu poder e chegou a demonstrar repugnancia em
aceita-lo. Percebia que a sua acolhida implicaria em abandono na Italia.
E que trocaria o seu direito de conquista e a unidade de um reino
formado com a sua espada por uma espécie de federalismo imperial.
Rei, havia sido o protetor onipotente dos papas; imperador, passaria a
vé-los como rivais.

O papa Leao III, sucessor imediato de Adriano I, encontrou o
problema em compasso de espera. E transformou a sua elevacdo ao
pontificado num estratagema para convencer Carlos Magno. Remeteu-
lhe, traindo o seu suserano bizantino, os estandartes de Roma e as
“chaves do sepulcro de Sao Pedro” e, em sinal de sua vassalagem, pede-
lhe confirme sua eleicao ao pontificado.

Dispods-se, entao, Carlos Magno aceder as pretensoes pontificias.
A eleicao por aclamacao popular presidida pelo papa precedeu a sua
coroacao ocorrida no Natal de 800 pelas maos do papa Leao III. Esta
coroa transformara Carlos Magno em Imperador do “Santo Império
Romano”.

Ridiculo!

Quais os titulos para que o papa representasse o povo na
coroacao do novo Imperador?

Outra circunstancia a destoar. A coroa foi depositada sobre a
fronte de Carlos Magno pelo papa na qualidade de chefe da republica
romana, fonte Unica do poder imperial. Qual o direito que assistiu ao
papa nesta incumbéncia?

Nas maos do papa precisou o Imperador depositar um verdadeiro
juramento de fidelidade. Igual compromisso deveriam satisfazer os seus
sucessores ao serem coroados, em Roma, pelo papa. Decidiu-se a
interdicao de fixarem os imperadores do novo Império a sua residéncia
em Roma, ficando, todavia, obrigados a irem la periodicamente — em
vistas “ad limina” - para render homenagem ao seu soberano
embatinado. Todas estas clausulas, estranhas a antiga constituicao do
poder imperial, colocavam Carlos Magno e os seus sucessores em
dependéncia dos pontifices.

Carlos Magno, na tentativa de criar na terra a Cidade de Deus,
conseguiu alargar os limites do Santo Império, que se estenderam do
Ebro até o Elba e do Mar do Norte para além do Tibre.



Sentia-se realizado o papa, a cujo servico reluziam as espadas do
novo Imperador e que, depois de trinta anos, conseguiram subjugar a
Germania e converter ao catolicismo o seu povo.

A témpera enérgica de Carlos Magno nao permitia, entretanto,
exorbitancias por parte do papa, a quem nao admitia o direito de
nomear bispos e nem de fomentar o monasticismo.

Seus fracos sucessores nao puderam manter o brilho do “Santo
Império Romano”, permitindo sobressaissem os papas. E, com Otho I
(936-937), a coroa passou para os imperadores teutonicos. Quando o
papado se sentiu bastante forte, travou com eles luta acirrada na
questao das investiduras, que trouxe o Imperador Henrique IV, em
1077, humilhado, as portas de Canossa.

O absolutismo papal, expressao concreta do sonhado
universalismo ou ecumenismo, no sentido de extensao, subjugara, com
expedientes tao escusos, a Europa Ocidental.

Seus tentaculos, na alta Idade Média, abarcarao o Oriente?

.00o0.

CAPITULO 11

OS CATOLICOS ORIENTAIS
NUNCA SE SUBMETERAM
AO PONTIFICE ROMANO

ENQUANTO O IMPERIO DO OCIDENTE se esfacelava sob a

avalanche barbaresca, mantinha-se o Oriente, com a sua forca interna,
mercé de um cintel impedindo aquelas incursdes atravessarem o
Bosforo e os Dardanelos. Enquanto no Ocidente, o Patriarca de Roma
fincava as raizes da teocracia pontificia, aproveitando-se da ambiéncia
ocasionada pela confusao do momento, no Oriente a tranquilidade
propiciava um comeércio e uma industria pujantes e superiores. O seu
comércio internacional carreava-lhe riquezas imensas porque os
géneros de luxo do seu mercado, acessiveis aos aristocratas, se
constituiam no principal lastro de sua economia.

Os cristaos dessa parte do globo jamais se imaginaram submissos
ao bispo romano. Alias, o Concilio de Constantinopla, em 381,



convocado pelo Imperador Teododsio, proporcionara “um novo e grande
prestigio ao bispo de Constantinopla”, reconhece o escritor catolico

Philip Hughes (81), Sabiam que o seu patriarca “merecia tal primazia
por ser Constantinopla a capital do Império, a Nova Roma”, outra vez

reconhece o mesmo escritor catélico (82).

O século VI, com o reinado de Justiniano (527-565), elevou a
civilizacdo bizantina ao promover grandes conquistas, ao edificar
muitas construcoes de um fausto inexcedivel e ao incentivar uma bela
pléiade de escritores.

Teodosio inflava em seu coracao os anelos de ser o Imperador do
Ocidente também, apesar das novas nacionalidades que surgiam na
Europa revitalizada com o novo sangue barbaro. O bispo de Roma, que
nao encontrara ainda um lider de estofo capaz de assumir, no Ocidente,
o timoneio do Império vacilante, submetia-se, ao menos
protocolarmente, ao Imperador Teodosio. Este, por seu turno, procurava
aceitar a situacdo e se preocupava em manter o seu povo ligado
religiosamente a Roma, mesmo a custa de violéncias. Observe-se a
tempo, em vao. Vinculado politicamente ao bispo de Roma,
considerando-se, porém, como uma personalidade sagrada.

A civilizacao bizantina desta época nutria a mentalidade “romana”
que sobrevivia a ruina da unidade imperial. Acrescentava-se-lhe a
conviccao de que a heranca da Velha Roma permanecia em
Constantinopla, a Nova Roma, cabeca unica, por conseguinte, do
universo civilizado. Nenhum sentimento foi mais poderoso para impelir
Justiniano, este latino da Iliria, a sua obra incomum, do que a vontade
de estabelecer sob a forma de realidade esta imprescritivel recordacao.

E, por isso mesmo, na verdade, Bizancio voltava as costas a Roma.
O afastamento se alargou tanto que, na segunda metade do século
teodosiano, havia apenas literatura grega e oriental e o proprio
Justiniano, que mandara coligir em latim os textos do Direito Romano,
mandaria redigir em grego, suas disposicoes legislativas, as Novelas.
Inconscientemente, admitira a definitiva distancia entre as duas partes
do Império.

O mundo oriental e o mundo ocidental nao mais se compreendiam!

Resultariam infrutiferas todas as tentativas futuras para quaisquer
composicoes ou entendimentos.

Mesmo os catolicos orientais nunca se submeteram ao bispo de
Roma por nao considera-lo seu superior eclesiastico, apesar das
exigéncias e perseguicoes impostas por Justiniano que, agradando o
patriarca romano, nutria a veleidade de merecer dele o apoio no sentido
de gozar da plenitude do poder imperial “urbi et orbi”.



Quando Focas, o assassino e usurpador, assumiu o trono
bizantino, com os aplausos do papa Bonifacio IlI, concedeu-lhe o titulo
profano de “rector totius ecclesiae”, conforme noticia Bardnio, em seus
anais do ano 606.

Tudo o que o pontifice romano conseguiu, inclusive os titulos, foi
roubado ou obteve por meio de outros ladroes. Daquilo que ele néao é
ladrao, é receptador de furtos!

O papa Gelasio I (492-496) escrevendo a Atanasio, Imperador
bizantino, proclamou oficialmente e pela primeira vez a sua suposta
autoridade suprema de pontifice romano.

Quando Ennoddio, prelado de Pavia, sugeriu a idéia — aprovada em
seguida num concilio — de se restringir o apodo de “papa” ao bispo de
Roma, o patriarca de Constantinopla, Joao, o Jejuador, assumiu para si
o titulo de bispo universal.

Gregorio Magno (590-604) procurou contrabalancar a altiva e
orgulhosa posicao dos constantinopolitanos patriarcas, intitulando-se a
si mesmo “servus servorum Dei”, o servo dos servos de Deus.

Nesses incidentes revelam-se a astucia do bispo romano em se
aproveitar da época confusa reinante no Ocidente para estabelecer as
bases de sua “primazia” e o permanente desentendimento entre ele e o
patriarca bizantino. Revela-se, bem assim, a independéncia dos
catolicos bizantinos face a suposta autoridade pontifice romana.

O rev. Patrick J. Hamell resolveu colaborar com a arrancada
ecumenista do catolicismo romano nesses tempos de Concilio Vaticano
IT e, sobre as igrejas orientais, divulgou “The eastern catholic Churches”
(Dublin - 1960). Seus estudos, porém, fizeram este sacerdote romano
esbarrar nesta constatacao: “A relutante obediéncia a Roma”, por parte
dos orientais. E conclui: “As igrejas do Oriente eram dirigidas de
Constantinopla, de tradicao grega”.

Os catdlicos sao informados pelos seus orientadores espirituais
que até o século XVI todos os cristdos se encontravam sempre
submissos e obedientes ao papa, desde o inicio reconhecido por todos
como o sucessor de Pedro e vigario de Cristo. Foi o frade Martinho
Lutero quem trouxe a ruptura e separou da orbita pontificia milhdes de
cristaos, afirmam eles.

Essa informacédo, contudo, ndo é veridica. Primeiro, porque o
papado nao existiu nos primeiros séculos do Cristianismo por ser
espurio ao Novo Testamento. E segundo, porque uma grande ala do
catolicismo — a oriental — jamais aceitou livremente subjugar-se a essa
inovacao.

O sistema idolatrico € o amago do catolicismo romano. Por isso que
o desenvolvimento da inovacao papal acompanhou “pari passu” o
desenvolvimento da idolatria. Alias, ambas se interdependem.



E facil constatar-se que os cristdos orientais, ao repudiarem o culto
das imagens, que €& o climax da idolatria, insurgiram-se,
concomitantemente, contra o culto do pontifice romano.

No documento mais importante deste ultimo Concilio Ecumeénico, a
Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium”, o catolicismo confirma todas
as formas de idolatria, tais como a hierarquiolatria, a mariolatria, a
papolatria, a eucaristiolatria e o culto das imagens, o ridiculo de toda
essa congérie. “Observem religiosamente o que em tempos passados foi
decretado sobre o culto das imagens de Cristo, da bem-aventurada

Virgem e dos santos” (83).

Impossivel qualquer entendimento com esse sistema mil vezes
abominavel!

O proprio catolicismo, em seus primordios, quando ainda os seus
primeiros desvios nao se haviam encaminhado as ultimas
consequéncias, combateu o culto das imagens. Com estas expressoes
manifestou-se o Concilio de Elvira, em seu canon 36: “Placuit picturas in
ecclesia non esse debere, ne quod colitur et adoratur in parietibus
depingatur”. Proibia as imagens sob a modalidade de pinturas nos
templos a fim de que ninguém fosse levado a adora-las.

A patristica manifestou-se contraria através de seus

representantes dentre os quais destacamos Eusébio (84), Epifanio (85) e

Severo de Marselha (86),

No século VIII, porém, recrudesceu o movimento idolatrico dirigido
para o culto das imagens e o Imperador Leao III, em 725, promulgou
um decreto contra, declarando-o inadmissivel segundo as Escrituras
Sagradas, no que foi aplaudido pelo episcopado oriental, destacando-se
os bispos Constantino de Nicolaia, na Frigia, Tomas de Claudionopolis e
Teodésio, de Efeso. O patriarca Anasticio tomou atitude mais drastica
porque, além de aderir ao decreto imperial, decidiu que se destruissem
as imagens.

A questdao chamada “iconoclasta” comprova claramente que o
Oriente nao lia pela cartilha do pontifice romano, do qual nao aceitava
autoridade alguma.

Artabasdo, ao usurpar a coroa, instalou esse culto, sem haver,
contudo, recebido o endosso eclesiastico.

Constantino V, depois de expulsar o usurpador Artabasdo,
prosseguiu o combate a idolatria.

De todos os repudios ao culto idolatrico, o Concilio de
Constantinopla, em 754, tido pelos orientais como o Sétimo Ecuménico
e composto de 338 bispos, foi a sua formal e solene condenacao.

Exasperou-se Roma e promoveu o Segundo Concilio de Nicéia, em
787, para revidar aquela assembléia sinodal.



Nao faltou entre aquele povo uma Jezabel. A imperatriz Irene,
ansiosa pela simpatia do papa que, possivelmente, a tornaria soberana
de um império mundial, porquanto estava de relacoes estremecidas com
Carlos Magno, por haver esse contraditado as decisdées do Segundo
Concilio de Niceia e impugnado o culto das imagens, decidiu
restabelecer essa aberracao.

Em 815, todavia, o Imperador Ledao, o Arménio, reiterou a sua
condenacao.

Roma conscientizara-se desta realidade: implantaria a sua
supremacia religiosa também no Oriente se conseguisse dobra-lo diante
dos idolos. Os fugazes momentos do seu dominio ja demonstram este
fato.

Acirrada, neste objetivo, continuava a campanha do pontifice
romano, quando surge na sé constantinopolitana, como seu patriarca, o
homem mais erudito do seu tempo. A presenca de Foécio fez estremecer
o papa Nicolau I, que, no intento de retrair o seu temivel contraditor,
lanca-lhe seguidas excomunhoes.

Tao superior se encontrava Fécio que, sem se amedrontar com os
arreganhos de Nicolau I, no Concilio de Constantinopla, em 867, levou
os demais patriarcas a deporem o vaidoso e rico pontifice de Roma. O
seu sucessor, Joao VIII, avaliando o gabarito moral de Focio, decidiu
acomodar-se as circunstancias e concertou com ele um artificio de
entendimento.

A politica da maleabilidade, a politica de furta-cor, a politica da
tergiversacao, a politica da hipocrisia, a politica do suborno, enfim, a
politica pontificia envolveu lenta, mas firmemente, o Imperador Ledo VI
que, para se credenciar a amizade do papa que lhe poderia render
prestigio, depds Foécio, encarcerando-o num convento e, no lugar do
grande patriarca, instalou o seu mano, Estévao.

Eustaquio, ocupante do solio de Constantinopla no inicio do século
XI, de 1019 a 1025, igualmente tentou uma composicao com Roma,
contanto que a sua sé fosse reconhecida pelo Ocidente como igreja
ecuménica (= universal) também (87).

*kk

Ha alguns anos, Hidelbrando, monge de Cluny, manobrava com o
papado. Homem ladino, cujas cartas e discursos sao carreados de
paixao, alimentava o anelo de assumir o solio pontificio para,
subjugando os imperadores, dominar amplamente como hierarca
supremo. A sua avidez era tamanha que até hoje a ganancia dos papas
€ cognominada de “espirito hidelbrandiano”.

O cinismo, nessa primeira metade do século XI, tomara conta do
solio romano. Joao XIX, elevado ao trono papal pelo dinheiro de sua
familia, aplicou o mesmo método, oferecendo, por dinheiro, ao patriarca



de Constantinopla o poder pontificio do Oriente. O seu sucessor,
Benedito IX, seu sobrinho, assumiu a tiara com a idade de doze anos e
levou uma vida escandalosissima, sendo deposto pelo Imperador
Conrado II, que o substituiu pelo papa Silvestre III. A disputa entre
esses dois papas durou até 1045, quando Benedito IX decidiu
conformar-se e vendeu o seu cargo pontificio por muito dinheiro a
Gregorio VI.

O Imperador Henrique III, considerado o mais poderoso soberano
depois de Carlos Magno, nao se conformou com essa simonia. Sem dar
atencao a antiga regra juridica segundo a qual o bispo de Roma nao
podia ser julgado por ninguém, convocou um concilio em Sutri, em
1046, e depds esse papa e investiu contra Benedito IX e Silvestre III,
que continuavam com suas querelas.

Nesse periodo largo, entre os bastidores, agia o monge
Hidelbrando, o maior dos corifeus da monarquia teocratica do bispo de
Roma. O proprio Pedro Damiao, considerado “santo”, dizia que
Hidelbrando era o senhor do papa. E Benzo, bispo de Alba, afirmava
que Hildebrando “mantinha o papa como um asno na estrebaria; dava-
lhe o farelo, mas guardava para si o pao”.

Com a deposicao de Gregorio VI, o Imperador Henrique III
entronizou o seu sucessor, na pessoa do seu primo Bruno, o papa Leao
IX. E foi sob o seu pontificado que se deu a troca de excomunhoes entre
seus delegados e Miguel Cerulario, patriarca de Constantinopla, em
1054.

Acodado pela ganancia tempestiva do monge Hidelbrando, Leao IX
comecou a luta para submeter a suserania do pontifice romano o
mundo inteiro. Sua violéncia subiu ao auge quando resolveu eliminar
os bispos discordantes. Uma de suas vitimas foi o bispo de Sutri, cuja
saude nao lhe permitiu suportar o impacto da luta e caiu ferido de
apoplexia.

Com a morte de Henrique III, sua esposa Inés recebeu a regéncia
do Império Alemao para assegurar o trono ao seu filhinho, Henrique 1V,
até atingir esse a maioridade. Abriu-se, com esta circunstancia, uma
porta para o papado na sua arremetida de obter o dominio absoluto do
mundo, porquanto a Casa Imperial Alema lhe atrapalhava este caminho
como a mais poderosa barreira.

Hidelbrando, armado com o espirito de grande violéncia a encher
suas palavras e os seus atos, o “sagrado satd”, como o cognominava Sao
Pedro Damiao, ja guiava abertamente os passos do papado. Levou o
papa reinante, Estévao IX, a tripudiar sobre a fragilidade feminina
daquela Regente. Em 10359, celebrou-se o Concilio em Latrao e ficou
decidido que a escolha do papa competia exclusivamente ao colégio



cardinalicio e a curia romana libertou-se de qualquer vigilancia do
Imperador.

A seguir, Hidelbrando, que ha meio século vinha manobrando por
detras dos biombos a politica pontificia, assume a tiara com o nome de
Gregorio VII e consumou todos os sonhos ambiciosos dos seus
predecessores. Estes, ainda sob certos aspectos, tinham de se curvar
aos imperadores. Valorizou-se sobremodo a tiara, tornando-a mais
potente ainda do que o demodnio, o seu inspirador. Colocou-se
definitivamente acima dos reis e imperadores, transformados agora em
seus subalternos. O fato Canossa € bem expressivo!

Mais expressivo ainda € o modo como Gregorio VII exigiu que o
povo romano lhe prestasse juramento de fidelidade. Apos a Pascoa de
1084, os seus exércitos, mais sanguinarios do que os vandalos,
perpetraram os piores crimes sobre o povo indefeso. As mais graves
desgracas — mais graves do que as desgracas do tempo de Nero e muito
piores do que as produzidas pelos barbaros — cairam sobre a Urbs.
“Nem até entao, nem depois, semelhante mar de crueldades se espalhou

jamais sobre Roma”, observa o insuspeito Joseph Bernhart (88). O povo
romano pagou por este juramento todas as ruinas, todos os incéndios,
todo o sangue e inenarraveis gemidos das jovens arrastadas as desonra.

No fragor desse espetaculo dantesco, a contemplar o sangue
correndo nas sarjetas, com os ouvidos cheios de gritos lancinantes, o
papa-vampiro proclamou do trono da Basilica de Latrao: A Igreja € o
verdadeiro Imperium Romanum! O papa é o verdadeiro Imperador!

Sumo sacerdote e Imperador, promulgou, em 1075, o seu Dictatus
Papae. Dentre as 27 proposicoes, destacamos a seguinte: “Somente o
bispo de Roma merece em direito o nome de universal. So ele tem o
direito de decretar novas leis, de fundar novas comunidades, de depor
bispos sem decisao sinodal, de subdividir dioceses ricas e unificar as
pobres. So6 ele tem o direito de conferir as insignias imperiais. S6 ele da
o pé a beijar a todos os principes. S6 o seu nome € citado nas preces da
igreja. O seu nome de papa € reservado a ele s6 no mundo. Ele tem o
direito de depor o Imperador. Sem a sua vontade, nenhum sinodo pode
ser chamado universal. As suas sentencas sao inapelaveis. Ele nao pode
ser julgado por ninguém... O papa romano, quando € consagrado
segundo os canones, torna-se santo pelos méritos de Sao Pedro”.

Seriam possiveis maiores blasfémias?

O césar-papa anterior fizera nascer o papa-césar!

A célebre “questao das investiduras”, vencida pela politica
pontificia, resultou no centralismo e absolutismo do papado gregoriano
séculos em fora. E o ideal hierocratico do governo do mundo pelo
papado, como vértice organico do Estado de Deus na terra, passou a
compreender em si a plenitude dos direitos e dos poderes!



Esse mérito de Gregorio VII, acima de outros, como o de ser
amante de Matilde de Toscana e de ter assassinado os seus imediatos
predecessores, o faz credor do reconhecimento de todos os seus
sucessores.

Evidente que, tornando-se o pontifice romano em senhor absoluto
do mundo, a distancia com o catolicismo oriental, sempre avesso a
qualquer forma de sujeicao a ele, tornou-se definitiva.

.00o0.

CAPITULO 12

O ECUMENISMO
NO SECULO XI

OS TEMPOS AUREOS do catolicismo medieval coincidiram

com o apogeu do execrando feudalismo, em que os camponeses dos
mais importantes paises da Europa Ocidental foram totalmente
submetidos a servidao.

O feudalismo medievo significa o escravagismo sob os principios
catolicos. Foi a escravizacao do homem do campo ao senhor ou nobre
em nome da fé romana.

A centuria fastigiosa do catolicismo ocorreu no século XI que se
caracterizou pela onda de canibalismo, expressao aguda do desespero
do povo jugulado aos guantes da fome.

Enquanto as rendas dos patrimonios, os impostos e tributos
feudais, os dizimos provenientes das prebendas e dos claustros
abarrotavam as arcas do papa e lhe exigiam uma contabilidade
metodica e centralizadora por meio da Camara Apostolica, o povo,
escravizado a nobreza feudal constituida grandemente de eclesiasticos
senhores da terra, apodrecia na miséria e na ignorancia.

O cronista borgonhés e catolico Randulfo Glaber da informes
terriveis da pavorosa difusao da antropofagia nestas época de excessiva
fome, que, em 1032, alcancou vastas regidoes francesas durante trés
anos. Esse cronista devoto atribuia a causa dessa desgraca aos castigos
divinos resultantes dos pecados dos homens e diz: “O povo comia carne
humana. Os viandantes das estradas eram atacados pelos mais fortes,
que os partiam em pedacos e os comiam, depois de assados... Em



muitos lugares, os cadaveres, desenterrados, destinavam-se a saciar os
famintos... Tornou-se comum o fato de se consumir carne humana e,
em Tours, chegou a ser exposta a venda como se fora carne de animal.
Um desses acougueiros sofreu linchamento e foi queimado, mas a carne
que ele vendia e que fora enterrada a noite, foi novamente exposta e
consumida pelo povo”.

L3

Foi nessa época de antropofagia na Europa Catdlica Romana que
se iniciou e se desenvolveu a teofagia.

Quem praticava o canibalismo possuia uma alma predisposta a
aceitar a aberrante e inominavel doutrina de se comer o proprio Deus
em corpo, sangue, alma, cabelos, nervos e unhas.

sekk

As graves conseqUéncias de prolongadas estiagens agravaram a
situacao da massa escravizada. O historiador francés Dares de la
Chavenne calculou que, no transcurso do século XI, vinte e seis foram
as colheitas perdidas.

Obviamente, grassou a terrivel peste bubodnica dizimadora de
milhares de vidas.

As sublevacoes populares sacudiram a Bretanha, Flandres e
Inglaterra. “Pelo roubo e pelos incéndios, os pobres martirizavam os
ricos”, aflito, relata o monge-cronista Sigeberto de Jeanblas.

A fuga foi o método de defesa passiva mais frequente contra a
opressao feudal em espiral crescente. Vazios se tornaram os mosteiros
proprietarios de vastas areas. “Todos os habitantes deste mosteiro
fugiram... Os seus camponeses se foram para as florestas e ndo querem
regressar”, informa uma nota de 1059, registrada nos livros do convento
de Sao Maxéncio, na Vandéia. Aldeias inteiras empreendiam o é€xodo e
caminhavam ao léu. E muitos, como feras perseguidas, abrigavam-se
nas florestas.

*kk

Em que pese a pomposidade dos titulos dos seus documentos
sociais: Rerum Novarum, Qudragesimo Anno, Mater et Magistra, Pacem
in Terris, ao catolicismo nao assistem credenciais algumas nesse
assunto, porque ele mesmo deu causa em seus periodos de apogeu a
mais grave situacao social de todas as eras. Em nenhuma parte do
mundo, nem nas galés do Império Romano, o povo sofreu tanto!

E um acinte a Histéria que venha o papa Paulo VI, com a sua
enciclica “Populorum Progressio”, de 26 de marco de 1967, conclamar a
todos para uma luta contra a fome, lembrar o dever de solidariedade
humana e propor programas de sentido social. Ninguém menos do que
ele, tem autoridade para dizer que “o supérfluo dos paises ricos deve



servir aos paises pobres” (89). Que reparta, antes, o supérfluo do
Vaticano!
*kk

A busca de alimentos degenerou-se em antropofagia!l E o
desespero, em suicidio, cuja recrudescendéncia jamais foi reconhecida
em outras etapas da Historia.

Surgiram doutrinas religiosas com o objetivo de rechacar o regime
feudal. Pouco adiantou a presenca do monge Bernardo de Claraval,
cognominado o “santo melifluo”, que o povo, ao descobrir os seus
embustes, o denominara de “demonio”.

Arnaldo de Bréscia, conego lombardo, rompeu com a igreja feudal
e, como lider das massas famintas, repreendeu a curia romana e os
opulentos relados, expos a chacota publica o luxo, os manjares
requintados e as maneiras feminis dos monges de Cluny. Orador
vigoroso, trovejava contra a realeza do papa e os desvarios morais do
clero. E repelia, por desejar uma igreja pura, nos moldes das
comunidades apostélicas, todo ato eclesiastico do padre discordante das
normas do Cristianismo primitivo. Pagou no patibulo do papa Adriano
IV pelo seu ardor em pregar, o auténtico Cristianismo.

Joaquim de Fiore, abade calabrés, e o mercador lionés Pedro Walde
sucederam ao grande Bréscia no pregacao do Evangelho e no combate a
igreja da carne.

Na Franca Meridional, os cataros, caracterizados pela ansia de
uma vida pura, organizaram-se em igreja. Os albigenses, movimento de
feicao mais popular, alastraram entre o povo sofredor a consciéncia da
paganizacao do Cristianismo feita pelo papa.

Enquanto os escravos de almas livres engrossavam esses
movimentos, os espiritos jugulados as feiticarias pontificias
submergiam no dilavio do ascetismo. No desejo de “matar a carne”,
buscavam libertacao das preocupacoes da vida. Com a tendéncia para o
eremitismo, muito se desenvolveram os conventos. Segundo a narrativa
do cronista da Suabia, Bergnoldo, muitas jovens camponesas, na
Alemanha, renunciavam ao matrimoénio para nao terem a desdita de
verem os filhos curtindo as desventuras paternas.

Os pregadores invectivavam as revoltas dos camponeses como
manifestacoes de rebelidao a vontade de Deus.

Essa avalanche de fanatismos, em conivéncia com as mais
grosseiras supersticoes e originadas de causas absolutamente
materiais, criou ambiéncia favoravel ao movimento das Cruzadas. O

historiador P. Lemerle (90) examina a situacao agraria da Europa
circunscrita no Santo Império e conclui que a oportunidade basica das
Cruzadas foi de ordem econdmico-social.



Esse povo, escravizado aos latifundiarios, facilmente fanatizavel
por causa de sua ignorancia sustentada de proposito pelo catolicismo,
tornou-se agrilhoado pelo medo. Recebia as desgracas que o afligiam na
conformidade com o seu critério religioso. Os fendmenos climaticos, as
mas colheitas, as pestes, todas as desgracas foram tidas como
manifestacoes da ira divina, como castigo do céu em resultado dos
pecados. Crescia, entdo — observa o mesmo Lemerle — a crenca de que
s6 era possivel livrar-se dos sofrimentos da vida diaria, apaziguando a
ira das forcas celestiais.

Dominado pela influéncia supersticiosa do catolicismo, o camponés
imaginava que Deus onipotente transformaria a Sua colera em graca se
o pecador demonstrasse sua fidelidade realizando um ato extraordinario
e heroico destinado a resgatar os seus pecados, no caso de receber o
martirio pela fé. A ansiedade por libertar-se dos grilhdoes feudais e da
miséria fez nascer um ardente impulso para o sacrificio religioso e para
a pratica de inenarraveis peniténcias.

As mas colheitas, a fome, as epidemias, as revoltas e o éxodo das
massas, o bandoleirismo dos cavaleiros empobrecidos, os conflitos entre
os feudais importantes e entre as corporacoes, tudo transformara essa
época numa situacdao de “tempos tumultuosos”. Nas obras dos
escritores eclesiasticos contemporaneos sobram queixas e preocupacoes
face a inseguranca social. O proprio papa Urbano II, em um discurso no
Concilio de Clermont, notara a intranquilidade reinantes com as
declaracoes: “Nem de dia, nem de noite, ha seguranca contra os ladroes
e os bandidos” e recriminava “as depredacoes dos que furtam os bens
alheios e infringem os seus direitos, e as maldades dos que incendeiam
e dos que os apbéiam”.

Os interesses imediatos da classe feudal dominante pleiteavam
uma formula para assegurar satisfacao a crescente demanda de terra.

Nao podemos nos esquecer de que, naquela época, o catolicismo
era o maior latifundiario. Seus altos dignatarios, como os papas, 0s
cardeais, arcebispos, bispos e abades pertenciam, em sua totalidade, a
nobreza feudal. As igrejas e os mosteiros ampliavam as suas posses de
forma permanente e ininterrupta. Enquanto as propriedades feudais
civis arriscavam serem reduzidas, por causa da necessidade de entrega-
las aos vassalos em pagamento dos seus servicos e dos tributos, as dos
eclesiasticos aumentavam constantemente em consequéncia das
doacoes e dos legados, porque o catolicismo fazia crer poder-se obter
perdao dos pecados através de dadivas aos servos divinos neste mundo.
Aceitavam de mui bom grado as abundantes dadivas dos reis, principes
e cavaleiros, comprometendo-se, em troca, rezar pela salvacao de suas
almas.



E foi nessa fase da historia do catolicismo feudal, quando a
renuncia da propriedade se constituia em doutrina integrante da
remissdo dos pecados, que a confissao auricular se transformou em
norma obrigatoria anual e parte essencial da liturgia dos agonizantes.
Nenhum lugar mais conveniente do que o confessionario e nem
oportunidade mais propicia do que a confissao auricular para o clérigo
sugerir como peniténcia atribuida as penas dos pecados a doacao de
vultosas quantias ou de bens imoveis.

Numerosos conventos, como os do Sul da Franca, e muitos
bispados participavam intensamente do comércio. Os bispos, os
superiores e os abades nao desdenhavam os lucros proporcionados pela
venda dos cereais, vinhos e outros produtos obtidos nos mosteiros e em
suas propriedades pelos trabalhos dos seus escravos. Evidentemente,
esta vinculacao com o mercado instigava os latifundiarios eclesiasticos
a explorarem ao maximo os seus camponeses.

O catolicismo, sobre ser importante proprietario feudal, dispunha
dos mais eficientes recursos para manter ambiéncia adequada ao
interminavel prolongamento de sua posicdao. Dentro dessa faixa de
interesses, os seus pulpitos ensinavam haver a situacdo vigente sido
instituida por Deus. Manipulava, nas sacristias, nos confessionarios e
nas devocoes populares as suas orientacoes tendentes a conservar na
massa inculta a impossibilidade de quaisquer transformacoées sociais no
sentido da libertacao dessa mesma massa.

Baluarte do feudalismo e o mais importante centro internacional
desse sistema, ministrava e impunha a sua ideologia religiosa em toda a
Europa Ocidental, ndo apenas através dos seus pulpitos, que atingiam
sobremodo as massas populares, mas também por intermédio de sua
politica.

Com efeito, no periodo aureo do pontificado romano, o poder
central estatal em cada pais europeu isolado era sumamente débil. E o
catolicismo, cuja gravitacdo se alargava por todas as partes em
resultado de sua organizacao hierarquica, compensava essa debilidade.
Nao s6 apoiava os senhores feudais em manter subjugada a massa dos
camponeses, mas também prestava a classe dominante o mais amplo
apoio, por todos os meios e de todas as espécies.

Nas horas graves das sublevacoes populares e das insurreicoes dos
inconformados, promovidas pelos “hereges”, o catolicismo feudal temia
pelos seus proprios bens. Recrudescendo as crises que desenvolviam as
ameacas contra os seus extensos dominios, os eclesiasticos feudais se
empenharam em adotar medidas oportunas.

A instituicao economicamente mais poderosa e mais difundida do
catolicismo e o condutor mais ativo da ideologia religiosa eram os
mosteiros. Ja no século X adotara-se a iniciativa de introduzir-se uma



série de modificacoes no seio do catolicismo com o objetivo de fortalecer
sua posicao moral e material, aperfeicoar a sua organizacao e aumentar
o seu poderio para converté-lo em um vigoroso instrumento capaz de
sujeitar a massa dos servos.

O mosteiro de Cluny, na Borgonha, fundado em 910 pelo monge
Berno, foi o pioneiro dessa reorganizacao. Dos seus claustros surgiu o
chamado “movimento de Cluny”, submetido unicamente a autoridade
do papa e cujo fim precipuo era a permanéncia ecuménica da
escravidao dos camponeses.

Apenso ao “movimento ecuménico de Cluny”, criou-se uma
organizacao centralizadora de mosteiros, chamada “Ordem de Cluny”.
Mas de dos mil claustros da Franca, Alemanha, Inglaterra, Espanha e
[talia ingressaram na “Ordem”, isenta de qualquer sujeicdo a outra
autoridade a nao ser a do papa, a cuja disposicao foram transferidas as
enormes fontes de riquezas dos latifindios pertencentes aos conventos.

Com a implantacao de severas regras monasticas, os dirigentes do
“movimento de Cluny” fortaleciam o prestigio do catolicismo na opiniao
publica. Através de medidas drasticas de repressao, intensificaram a
sujeicao dos elementos revoltados da massa camponesa e também dos
senhores que, com suas atitudes, arriscassem o prestigio da classe.

Para apaziguar as aldeias sublevadas e poér cobro as
insubordinacoes de certos cavaleiros, Cluny proibia as acoes militares
em determinados dias da semana, em geral da tarde de sexta-feira até a
manha de segunda-feira, a que denominava de “paz divina” ou “trégua
divina”.

Os senhores eclesiasticos supunham aumentar assim a sua
autoridade entre o povo, aparecer como propiciadores da paz e inimigos
de selvagens e ruinosas guerras.

As “tréguas divinas”, porém, nao surtiram os resultados almejados,
pois nao removiam as causas das revoltas e dos disturbios que
prejudicavam os paises do Ocidente.

A verdade & que o catolicismo nao buscava reformas. Tentava
paliativos na expectativa de preservar do descontentamento dos
oprimidos as classes dominantes e de desviar de suas fabulosas
propriedades a ameaca de um confisco popular pelos camponeses
sublevados. Nesse interim, precisava, contudo, dar uma satisfacdo aos
desgracados.

Mas como poderia o catolicismo saciar os camponeses anelantes
por liberdade e terra, sem prejudicar os seus latifundios e os dos outros
magnatas? Como conciliar os anseios das massas sofredoras com a
avidez dos nobres, que procuravam ampliar os seus dominios?

O problema, cuja solucdao nao foi imediata, mas exigiu um
amadurecimento gradual no curso de decénio, levou o papado, o centro



condutor do feudalismo, a tomar em conta os varios fatores de carater
nacional e internacional.

Para a solucao do problema surgia nos circulos eclesiasticos e da
nobreza feudal um panorama historico favoravel.

Antes de tudo, tomou-se em conta a fuga em massa dos servos,
fator mui real e sentido de maneira pratica por todos os feudais. Os
latifindios eclesiasticos procuravam, havia muito, aproveitar esta
circunstancia em proveito proprio, recebendo os camponeses foragidos,
denominados de “hospedes” nos documentos contemporaneos,
concedendo-lhes asilo e obrigando-os, com base em certas condicoes, a
derrubar as florestas para ampliar suas posses.

No século XI surgiu uma circunstancia especialissima habilmente
aproveitada pelo “movimento ecuménico de Cluny. Descontentaram-se
os feudais empobrecidos com os parcos resultados obtidos em suas
campanhas de bandoleirismo, pois o movimento clunysianio pusera-se
de atalaia na defesa do patriménio dos nobres. E agora, num lance de
sagacidade impar, sugeriu-lhes empreendessem campanhas de
conquista em outras nacoes, contanto que levassem suas armas
abencoadas pela agua benta dos mosteiros e, vitoriosos, se prostrassem
em submissao respeitosa ao suserano pontificio.

Cavaleiros franceses, por exemplo, empreenderam lutas pela
conquista de territorios abandonados pelos arabes, na Espanha.
Importantes destacamentos de cavaleiros e bardes feudais da
Normandia e da Franca Meridional, atraidos pela perspectiva de se
apoderarem de terras e se enriquecerem a conta das ricas cidades
arabes, marcharam para os Pirineus. Tornaram-se a Sicilia, a I[talia
Meridional e a Inglaterra também palcos dos terrores desse banditismo
organizado e abencoado pelos monges clunysianos.

So6 a perspectiva de éxito levou o papa a orientar os monges no
sentido de que atraissem com promessas também as massas
camponesas para as campanhas de reconquista, sobretudo na
Espanha.

Simultaneamente, dois propoésitos visava o papado. O de distrair os
camponeses oprimidos, desviando os impetos de sua revolta para serem
empregados nessas campanhas e o de possibilitar a ampliacdao de sua
esfera ecumeénica. E, como contra-peso, também pods os cavaleiros
inconformados a distancia de suas propriedades.

A curia pontificia nao se restringiu apenas a aprovar as expedicoes
francesas contra os arabes na Espanha. Incitou o entusiasmo bélico na
Franca, cercando os seus participantes com a auréola do “martirio”. Os
dirigentes de Cluny declararam-nas guerras sagradas. O papa
Alexandre II, ao abencoar a campanha de 1063-1064, promulgou



absolvicao geral de todos os pecados dos lutadores sob a “bandeira da
cruz”, o que foi de alta repercussao naquelas épocas de fanatismo.

Gregorio VII — e vamos focalizar mais um pouco este personagem
de valor inexcedivel nas aspiracoes de absolutismo teocratico do
catolicismo — formulou um programa “sui generis” para estabelecer o
dominio dos papas, porquanto, de acordo com ele, os principes e os reis
passariam a ser meros vassalos do trono pontificio. Aos papas caberia o
direito de dispor das coroas, designar e substituir os bispos, os duques,
os reis e os imperadores. Todo e qualquer poder somente seria valido se
procedesse do chefe do catolicismo romano! “E nem poderia ser
diferente, porque Deus dera poder a Pedro para condenar e absolver
tanto nos céus como na terra”, enfatuado, escrevia Gregorio VII ao
arcebispo Germano, de Metz, em 1076.

Gregorio VII, ao conceber o plano da criacao do Estado Mundial
dirigido pelo papa na qualidade de seu soberano ilimitado, deu
incremento a politica ecumenista do papado. Tendente a instalar esta
monarquia teocratica, em cujo bojo deveria integrar-se a totalidade dos
paises catolicos, escreveu ao rei Guilherme, o Conquistador, da
Inglaterra: “Deves obedecer-me sem nenhuma vacilagcdo, para poder
também herdar o reino dos céus”.

Com essa mesma empafia, escrevia a Felipe I, da Franca,
proibindo-lhe interferir nos assuntos da politica romanista porque
“somente o papa” — declarava ele — “por seu poder, podia designar
bispos na Franca e se o rei se negar a obedecer, os franceses,
alcancados pela espada de satanas, negar-lhe-ao também obediéncia”.

A Heyse I, da Hungria, salientava que o “reino hungaro pertence a
Santa Sé€”. Excomungou o rei Boleslav II, da Polonia. Considerou a
Espanha como um feudo de Sao Pedro. Apoiou o principe Isiaslavo em
suas pretensoes de conseguir de Kiev o trono da Russia, para que a
transformasse em feudo da sé romana.

Propunha-se Gregorio VII forcar seriamente todos os reis catolicos
a prestarem-lhe juramento de vassalagem, obrigando-os também a um
imposto anual para o tesouro pontificio. E desta ambicao pontificia é
que surgiu a “questao das investiduras”.

Com este espirito altamente ambicioso, Gregorio VII, uma semana
apos a sua eleicdo, em abril de 1073, conclamava os franceses a
empreenderem uma expedicao a Espanha. Autorizou-lhes confiscar as
terras dos “infiéis”, com a condicdo, porém, de sempre reconhecerem a
soberania pontificia sobre os territorios conquistados. E, aos que
sucumbiam no combate, outorgava-lhes absolvicdo plena de todos os
seus pecados.

Todas essas medidas o papado adotou para as reconquistas na
Italia Meridional, na Sicilia e na Inglaterra.



No arrojo de impor o seu absolutismo centralizador, o papado
associou-se com energia crescente, ao movimento das reconquistas,
anestesiando os seus participantes com promessas utopicas. Dentro
desse esquema € que, em 1059, o Concilio de Latrao, convocado pelo
papa Nicolau II, também oriundo do “movimento de Cluny”, imbuido,
por conseguinte, do seu espirito ecuménico, estabeleceu novo método
da eleicao pontificia pelo colégio dos cardeais, eliminando, pois, a
intervencao do Imperador.

Foi também nessa conjuntura que os lideres de Cluny se
recordaram de despertar um movimento de peregrinacoes a Jerusalém
como excelente método para acirrar o ardor religioso, o lastro
imprescindivel aos objetivos absolutistas do papado. Dos pulpitos
eclodiu propaganda intensa a concitar as massas dos camponeses para
as peregrinacoes, que lhes propiciariam oportunidade de peniténcia
religiosa e um meio de “expiar os seus pecados”.

A sobra do povo que nao participou das expedicoes de reconquista
serviu de o6timo caldo de cultura onde se medraria imensa avalanche de
fanatismo.

E os “peregrinos de Cristo”, movidos por desejos piedosos de entrar
em contato mistico com Deus e com os Seus santos, procuravam as
terras sagradas da vida, paixdo e morte de Jesus Cristo e ver as
preciosas reliquias.

A par da deflagracdo de um formidavel entusiasmo pelas reliquias,
tornaram-se frequentissimas essas peregrinacoes as quais se
integravam pessoas de diversos paises. O fanatismo se tornou tao aceso
que delas participavam eminentes senhores feudais da Franca,
Espanha, Inglaterra, os condes de Tolosa, de Anjou, de Barcelona, da
Holanda, de Kent, Conrado de Luxemburgo, Roberto de Flandres, o
duque de Normandia.

Se bem que os motivos religiosos tivessem, no inicio, alguma
importancia, outras razdes, porém, passaram a motivar os grandes
feudais no empreendimento dessas viagens ultramarinas: a ansia de
riquezas e o desejo de aquisicao de objetos suntuosos, possivel apenas
no Oriente. E Jerusalém, com efeito, representava um grande centro
comercial entre o Ocidente e o Oriente.

Aos grandes senhores feudais uniam-se, em quantidade, os
cavaleiros: os “sem terra” e os “sem fortuna”, que buscavam alguma
perspectiva de melhorar sua situacao e, ao mesmo tempo, “obter
perdao” dos grandes crimes cometidos em seu pais.

De todas as peregrinacoes, a mais importante foi a de 1064-1065,
liderada pelo arcebispo de Moguncia, Sigfrido, composta de cerca de
treze mil peregrinos e classificada pelo historiador francés Ives Le Febre
de “prologo das Cruzadas”.



Muitos outros prelados encabecaram inumeraveis peregrinacoes
transformadas em recurso de manter o prestigio do catolicismo entre o
povo por ele mesmo oprimido. Para o leitor perspicaz, nem haveria
necessidade de se observar que os objetivos comerciais inspiravam
pessoalmente os bispos, avidos constantemente por engordar suas
dioceses com riquezas imensuraveis.

Centro internacional do sistema feudal, o catolicismo, na segunda
metade do século XI, pode oferecer um novo objetivo para orientar as
aspiracoes opostas dos senhores feudais e dos camponeses oprimidos.
As expedicoes bélicas de reconquista e as peregrinacdoes obtiveram o
entendimento de interesses tao dispares e asseguraram os proprios
interesses da politica religiosa dominante e os da classe feudal.

Reconheciam os clérigos que o estabelecimento da congregacao de
Cluny sob a autoridade pontificia, com um lucido e pratico esquema
ecumeénico, acompanhado de convenientes reformas eclesiasticas
internas, contribuiria sobremodo para o fortalecimento do papado. E a
clUria romana converteu-se em Unico centro capacitado de desempenhar
o papel de organizador e unificador das forcas dispersas da classe
feudal dominante.

Todas essas promocoes religiosas se constituiram em tentativas
politicas dos papas da alta Idade Média, esses Césares vestidos com
habitos de supremo sacerdote, como os classificou o historiador alemao

W. Norden (91). Foram elas, outrossim, indicios da importancia
adquirida pela curia pontificia, o centro representativo do catolicismo
na Europa.

O ecumenismo papal nao se limitou apenas a Europa Ocidental.

O grande dissabor a empanar os pontificios sonhos de absolutismo
residia na auséncia dos catolicos bizantinos.

Nos momentos do mais grave recrudescimento da luta social no
Ocidente, o catolicismo, organizacao feudal potentissima e
centralizadora, detentor de riquezas enormes, lanca sua maxima
tentativa ecuménica no intuito de liquidar a independéncia da igreja
grego-ortodoxa do Oriente.

Paralelamente - porque mno catolicismo todos os seus
empreendimentos visam um objetivo supremo, qual seja, o seu
absolutismo - paralelamente aos movimentos das peregrinacoes e as
expedicoes bélicas retro mencionadas, surgiram os primeiros bosquejos
do plano destinado a organizar uma campanha para conquistar o
Oriente. Deste plano, Gregorio VII também € o arauto, cuja preocupacao
consistia primeiramente em colocar a igreja ortodoxa sob o dominio da
sé romana e, em seguida, submeter o proprio Império Bizantino.



A concretizacao desse esquema significava ampliar em muitissimo
as fontes matérias do catolicismo e facilitar-lhe a implantacao de um
vasto Sacro Império Romano, o seu magno sonho universalista.

Gregorio VII € um dos mais sagazes pontifices do catolicismo
romano.

Sua argucia levou-o a aproveitar-se das transformacées no
panorama internacional ocorridas no principio do ultimo quartel do
século XI e que, alias, repercutiram em extremo desfavoraveis contra
Bizancio, cujas bases territoriais se localizavam nos Balcas e na Asia
Menor. Enquanto essas possessoes se tornavam inseguras, as cidades
bizantinas, particularmente Constantinopla, desempenhavam
importante papel no comércio mediterraneo por concentrarem
importantissimas riquezas. Poucos anos antes, os dominios de Bizancio
sofreram ataques das tribos nomades da raca turca que se
assenhorearam de vastas superficies da Europa Oriental,
compreendidas entre as margens do Baixo Danubio e do Dnieper, e
devastaram a Bulgaria, a Mecedonia e a Tracia, atingindo Adrianoépolis
e ameacando a propria capital Constantinopla.

Cessadas estas incursdes, outros noéomades das estepes, os
oguztorkas e os polovets, repetiram as arremetidas invasoras, deixando
o império em sobressaltos por longos anos.

O panico, porém, apoderou-se de Bizancio quando outras tribos
nomades dos turcos, os seléucidas, baixaram da Asia Central,
apoderaram-se das regioes sulinas do Mar Caspio, do Ira Ocidental e
Central, da Mesopotamia, de Bagda (a capital do poderoso califato dos
abasidas), invadiram a Arménia e incursionaram sobre a Capadocia e a
Frigia.

E, do seu trono, o papa olhava tudo isso!

Bizancio nao pode conter essas arremetidas. Enfraqueceram-na as
incursoes anteriores e faltou capacidade de pronta recuperacdo como
resultado do descalabro moral a corroer a politica de sua luxuosa corte.

Nessa fase derradeira do século XI, enquanto metade do Império
Bizantino caira em poder dos seléucidas, a outra parte afundou-se na
anarquia absoluta, fracionando-se em dominios feudais semi-
independentes.

O papa, que tudo observava, sentiu haver chegado o momento
oportuno de dar o seu bote. Parecia-lhe presa facil essa Bizancio
enfraquecida pelas lutas contra os seléucidas e anémica pelas
desordens internas.

Ladino e manhoso, inicialmente, recorreu aos meios diplomaticos.
Em 1073, comecou negociacoes com Miguel VII Ducas para “renovar a
antiga concordia, estabelecida por Deus mesmo” — conforme sua carta
ao Imperador bizantino — “e a amizade entre as igrejas de Roma e de



Constantinopla”. Revelava-lhe, bem assim, o seu desejo de impor
Bizancio a uniao das igrejas em condicoes de total sujeicao da igreja
grega a de Roma.

Frustradas as iniciativas diplomaticas, o pontifice idealizou aplicar
a violéncia por meio de expedicoes armadas.

E, ocultando os seus reais propositos, apresentou o seu plano
ecumeénico: organizar uma campanha militar contra Bizancio com o
intento de defender a fé crista e ajudar os gregos em sua luta contra os
seléucidas muculmanos.

Sobre esse assunto, em 1074, remeteu cartas ao conde Guilherme
I, da Borgonha, ao Imperador Henrique IV, a condessa Matilde de
Toscana. Conclamou “todos os fiéis de Sao Pedro” a que tomassem as
armas na guerra contra o Oriente. “Lutai com denodo” — clamava o
pontifice — “para encontrardes a gloria celestial, mui superior a todas as
vossas esperancas. Tereis a rara oportunidade de conseguir a bem-
aventuranca eterna por meio de um pequeno sacrificio”.

Em fins desse ano, Henrique IV, no atendimento das solicitacoes
pontificias, reunira um exército superior a cinquenta mil homens. Essa
milicia tdo grande correspondia a expectativa de Gregorio VII, disposto
mesmo a ir pessoalmente comanda-la.

Naqueles tempos de fanatismo supersticioso, essas manifestacoes
acenderam um entusiasmo inusitado. O pobre povo nao podia perceber
que o motivo da defesa da fé crista era usado em propaganda intensa
para encobrir as verdadeiras intencoes pontificias. Os motivos religiosos
invocados com tamanha eloqiiéncia nas conclamacoes do papa nao
interessavam em nada as idéias ecuménicas desse politico eclesiastico.

A correspondéncia de Gregorio VII demonstra como ele considerava
desnecessario e inoportuno insistir sobre as diferencas ideologicas entre
a religido catdlica e a muculmana. Interessava-lhe exclusivamente a
concretizacao dos seus interesses politicos.

*kk

Repete-se a Historia! Decorridos nove séculos, ao recrudescer o
ecumenismo romanista, Paulo VI, na Declaracao “Nostra Aetate”, de 28
de outubro de 1965, insiste para que ninguém se aflija sobre os
conceitos divergentes entre as varias crencas, mas através da
colaboracdo com os seguidores de outras religides. “Os seus filhos...
reconhecam, mantenham e desenvolvam os bens espirituais e morais...
que entre eles se encontram”.

E, relativamente aos muculmanos, nessa mesma Declaracao,
ressalta: “Embora no decorrer dos séculos tenham surgido nao poucas
dissensoboes e inimizades entre cristdos e muculmanos, o sacrossanto
concilio [refere-se ao Vaticano II] exorta a todos a que, esquecidos os



acontecimentos passados, sinceramente ponham em pratica a mutua
compreensao”.

Palavras altissonantes que demonstram a adocao da tatica
gregoriana.

Em 1076, em sua carta dirigida ao rei Nacir, da Mauritania,
manifestava Gregorio VII, com toda a franqueza: “Tanto nés, como vos,
cremos no mesmo Deus, se bem que de modo distinto, todos noés
adoramos igualmente a Deus e glorificamos diariamente o Criador
celestial e o condutor deste mundo”.

Cotejem-se estas palavras de Gregorio VII com estas outras de
Paulo VI: “Quanto aos muculmanos, a igreja igualmente os vé com
carinho, porque adoram a um unico Deus, vivo e subsistente,
misericordioso e onipotente, criador do céu e da terra, que falou aos
homens. A Seus secretos preceitos esforcam-se por se submeter de toda
a alma, como a Deus se submeteu Abrado, a quem a crenca
muculmana se refere com agrado”.

Este confronto faz-se necessario nesta época em que se repetem as
artimanhas romanistas para se evidenciar os reais objetivos
ecumenistas. “Roma semper eadem!”

Nem Paulo VI consegue encobrir a identidade de propoésitos com o
seu antecessor, de vez que o menciona em nota de rodapé para
evidencia-la.

sekk

Fazer a igreja grega entrar em Orbita romanista a fim de se
apoderar de suas riquezas e ampliar a esfera de influéncia pontificia por
conta de Bizancio, foi o imediato e verdadeiro proposito de Gregorio VII.
Em suas cartas, cinicamente afirmava que “havia desejado sacrificar a
sua vida em favor dos gregos, seus irmaos de ultramar”.

Norteava-o outro objetivo! Importavam-lhe os “irmaos” na medida
que pudessem saciar seu sadismo de dominio. Seu anelo era realizar a
uniao das igrejas para que, sob o seu tacdo, apoderar-se também das
riquezas da igreja ortodoxa.

O comércio com o Oriente aliciava sua cupidez.

Consideraveis eram as demandas de mercadorias orientais, pois a
industria na Europa Ocidental encontrava-se pouco desenvolvida e nao
poda saciar os crescentes reclamos do conforto clerical e da luxuosa
liturgia romana: utensilios, artigos de arte, unglientos, perfumes,
esséncias, incenso. O escritor R. S. Lopes, investigador da Historia da
Economia, em seu artigo “Le Facteur économique dans la politique
africaine des papes”, publicado em 1947, na “Revue Historique’,
observa, em conclusao, que a politica de Gregorio VII fixou-se por
interesses materiais.



Os “piedosos” clamores de Gregorio VII aos “fieis de Sao Pedro?,
formulados em 1074, de fato, significaram uma premissa das futuras
Cruzadas!

Nao pode este papa concretizar seus planos. Por muito tempo,
assuntos ocidentais desviaram a sua atencao de Bizancio.

Com a derrota de Miguel VII, em 1078, Bizancio transformara-se
novamente em cenario de lutas entre os partidos feudais. Essa
circunstancia agucou outra vez a cobica ecuménica do pontifice
romano, que nao teve duvidas em utilizar-se dos préstimos de Roberto
Guiscard. Este invadiu as possessoes italianas do Império Bizantino
apos haver, no verao de 1080, recebido a béncao papal como penhor de
éxito de sua campanha.

Ativamente, outrossim, participou o papa dessa guerra, porquanto
exigiu do clero da Italia Meridional chamasse os senhores feudais
bancarroteados a fim de participarem das expedicoes empreendidas por
Guiscard, prometendo aos seus participes a “absolvicdo dos seus
pecados”.

Em 1081, os normandos penetraram em territorio da peninsula
balcanica, sitiaram e tomaram a fortaleza maritima de Durazzo, no
Epiro, e penetraram no interior do pais. Os habitantes de cada lugar
conquistado foram movidos pela forca a se converterem ao catolicismo
romano para gaudio de Gregorio VII, que aplaudiu o éxito dos seus
vassalos e felicitava o chefe dos normandos pelo triunfo, sem deixar,
contudo, de recomendar-lhe ser a principal causa da vitéria a protecao
de Sao Pedro.

Prelibava as alegrias de novas conquistas no Oriente quando, para
sua frustracdo, viu-se na contingéncia de lutar contra o Imperador
Henrique IV a fim de nao perder grande parte dos seus suditos
ocidentais.

Os propositos de Gregorio VII foram reavivados na derradeira
década do século XI, com amplitude maxima por seu segundo sucessor,
o papa Urbano II (1088-1089). Os olhares cobicosos deste outro papa
“ecuménico” iam além de Bizancio e se concentravam sobre toda a costa
oriental do Mediterraneo. E valeu-se de muitos recursos de aspecto
demagogico-religioso!

No declinar do século XI, a situacao social da Europa “Crista”
havia se agravado com todos os problemas e anseios da massa
esmagada pelo feudalismo. Intensamente, movida pelo fanatismo
histérico, avolumava-se a inclinacao popular para o ascetismo. A
sensacao de inseguranca quanto ao futuro apoderava-se em escala
acrescente dos senhores feudais, sobretudo eclesiasticos, porque a
situacao economica do povo explorado atingia os paroxismos da
miséria.



Porventura, os clérigos entregariam ao povo as suas propriedades?

De maneira alguma! Constituia-se-lhes em sobressaltos a ameaca
de serem forcados a isso por alguma sublevacao.

Nesta conjuntura, foi que surgiu a idéia das CRUZADAS. Viriam
arregimentar em seus “exércitos sagrados” o povo e os cavaleiros
empobrecidos e dilatar, ecumenicamente, as possessoes do papado!

.00o0.

CAPITULO 13

PAUSA PARA
ESPANCAR UMA MENTIRA!

QUANDO ESTUDANTE, ensinaram-me que as oito “santas”

Cruzadas, acontecidas de 1096 a 1270, procederam da grande
religiosidade dos povos da Europa Ocidental. Constituiram-se, de
acordo com aqueles informes cedicos, em verdadeira campanha para
arrebatar dos muculmanos a cidade de Jerusalém, o “santo sepulcro”,
os “santos lugares” da Palestina.

Como reminiscéncia dessa guerra religiosa e no afa de continuar
alimentando os “fiéis” com aquelas piedosas e falsas informacoes, existe
a “Irmandade da Terra Santa”, da qual também fiz parte. Mediante o
pagamento de determinada taxa e o compromisso de rezar pela
conquista daqueles “lugares sagrados”, oferece aos seus associados um
rosario bento pelo papa e um punhadinho de terra por onde andou
Jesus.

Os compéndios de Historia Universal adotados nos ginasios,
desgracadamente poluidos pelo clero, atribuem, ainda hoje, a exaltacao
religiosa o fator preponderante das Cruzadas.

O caminho exato, porém, de se abordar cientificamente ao
problema da origem desse movimento bélico-religioso € bem outro!

Afinal, as recentes investigacoes de especialistas permitem dissipar
a fantastica mentira em que foram envolvidas as Cruzadas. O
orientalista francés Claude Cahen, por exemplo, demonstrou que os
seléucidas e os arabes, seus antecessores, nao foram intolerantes e que
a situacao religiosa das populacoes cristas da Siria, da Palestina e da
Asia Menor nada sofreu com o seu dominio. Neste periodo, em



Antioquia, sempre permaneceu a sede do patriarca ortodoxo, bem como
em Jerusalém.

Além de nao haver nenhum opressdo religiosa por parte dos
seléucidas, positivamente, a sua presenca pos termo as perseguicoes
movidas pela igreja bizantina contra a populacao crista que professava
os credos monofisita, nestoriano, copta, etc. E significativo, ainda o fato
de que os habitantes dos paises situados no leste do Mediterraneo
jamais solicitaram protecao alguma, nem do Ocidente e nem de
Bizancio, contra perseguicoes atribuidas a eles.

Os peregrinos ocidentais podiam, como anteriormente, visitar
Jerusalém sem sofrer ofensa alguma por parte dos governadores
seléucidas e mantinham resguardado e intacto o lugar vazio que os
cristdos denominavam de “santo sepulcro”.

As narracoes sobre martirios de cristdos orientais ocasionados
pelos muculmanos ao tempo dos seléucidas e sobre as dificuldades
impostas aos peregrinos sdao meras invencoes dos clérigos interessados
em fanatizar as massas, como aconteceu com o bispo Guilherme de Tiro
em sua Historia das Cruzadas.

O catolicismo romano nao suporta nenhum exame, nem
superficial, a luz da verdade histérica! Sua presenca na Historia é cheia
de miasmas!

Intencionalmente €& que divulgaram essas lendas sobre as
atrocidades cometidas contras os cristdos no intento puramente politico
de promover, com esse estratagema, a incorporacdo de contingentes
militares para a “defesa” dos lugares “sagrados” “ameacados” pelos
infiéis.

Desde Gregorio VII cristalizou-se no papado a intencao ecuménica
de subjugar a igreja grega ortodoxa. Os seus sucessores, que nao se
descuraram desse propoésito, viram na presenca dos seléucidas um
ensejo incomum para acender no Ocidente o 6dio religioso contra os
“infiéis”.

Recorreram, para convencer as massas sobre a necessidade de
uma “guerra santa” contra os muculmanos, a todos os artificios de
propaganda, maxime a divulgacdo de muitas lendas adornadas de
pormenores fantasticos sobre perseguicoes aos cristdaos, sobre
profanacoes de templos e sobre hostilidades aos peregrinos.

Historiadores da responsabilidade de L. Brayer, W. Stenvenson, W.
Nordeau esclarecem que, com o enfraquecimento bizantino por causa
das invasdes dos seléucidas, se apresentou uma excepcional
oportunidade para o papado pleitear a concretizacao do seu plano
ecuménico sobre o Oriente. Esclarecem, outrossim, que, nesse intento
supremo de anexar a sua jurisdicdo o catolicismo oriental, somente



podia contar com seus suditos ocidentais se motivados por uma forte
impressao de fanatismo religioso.

Eis a grande verdade: Sob a desonesta propaganda de “libertacao
do sepulcro do Senhor” e sob o lema “Deus o quer”, Urbano II, em 1095,
deflagrou a “guerra ecuménica” e outros papas, outras campanhas
idénticas, que adotaram o nome de “Santas Cruzadas”.

.00o0.

CAPITULO 14

ECUMENISMO,
INOCENCIO III E A QUARTA
CRUZADA, O CRIME DE
PIRATARIA INTERNACIONAL

ALHEIO AO AMBITO DESTE LIVRO o exame da historia de

todas as Cruzadas, focaremos, de modo especial, a quarta por se
estampar nela, e bem ao vivo, a verdadeira finalidade daqueles “santos”
movimentos bélicos.

E nesta Quarta Cruzada, concluida com a derrota e a ruina de
Bizancio, e, consequentemente, com a formacdo do “Santo” Império
Latino, que se manifestaram, em surpreendente evidéncia, os objetivos
de expoliacao nutridos pelo catolicismo romano.

Ligada a esta Cruzada, encontra-se a figura do papa Inocéncio III
que resume uma €época inteira de historia pontificia. Descendente de
uma familia influente, a dos Conde Segni, elevou-se ao trono com 37
anos, quando era o cardeal mais jovem do sacro colégio. Politico finorio,
possuidor de vasta cultura, diplomata maleabilissimo, assimilou
poderosamente as teorias teocraticas de Gregorio VII e guindou o
papado as culminancias do poderio. Introduziu no direito eclesiastico e
pos em pratica, com toda a energia do seu carater autoritario, a
doutrina da superioridade do poder clerical sobre os demais poderes e
do direito dos papas no sentido de disporem da coroa dos reis.

Sabia dosar de violéncia ou de compreensao as suas atitudes na
conformidade das circunstancias.



Sanguinario, comprava a cabeca dos seus adversarios a peso de
ouro e incrementou ao maximo os instrumentos da Inquisicdo, que,
com as Cruzadas, se transformou em eficaz recurso na implantacado da
idéia imperial do papado. Sua influéncia terrificava ao ponto de, apds a
sua morte, surgir uma lenda segundo a qual a alma perversa e inquieta
do papa falecido tornara a terra envolta nas chamas do inferno e,
perseguida pelas varadas de um demonio, clamava em grandes brados
pelo perdao as vitimas de suas truculéncias.

Maleavel no jogo de sua politica, condescendia até ao sacrificio dos
seus principios doutrinarios. Certa feita, na Palestina, muculmanos
convertidos ao catolicismo apresentaram-se calmamente a fonte
batismal com as quatro mulheres que o Alcordao lhes permitia.
Perguntaram-lhe: “Podem fazer-se cristdos?” Para escusar-se, lembrou-
se de Abrado e dos outros patriarcas que, sob as vistas de Jeova, nao
viviam diferentemente dos turcos. “O proprio Evangelho” — esclareceu
Inocéncio — “nado contém pagina em que a poligamia seja expressamente
proibida. E, desde que parece que os pagaos, segundo as leis do seu
culto, tém o direito de possuir varias mulheres, podem conserva-las, a
exemplo dos patriarcas, ainda depois da sua conversdo ao
Cristianismo”.

A atuacao deste politico feudal cingido da tiara deixou-se orientar
exclusivamente pelo ideal de estabelecer um Império Universal sob a
lideranca do papa e, por isso, viveu segundo o principio de que nada do
que se passa no mundo deve escapar ao olhar e ao poder do pontifice
romano. Enquadrada naquela ambiéncia medieval, a filosofia politica do
ecumenismo recrudescera e lhe dera lastro na opinido publica. “Basta
um homem s6 para governar o mundo”, exprimia-se a mentalidade
contemporanea.

Centro internacional do sistema feudal, o papado, que sempre
alimentou tendéncias “universalistas”, aproveitou-se dessa disposicao
reinante e deu expansao aos seus projetos revestidos de uma maior
envergadura.

O objetivo principal de Inocéncio Il foi sustentar, por meio das
fogueiras inquisitoriais a supremacia do papado no mundo feudal do
Ocidente e estabelecé-la no Oriente.

Para efetivar este projeto, dirigiu-se simultaneamente ao Imperador
Aleixo III Angelo e ao patriarca de Constantinopla, por meio de cartas,
onde a ameaca estava habilmente combinada com a suplica e as
promessas de grandes vantagens.

Ambos responderam pondo em duvida as suas afirmacoes sobre a
primazia da igreja romana. Sugeriram-lhe, todavia, como demonstracao
da sua boa vontade, entregar-se a decisao a um concilio ecuménico. O
papa acolheu esta proposta com muito jubilo e mostrou-se pronto a



efetivacao. Nao puderam entender-se, porém, quando se tratou de fixar
o lugar de sua celebracao. Inocéncio insistia que fosse na Italia; Aleixo,
na Grécia.

Mas, com relacao aos seus planos ecuménicos para o Oriente,
serviu-se, sobretudo, da Cruzada como instrumento. “As trombetas que
conclamavam a guerra santa contra os pagaos muculmanos, nos
tempos de Inocéncio III, soaram mais potentes e mais insistentes do que

em tempos de qualquer seu antecessor”, observa B. Kugler (92).

Para organizar esta Cruzada, estabeleceu medidas praticas a fim
de arrecadar numerario suficiente, pois nao lhe bastava o dizimo geral
da catolicidade, superior, naquele tempo, ao triplo das rendas da coroa
da Franca. Fixou, nessa conformidade, a taxa de 40% sobre todos os
bens dos mosteiros e das igrejas e sobre as suas habituais
arrecadacoes. E para que os clérigos e os frades cumprissem essas
determinacoes, apelava-lhes com veeméncia, vergastando-lhes, com
mordacidade, a proverbial avareza: “Onde estdao as vossas obras? Os
leigos vos acusam de malbaratardes os bens de Cristo em companhia de
boémios e mulheres e de gastardes enormes somas na manutencao de
falcoes e caes de caca”.

Além disso, todos os “bons catolicos” deviam contribuir na medida
de suas possibilidades, coletando-se suas esmolas em caixas
apropriadas instaladas em todas as igrejas.

Somas fabulosas foram encaminhadas aos tesouro pontificio para
a solvéncia dos gastos com os exércitos cruzados. Em verdade, porém,
essas somas afluidas a Roma, frequentemente foram utilizadas para
fins mui diversos. Inocéncio III, afinal, prometeu dar 10% de toda essa
arrecadacao fantastica para a obra da “guerra santa”.

Concomitantemente, desenvolveu-se uma vasta atividade
diplomatica. Enviou a Franca o cardeal Pedro de Capua, na época em
que Felipe II Augusto guerreava contra Ricardo Coracdo de Ledo, da
Inglaterra, o que se constituia em sério impedimento a participacao dos
franceses e ingleses na Cruzada auspiciada pelo papa. O cardeal
Estevao, como legado, foi enviado a Veneza, o iinico Estado do Ocidente
capaz de assegurar o transporte maritimo do futuro “exército de Cristo”.

De toda a volumosa atividade do chefe romano, destaca-se a sua
mensagem ao Imperador Aleixo III com a exigéncia de reunir um
exército para a libertacao da “terra santa”. Inocéncio III procurava
angariar de Bizancio nao apenas a sua participacao na Cruzada. Visava
muito além. Se Aleixo III aderisse ja era o primeiro passo para subjugar
a igreja grego-ortodoxa.

A uniado das igrejas! Era este um velho sonho dos pontifices
romanos avidos de se apoderarem das riquezas da igreja bizantina. A
bem da verdade e para tristeza sua, jamais puderam realizar este



sonho, porquanto os orientais nunca reconheceram no bispo de Roma o
detentor de uma primazia especial.

Nessa mensagem a Aleixo III, o papa ndo se limitou a exortacoes
“paternais” e a citacoes evangélicas. Ela continha uma oculta ameaca.
O papa aludia a uma possivel intervencao contra Bizancio por parte de
determinadas forcas do Ocidente, na hipotese de Constantinopla
recusar as exigéncias da sé romana.

E patente que uma ameaca desse porte, feita no instante em que
Inocéncio III punha em marcha de execucao os planos para a Cruzada,
demonstrava uma relacao direta entre esses planos e a politica anti-
bizantina do papado. Verdade inconteste € que, desde os inicios dos
preparativos da Cruzada, amadurecia na mente de Inocéncio III o
designio de dirigir contra Bizancio as forcas do Ocidente feudal. Sentia
as possibilidades sempre crescentes de realizar o intento de implantar o
catolicismo romano no Oriente, a partir de Bizancio. Por isso,
apressava-se em aproveitar as circunstancias favoraveis para ativar a
sua politica anti-bizantina.

Nao obstante, nem o jogo diplomatico de Inocéncio III, nem as suas
exortacoes e ameacas surtiram efeito. Constantinopla rechacou suas
pretensoes. Essa posicao de Bizancio fustigou ainda mais os apetites da
cuUria romana e, em 1198, comecou a apertar o laco, cujo desfecho deu-
se em 1204.

A Historia nos revela, contrariando todos os embustes, que o
antagonismo entre o papado e Bizancio, oriundo da politica
expansionista dos pontifices romanos, foi a causa primeira da mudanca
de rumos da Quarta Cruzada.

Pormenorizemos os fatos a luz da responsabilidade de
historiadores objetivos e sensatos.

Uma avalanche de campanhas foi lancada para fanatizar ainda
mais o povo em prol da nova Cruzada.

Muitos sacerdotes percorriam as cidades e as aldeias,
conclamando o povo para a “guerra santa”. A ignorancia popular
facilitou-lhes, na exaltacao fanatica, a auréola de “homens de Deus”,
com a faculdade de fazer milagres e curar enfermos. Dos burros em
que, habitualmente montavam os padres milagreiros, o povo devoto
arrancava pélos para fazer cha...

Muitos nobres feudais aderiram a Cruzada movidos pelo receio dos
seus adversarios e impelidos pelas circunstancias politicas. O desejo de
preservar os seus latifundios e a cobica de adquirir outros em regioes
orientais moveram outros tantos a engrossar o movimento.

Muitos cavaleiros arruinados decidiram participar em sua
expectativa de se livrarem da pobreza. E camponeses em massa se



alistaram nao s6 para obterem perdao dos seus pecados, mas na
esperanca de algum quinhao apreciavel.

Veneza se sentia embargada em sua ganancia sobre Bizancio e
decidiu colocar sua frota maritima a disposicao de Inocéncio III.
Propuseram os venezianos transportar 4.500 cavaleiros e igual numero
de cavalos, 9.000 escudeiros e 20.000 soldados de infantaria. E, “por
amor a Deus”, dispuseram-se ainda, armar, a sua propria conta, 50
galeras. Aliaram-se os dois gananciosos € urdiram o seu plano para se
atirarem, quais abutres, sobre a sua vitima comum.

A curia romana e Veneza firmaram um acordo, ratificado de bom
grado por Inocéncio III, aos 8 de maio de 1201. Um convénio ambiguo!
Ardiloso! Nao havia nele sequer a indicacdo do lugar para onde
deveriam ser conduzidos os cruzados transportados pela frota
veneziana. Aqueles contra quem se empreendia a campanha figuravam
no texto com a designacdo genérica de “inimigos” e “infiéis”, pois
maldosamente os seus redatores evitavam qualificar, identificar e
especificar quais eram esses “inimigos”. E evidente que os participantes
da Cruzada nao podiam perceber esses ardis.

“Roma semper eadem!” Ela jamais muda a sua tatica que se
distingue pela mentira em todas as suas modalidades. Desde a
subserviéncia até o embuste! Desde o sorriso fingido até a restricao
mental!

As ambiguas clausulas desse convénio de 1201 ofereciam
excelentes oportunidades para a realizacao dos objetivos ecuménicos do
papa e para a satisfacdo da cupidez veneziana. Além de subjugar a
igreja ortodoxa a sua tiara, os outros objetivos do papado nesta
Cruzada coincidiam com as intencodes de pilhagem dos venezianos.

Os biombos da ambiguidade sao sempre as pecas importantes na
montagem das doutrinas e das composicoes politicas do catolicismo
romano!

Cumpria também, naquela oportunidade, como, alids, sempre
acontece, salvar as aparéncias e se precaver contra possiveis
embaracos. Entdo o papa Inocéncio III, manhosamente, numa carta aos
cruzados, pedia-lhes que “nao levantassem armas contra os cristdos”.
Mas por que nao consignou esta “vontade” entre as clausulas do
acordo?

Na conformidade com a propaganda, a Cruzada deveria
encaminhar-se contra o Egito muculmano.

E ja que a Cruzada se tornara, desde a sua origem, em jogo de
conveniéncias, a escolha de Bonifacio Montferrato para seu chefe
satisfez a corte alema dos Hohenstaufen, Felipe II Augusto, da Franca, e
Felipe, da Suabia, além de garantir as pretensdes ecumeénicas de
Inocéncio IIl e a ganancia dos venezianos.



Em principios de 1202, Inocéncio III, depois de ver suas
arremetidas diplomaticas serem inuteis diante da firmeza de Aleixo III
em nao concordar com a unido das igrejas, firmou um acordo secreto
com Bonifacio Montferrato no sentido de ser esta Cruzada utilizada
contra o Império Bizantino.

E, na primavera desse ano de 1202, época em que as tropas dos
cruzados provenientes da Franca, da Alemanha e da Italia se reuniam
em Veneza para o embarque, selou-se a corrente de combinacoes
forjadas pelos artifices da Quarta Cruzada. O pontificado romano é
quem dava consisténcia soélida a todos os elos dessa cadeia de
interesses.

No outono de 1202 comecou a execucao dos objetivos ocultos ou
manifestos dos organizadores e dos lideres dessa expedicao.

O papel decisivo nos acontecimentos proximos foi desempenhado
por Veneza. As tropas dos “soldados da cruz”, no verao de 1202, foram
aquarteladas na quase despovoada ilha de Lido. Ai as autoridades locais
puseram-nas em uma situacado incomoda, com a evidente deliberacao
de fazé-las sentirem-se dependentes do povo veneziano e, em
consequiéncia, seus subservientes. Os “cavaleiros de Cristo” tiveram de,
nessa ilha, suportar a fome provocada pela distribuicao irregular de
viveres. Em resultado da anemia, sobrevieram enfermidades e a morte
fazia seus estragos entre os menos resistentes.

Uma pequena parte dos cruzados, inconformados com a situacao
de cativos de Veneza e desejando evitar males piores no futuro, fugiu da
ilha, retornando aos seus respectivos paises com o risco de suas
cabecas.

Pretextando falta de recursos porque a Republica de Sao Marcos
nao enviava as somas anteriormente estipuladas, os venezianos
cancelaram de vez o abastecimento da ilha onde estavam praticamente
encarcerados os cruzados, cuja situacdo causava graves preocupacoes
na Italia, na Franca e na Alemanha.

Os venezianos gananciosos viram chegada a hora azada para a
extorsao.

E nas sombras se esgueirava o papa Inocéncio IIl porque a sua
parte na transacao era imensa.

Bonifacio Montferrato, o chefe da Quarta Cruzada, assinalou a sua
presenca, tentando uma solucao enquanto os milhares de cruzados ja
se desesperavam.

E os venezianos, através do doge Henrique Dandolo, propuseram
um acordo: Deveriam os cruzados ajudar Veneza a conquistar a cidade
de Zara, na Dalmacia, sobre a costa oriental do Mar Adriatico.

Naqueles tempos, Zara pertencia a Hungria, rival de Veneza no
controle da costa dalmatica e, ha tempos, se constituia num embargo



para os venezianos, pois os corsarios, ocultos nesse porto, prejudicavam
mormente o comércio de Veneza no Adriatico. Poder destrocar esse
“ninho de piratas” era uma operacao mui tentadora para a oligarquia
patricia. E nem lhes importava que o proprio rei hungaro estivesse ao
lado da Cruzada! Uma traicdo a mais, uma traicdo a menos... E ndo era
a traicao a inspiradora da Cruzada?

Montferrato julgou admissivel e perfeitamente compativel com a
“obra da libertacao da terra santa”. Entdo, o nonagenario Henrique
Dandolo, duque de Veneza, assumiu o comando supremo da Cruzada e
dirigiu sua frota na operacao contra Zara.

Alguns dos integrantes da Cruzada pertencentes as classes pobres,
ao verificarem que os verdadeiros objetivos da expedicao eram bem
diversos dos apregoados pelos eclesiasticos, abandonaram a corporacao
e regressaram aos seus lares, donde foram arrancados posteriormente,
e, como hereges, levados as fogueiras da “santa inquisicao” de Inocéncio
I1I.

Diante das pessoas escandalizadas com a transformacao da
Cruzada em instrumento da politica veneziana, o papa se demonstrava
farisaicamente apreensivo. Veneza reclamava o pagamento de um débito
de 34.000 marcos, quantia nao excessiva para os cofres da curia
romana. Se, realmente, o pontifice fosse contrario a essa nova manobra
da Cruzada, teria saldado isso e tomado medidas bem outras para
impedir a conquista de Zara, cidade crista. Além disso, proclamava
Inocéncio III: “E mais perdoavel expiar um pequeno mal por meio de
uma grande obra do que, deixando sem cumprir o voto da cruzada,
regressar a sua patria como pecadores ignominiosos”.

Para “sua santidade”, o ataque traicoeiro contra Zara constituia-se
em pequeno mall!ll

A frota dos cruzados — mais de 70 galeras e 150 navios de carga —
abriu o combate contra Zara que, aos 24 de novembro de 1202, apos
resistir cinco dias, se rendeu as espadas, flechas e lancas dos
“guerreiros de Cristo”.

Os cruzados consumaram enorme morticinio, destruiram
numerosos edificios, apoderaram-se das riquezas da cidade e
saquearam as igrejas. Obra perfeita e digna dos piratas do papal!

Eis o primeiro triunfo alcancado pela Quarta Cruzada: A tomada
de uma cidade crista da Dalmacia, cruentada pelas espadas ungidas
com a béncao de Inocéncio III.

Hodiernamente, o Vaticano vive em sobressaltos porque os seus
embustes nao conseguem encobrir a verdade dos fatos vergonhosos
praticados pelo catolicismo.

Aconteceu, naquela época, o que era de se esperar mesmo. A sé€
romana, “indignada”, dirigiu uma mensagem aos cruzados. O hipocrita



Inocéncio III expressava o seu “infinito pesar” por haverem os cruzados
feito correr sangue “irmao” e infringido sua proibicao de agredir terras
cristds. A manifestacdo do “pesar” pontificio limitou-se a essas
expressoes protocolares. E perdoou os “pecados” dos cavaleiros da
Cruzada, alegando diversas justificativas.

Ao mencionar esse fato, lembro-me de que certa ocasidao, apos
haver eu comandado a destruicao de um templo evangélico, o prelado
mandante deu-me um grande abraco e manifestou-me seus parabéns
com palavras enternecidas. E, logo em seguida, externou pelas
manchetes dos jornais os seus sentimentos de pesar e de desaprovacao
pelo sucedido...

Dai por diante, os auténticos objetivos da Cruzada, até entao
ocultos, comecaram a se manifestar com mais nitidez.

Nesta altura dos acontecimentos, entra em cena o principe Aleixo,
herdeiro do trono bizantino, ocupado, indevidamente, por Aleixo III.

O principe pretendente dispds-se perante Inocéncio III, caso o
pontifice patrocinasse sua instalacdo no trono, promover a uniao das
igrejas, cujas demarches fracassaram inteiramente pela indisposicao de
Aleixo III.

E, em nome da justica, os chefes da Cruzada desviaram
novamente o seu roteiro e assestaram o seu poderio bélico contra a
capital crista de Bizancio.

Os trés interessados no caso — Veneza a olhar a opuléncia
bizantina, o principe Aleixo a desejar a coroa do Império Oriental e o
papa Inocéncio III a ambicionar a unido ecuménica das igrejas que lhe
subjugaria os catolicos gregos e o fausto magnificente dos seus templos
— sonhavam com o éxito do empreendimento e, por isso, ambos
firmaram novo convénio, assinado também por muitos bispos, dentre os
quais, o de Soisson, o de Trois e o de Halberstadt.

Desde ha muito que os peregrinos do santo sepulcro e os cruzados
anteriores se tornaram o terror de Bizancio. Ao tempo de Godofredo de
Bulhoes e Frederico Barbaroxa, esses “devotos” bandidos entraram em
Constantinopla saqueando igrejas e conventos, incendiando e matando.

A curia romana, nos intervalos das “guerras sagradas” se
encarregava de responsabilizar o Império Bizantino pelos fracassos das
Cruzadas anteriores, criando uma verdadeira “desconfianca tradicional”
contra Constantinopla. No transcurso do século XII, a curia romana
avivou no Ocidente a exacerbacao religiosa contra os gregos, no intuito
de fortalecer os projetos do papado sobre Bizancio.

Enquanto advertia as massas participantes da Cruzada que
deveriam respeitar os cristaos orientais, Inocéncio Il insuflava nos seus
circulos dirigentes a “necessidade” de ser a guerra levada tanto contra



os “infiéis”, como contra os “hereges” e contra aqueles que nao queriam
submeter-se a sé romana.
No conceito pontificio, os que se recusassem a aceitar esta sujeicao

eram “piores do que os sarracenos”, conforme observa P. Tropp (93).

Toda esta propagada eclesiastica que indispunha os catolicos
ocidentais contra Bizancio estava apta a produzir os seus frutos.

Em fins de maio de 1203, os cruzados dobraram o Peloponeso. E,
da ilha de Andros, tomaram rumo para Constantinopla.

A maquina estatal do Império desorganizada e a tensa luta social
provocada, como na Europa Ocidental, pelo feudalismo desenfreado,
nao permitiram que Bizancio oferecesse cabal resisténcia aos piedosos
bandoleiros. Aleixo III fugiu enquanto Constantinopla assistia os
horrores dos incéndios, dos latrocinios, do saque. Nem o principe
Aleixo, entronizado pelas forcas papais com o nome de Aleixo IV,
conseguiu deter essa horda infernal do romanismo. Bem ao contrario.
Suas pretensdes de colocar-se a disposicdo de Inocéncio III para
submeter-lhe a igreja ortodoxa, promoveram um inaudito
descontentamento. E, em janeiro de 1204, estalou, em Constantinopla,
uma grande sublevacao popular contra o traidor Aleixo IV.

Nesta emergéncia, a visao da enorme e rica cidade, que se estendia
diante dos cruzados, excitava-lhes com novo vigor as ambicoes.

A impoténcia de Aleixo IV o fez cair do trono. E no dia 13 de abril
de 1204, repetidos os horrores dantescos da maldade dos “devotos
guerreiros”, a capital bizantina caiu sob o poder dos cruzados.

Essa agressao recebeu inteiro beneplacito eclesiastico romano. O
ardor sadico dos cruzados, nas vésperas do assalto decisivo, alcancou
os bispos e outros clérigos, estimulantes energéticos formidaveis. Esses
sacerdotes absolviam fervorosamente e antecipadamente os pecados
dos participantes da futura investida, fortalecendo-lhes a conviccao de
que a conquista da capital crista-ortodoxa era uma obra justa e grata a
Deus.

Assim “dopados”, os “guerreiros de Cristo” invadiram os palacios,
as igrejas, os depoésitos comerciais, saqueando as casas, destruindo
inapreciaveis monumentos de arte, incendiando tudo. Trés dias
duraram os selvagens excessos dos cruzados pontificios.

Diante dos saques, assassinatos, violacoes de mulheres,
incéndios... Diante dessa orgia de sangue, o contemporaneo senador
bizantino Nikita Joanito se expressava: “Nao sei como comecar € como
concluir a descricao de tudo o que praticou essa gente impia”. E
acrescentou: “Até os sarracenos foram mais misericordiosos”. E o

historiador inglés St. Runciman (94) confirma as palavras de Nikita
Joanito.



Nao se salvaram das maos avidas dos libertadores do “santo
sepulcro”, nem as igrejas e nem o0s objetos sacros que nelas se
encontravam. No seu ardor fanatico e supersticioso, nao deixaram um
“santo” inteiro. Roubaram a cabeca de Sdo Mames para presentear o
bispo de Troyes. Roubaram o braco direito de Sao Jorge e os queixos de
Sao Joao Batista para oferecé-los ao duque de Veneza. Roubaram o
esqueleto do apostolo André para mimosear o cardeal Pedro de Capua.
Roubaram uma costela e um dente do apostolo Felipe para oferecer ao
seu homonimo da Franca. Os venezianos carregaram o corpo do profeta
Simedo e os sicilianos, o de Santa Agata.

Além de carregarem estes “troféus”, “defensores da fé” atingiram o
climax da sua maldade sacrilega com o saque da catedral de Santa
Sofia.

Os saqueadores embatinados nao se inferiorizaram diante dos
bandidos cobertos com a armadura de cavaleiros. Os padres atavam a
cintura as suas batinas levantadas para terem maior agilidade nos
movimentos e corriam por toda a cidade, entre o alvoroco generalizado,
roubando as “reliquias sagradas”. Um deles foi o abade Martinho de
Lintz, que, unido a um bando de cavaleiros, saqueou o célebre convento
Pandocrator de Constantinopla.

K. Burdach (99), baseado em cronistas daqueles tempos, informa
que o bispo Conrado de Halberstadt, quando regressou a Turingia foi
precedido por um carro lotado de reliquias roubadas em
Constantinopla.

O Pe. Riant (96) salienta que os prelados romanos enumeraram
com cuidado e pormenorizadamente as “reliquias sagradas” por eles
confiscadas.

No climax da pilhagem e do latrocinio, o papa Inocéncio III, politico
astuto, sentiu que os catdlicos orientais poderiam passar a tratar os
ocidentais “com asco e repugnancia, como a caes sarnentos”. Suas
manifestacoes, nesta altura dos acontecimentos, tinham em mira
mostrar-se condoido e se credenciar simpatico diante das vitimas dos
“soldados de Cristo”!

Hipocrital

E preciso, ainda, lembrar que, na orgia destruidora, pereceram
extraordinarias obras de pintores e escultores antigos, conservadas,
durante séculos, em Constantinopla. E muitas outras foram roubadas.
Dandolo mandou que se levasse para Veneza a célebre obra do escultor
grego Lisipo, da época de Alexandre Magno, que representava uma
quadriga de bronze dourado no hipédromo de Constantinopla.
Conserva-se até hoje na catedral veneziana de Sao Marcos.



Somente na conceituacdo moral romana que o usucapiao é
atribuido para os objetos furtados! Do contrario, nesta hora de novo
aliciamento do ecumenismo pontificio, teria o Vaticano de restituir
muita coisa.

Riquissimas bibliotecas foram queimadas. A destruicao
monstruosa dos tesouros culturais acumulados no transcurso de
séculos, cometida pelos clérigos e cavaleiros cruzados causou um
incomparavel prejuizo a civilizacao européia. O conceituado bizantinista

inglés St. Runciman (97) manifesta que “anteriormente jamais havia
sido cometido um crime semelhante contra a humanidade do que este
cometido pela Quarta Cruzada”. A destruicao de Constantinopla,
efetuada sob o signo da cruz, foi um auténtico sacrilégio!

Essa Quarta Cruzada foi, outrossim, uma gigantesca estupidez
politica, sobretudo para o papado, que viu ruirem seus planos
ecumenistas e se constituir uma dificuldade imensa através dos séculos
a lhe exigir sempre malabarisnos na sua arte predileta de mentir.

Merece atencao a conduta do papa Inocéncio III que, apés haver
lamentado, por simples formalidade, o ocorrido, arrancou a mascara da
hipocrisia e declarou que a queda de Constantinopla foi “um grande
milagre de Deus” e que estava entusiasmado diante do fato de “passar o
Império Grego para os latinos como resultado de um plano divino”. O
papa encontrou uma justificativa para os cavaleiros: O saque e a ruina
da Nova Roma eram castigos celestiais para os bizantinos por se
haverem mantido afastados do catolicismo romano! O cronista Otto de
Saint Blasien escreve, com franqueza, que Deus, apos haver se vingado
justamente dos bizantinos, manifestou-lhes sua misericordia
entregando Constantinopla aos verdadeiros cristaos.

O papa exigiu sua parte no Império. “Nos desejamos que a igreja
de Constantinopla se integre, gracas aos vossos esforcos, a devota
adoracao ao pontifice romano”, escreveu Inocéncio III aos chefes da
Cruzada, apressando-os a formalizar a sujeicao da Igreja Grega a Roma.

Em resultado do “feliz” desfecho dessa Quarta Cruzada, foi
instalado o Império Latino, sendo escolhido para o seu primeiro
Imperador, aos 9 de maio de 1204, o conde Balduino IX, de Flandres. E
a escolha do primeiro patriarca catdlico romano de Constantinopla
recaiu na pessoa de Tomas Morosini.

O “Novo Constantino”, como petulantemente quis ser cognominado
Balduino de Flandres, apressou-se a informar o papa das herodicas
facanhas realizadas pelos cruzados em honra da igreja romana e em
favor da libertacao da “terra santa”. Chegou mesmo a convidar
Inocéncio III para visitar a “Nova Roma”. Sugeriu-lhe, todavia, a
convocacao de um concilio ecuménico a fim de toma-la solenemente sob
a sua protecao.



O papa julgou oportuna essa viagem porque sabia do risco que
correria em Constantinopla. A distancia, porém, tomou o novo Império
sob sua tutela e ordenou aos catodlicos o defendessem e colaborassem
com Balduino.

Planejava Balduino estender sua autoridade sobre outras regioes
bizantinas. Sua autoridade, circunscrita aos limites da capital
constantinopolitana apenas, tornava ridiculo o seu titulo de Imperador.
Precisava, nesse caso, de contar com os cruzados orientados, alias e em
boa hora, por Inocéncio III para esse fim.

Acontece, ainda, que a ganancia dos “soldados de Cristo” falava-lhe
mais alto do que os interesses ecumeénicos do pirata Inocéncio III.

Percebendo Balduino que nao poderia contar por muito tempo com
os cruzados, que certamente se desentenderiam, ainda em 1204,
empreendeu uma campanha na Macedonia e se apoderou de
Tessalonica. Deu-se, entdo, o fato de que Bonifacio, o chefe supremo
Cruzada rompeu com o “novo Constantino, o qual nao lhe satisfazia
avidez e empreendeu uma expedicao contra Adrianépolis. Os cruzados
lombardos e alemaes estavam com Bonifacio. E os franceses e
flamengos, com Balduino. Com grandes dificuldades, Dandolo,
Villehardonin e Luiz de Blois conseguiram um acordo.

Reiniciaram-se as acboes militares e atingiram a Grécia,
propagaram-se pela Asia Menor e conquistaram a Tracia. O proprio
Bonifacio submeteu a Tesalia do Norte da Grécia, a Atica, a Beécia e a
parte sul do Peloponeso, além da cidade macedonica de Tessalonica.

Outros nobres feudais receberam o seu quinhao. E houve condes
de Tebas e marqueses de Corinto...

Inocéncio III gozava do triunfo de haver subjugado a Igreja Grego-
Ortodoxal!

Efémero foi o seu gozo!

O patriarca Tomas Morosini, a quem cabia convencer os clérigos da
igreja bizantina no sentido de que aceitassem docilmente a supremacia
do pontifice romano, tornou-se um poderoso instrumento nas maos dos
venezianos para lhes satisfazer os planos comerciais e politicos.

Por essa razdao € que Inocéncio III enviou, em 1205, o cardeal
Benedito, como seu legado, a convencer o clero grego da superioridade
da igreja catolica romana e da necessidade de se converter a ela.
Dedicou-se realmente o cardeal legado a sua obra com energia,
organizando numerosos debates religiosos com aquele clero. Essas
discussoes tinham um carater abstrato e teologico, apesar de que
reuniam grandes auditorios. E, via de regra, os clérigos gregos € que
saiam vitoriosos dessas disputas. E verdade que isso acontecia pelo fato
de serem esses eclesiasticos mais cultos e por contarem com o estimulo



dos seus ouvintes absolutamente indispostos aos acenos do pontifice
romano por conhecerem na carne a crueldade de seus soldados.

Fracassou totalmente o cardeal Benedito.

Em 1213, Inocéncio IIl enviou um novo legado, o cardeal Pelagio
Albino, espanhol de origem. Como desde 1211, o trono patriarcal de
Constantinopla estava vacante, Pelagio recebeu amplas faculdades de
representante papal do Império Latino. Com medidas violetas, tentou
convencer os gregos da superioridade da igreja romana, valendo-se de
argumentos tais como as correntes que agrilhoavam os que nao se
convencessem. Recorreu a pena de morte para os mais obstinados,
expulsou os monges dos conventos e fechou inumeros templos.

Os senhores latinos, também de sua parte, demonstravam aos
seus suditos ortodoxos as boas qualidades do catolicismo romano: Os
condes e os duques, os templarios e os hospitalarios (ordens de
cavaleiros cruzados) saqueavam, sem piedade algum, os conventos
gregos vizinhos dos seus dominios, apropriando-se das suas terras.

Foram esses os meios utilizados pelo papa e seu exército para
converter os “cismaticos” a verdadeira (?) religiao! Esses meétodos,
porém, nao obtiveram resultados diferentes dos obtidos pelas anteriores
discussoes teologicas. O clero grego negava-se a entrar no sistema
hierarquico catdlico-romano e rechacava a idéia de “uniao”. Os
sacerdotes comuns preferiam exilar-se antes de se submeterem a
autoridade da curia romana. Em consequéncia, Inocéncio III se viu
obrigado a nomear sacerdotes latinos no lugar dos gregos insubmissos.
Mas os paroquianos gregos demonstravam-lhes pouca simpatia.

Apelou depois o papa, ja que todos esses recursos falharam, para
as concessoes em assuntos de rito. O Concilio de Latrdao, em 1215,
promulgou, por insisténcia de Inocéncio III, um canon especial que
aplicava o principio de uma tolerancia bastante ampla com relacao aos
ritos da igreja ortodoxa. Inutil também essa medida porque a populacao
grega do Império Latino, inclusive o clero, se negava reconhecer o papa
como chefe espiritual.

Frustraram-se os planos teocraticos de Inocéncio III, em Bizancio.

Apesar disso, os éxitos iniciais dos cruzados fizeram crescer a
ganancia do papa, que pretendeu estabelecer também o dominio do
catolicismo romano sobre os paises vizinhos de Bizancio. Em novembro
de 1204, concedeu, por intermédio de um seu legado, o titulo real da
Bulgaria a Kaloian e consagrou como primaz o arcebispo bulgaro Basilio
de Tirnovo. Iniciou também negociacdes com o clero sérvio.

A acdao ecuménica mais destacada, porém, foi a politica
empreendida pelo papa ambicioso, poucos anos depois, no intento de
“converter” também a Russia. Em outubro de 1207, Inocéncio III dirigiu
uma mensagem a todo o clero e a todos os leigos russos, exigindo que a



igreja russa se submetesse a Roma. Alegava que assim fizera a igreja
grega e “entdao nao parecera um absurdo que uma fracdo nao haja
aceitado essa unido e permaneca resistindo?” Recorreu a ameacas e
recordou os sofrimentos dos gregos, que a Russia poderia evitar
convertendo-se, em tempo, ao catolicismo romano. As pretensoes do
papado eram certamente insubsistentes e nao tiveram e nem poderiam
ter consequiiéncias mais ou menos sérias, pois o papado nao dispunha
mais de forcas reais para efetivar tdo ambiciosos designios.

O Império Latino, criado em resultado de conquista, teve uma
duracao raquitica.

Nos dominios dos latinos prosseguiu permanentemente a aguda
luta entre a populacao oprimida local e os senhores ocidentais.
Construiram estes muitas fortalezas como medida de seguranca e
sustentavam guerras ininterruptas contra os seus vizinhos: o reino da
Bulgaria, os Impérios de Nicéia e de Trebissonda e o principado do
Epiro.

Em 1222, o principe do Epiro apoderou-se do reino de
Tessalonica. Transformara-se o Império de Nicéia em um centro de
patriotismo grego e o reduto da resisténcia contra os latinos. E Miguel
Paledlogo, o imperador niceiano, em 1261, apoderou-se de
Constantinopla e dissolveu o Império Latino, cuja existéncia foi de
apenas 57 anos. Bizancio voltou a ser um Estado independente e
distante da orbita da hierocracia romana.

.00o0.

CAPITULO 15

ANGLICANISMO
E ECUMENISMO

NEM TIVERA TEMPO a curia romana de se refazer das

decepcoes provenientes dos insucessos nas tentativas por subjugar os
bizantinos e grande parte da Europa, com a Reforma do século XVI, se
lhe escapara dos tentaculos.

Nem se aliviara desse susto brutal e o catolicismo inglés se
rebelara contra a sua autoridade.

Em verdade, comecou-lhe muito aziaga a Idade Modernal!



*k%

O clero romano, avido por se manter privilegiado, nao tem
escrupulos por divulgar exéticas supersticoes e iludir o povo com as
mais inverossimeis informacodes, adulterando ignobilmente os fatos
histéricos. Com a maior sem-cerimoOnia impinge, até nas catedras das
escolas, as mais deslavadas mentiras.

Dentre as muitas delas, vem ao caso o fato do “cisma inglés”.

Referimo-nos a “cisma” e nao a “heresia” No conceito catolico
romano o “cisma” se caracteriza pela insubmissao ao papa; e “heresia”,
pelo repudio a doutrinas catolicas.

Informa tendenciosamente o clero romano que a revolta do rei
Henrique VIII foi parte da Reforma Protestante. Nao € verdade!!!

O proprio Rivaux, ja nosso conhecido neste livro, reconhece que
“ocupando o lugar do papa, Henrique VIII ndo quisera ser luterano e

nem zwingliano” (98) .

Henrique VIII sentia-se orgulhoso de sua rigidez doutrinaria e era
escrupuloso na assisténcia diaria a missa e a confissao, também depois
de sua revolta contra o papa.

Escritores catolicos modernos reconhecem a legitimidade da
informacao daquele compendiador de Histéria Eclesiastica. Dentre eles,

Georges Tavard (99), ecumenista entusiasta, declara: “O anglicanismo
distinguiu-se do protestantismo, desde sempre”.

O povo inglés, de origens histéricas completamente diferentes das
dos povos neo-latinos (italiano, francés, portugués, espanhol) guarda
velhas tradicoes sobre visitas do apostolo Paulo e José de Arimatéia a
Inglaterra quando lhes lancaram, independentemente de qualquer jugo,
as primeiras sementes do Cristianismo. O proprio rei Lucio II, do século
II, incrementou o seu desenvolvimento e, distante de influéncias
estranhas, estabeleceu-o definitivamente na Inglaterra.

Somente apoés a queda do Império Romano e a ascensao do
prestigio do papa na politica européia € que sofreu influéncias do
catolicismo romano, que lhe deturparam a pureza. O povo inglés,
entretanto, jamais apreciou sua submissdo a Roma. Em sua “Carta
Magna”, de 1215, alias, aparece a clausula: “Ecclesia Anglicana sit
libera” (Seja livre a igreja anglicana), que os papas olhavam de soslaio
e, para salvar as aparéncias diante dos povos a si subjugados, nao
queriam ver nela uma repulsa a jurisdicao papal.

Nenhum papa da Idade Média, porém, teve a coragem de promover
um teste para auferir os lacos da adesao inglesa a sé romana. Nem se
tentou mesmo uma experiéncia em face daquela clausula
constitucional.



O papa Inocéncio IV reconhecia a fragilidade daquela adesao e, em
1245, escreveu aos abades ingleses que “a igreja anglicana era um
membro especial da mui santa igreja de Roma”.

Durante os séculos medievais, em que os principes e reis da
Europa se uniram estreitamente ao romano pontifice, o arbitro todo-
poderoso em todas as questoes, seria arriscar uma cartada nessa prova
por ser conhecida a mentalidade independente na nacao anglicana.

No inicio da Idade Moderna, porém, um fato imprevisto possibilitou
a oportunidade desse teste, cujos resultados desapontaram a
expectativa da curia pontificia.

E que o rei Henrique VIII procurou obter do papa Clemente VII
permissao para se divorciar de Catarina de Aragao e casar-se com Ana
Bolena.

O papa, apreensivo com as tendéncias wiclefianas em certos
setores do clero das Ilhas Britanicas, via em Henrique VIII, o primeiro
monarca inglés inteiramente submisso a sua tiara. Outorgara-lhe
mesmo o titulo de “defensor fidei” (defensor da fé) pela sua intrepidez
na defesa dos principios catdlicos contra a Reforma Luterana,
manifestada, sobretudo, em 1521, pela sua “assertio septem
sacramentorum”.

Surgira, pois, a hora de testar a inteireza dessa submissao,
porquanto ao papa interessava sobremaneira apoiar-se na Inglaterra
como trampolim que o sustentasse entre as nacoes saxonicas.

Memoremos os fatos! E imprescindivel porque abundam
informacdoes contra Henrique VIII, denegrindo-lhe o carater e
desabonando-lhe a conduta ao responsabiliza-lo pela ruptura religiosa
da Inglaterra.

Henrique VIII se preparava para a carreira eclesiastica quando a
morte de Artur, seu irmao mais velho, o transformou em herdeiro do
trono inglés, ao qual assumiu, em 1509, com apenas 18 anos de idade,
devido a vacancia real causada pela morte de Henrique VII, seu pai.
Esse era um politico ambicioso que obrigara seu filho Artur a casar-se,
aos 14 anos, com Catarina de Aragao, tia de Carlos V, Imperador da
Alemanha, e filha de Fernando e Isabel, da Espanha. Pretendia
Henrique VII, com esse casamento, vincular o seu reino as familias
mais poderosas do Continente Europeu. Por isso que, com a morte de
Artur, contrariando a lei da igreja romana, que exigia dispensa especial
do papa para que alguém casasse com a viiva de seu irmao, obrigou
Henrique, de 13 anos somente a desposar a viuva e sua cunhada,
Catarina de Aragao.

Com base em Levitico 18.16 (“A nudez da mulher de teu irmao
nao descobriras; € a nudez do teu irmao”), os tebdlogos catolicos
romanos duvidavam do direito por parte do papa de dispensar esse



impedimento, porque nenhuma lei eclesiastica pode-se sobrepor a uma
lei divina.

Apbs coabitarem seis anos, nas vésperas da morte de Henrique VII,
€ que o arcebispo Warhan, mesmo duvidando da validade dessa uniao,
celebrou a cerimoénia matrimonial com a ressalva: “Enquanto o permite

a lei de Deus” (100),

Deste enlace surgiram varios filhos, sobrevivendo, porém, apenas
uma filha, Maria.

Henrique VIII sabia que uma unica vez até entao — e isso no século
XII — uma mulher reinou na Inglaterra envolvida em graves lutas civis.
Desejava, em consequiéncia e ardentemente, um herdeiro masculino que
lhe garantisse seguranca na sucessao de sua familia no trono real.

Nessa emergéncia e ja com 36 anos de idade, resolveu abandonar
Catarina de Aragao por nao reconhecé-la esposa legitima.

Tendo em vista ser ela ligada, por parentesco, a Carlos V,
Imperador do Santo Império Romano Germanico, e agora rei da
Espanha - em grane cumeada de prestigio politico pela recente
descoberta da Américas — bem como promotor civil da reacao catélica
contra a Reforma, resolveu Henrique solicitar do papa Clemente VII a
declaracao de nulidade do seu casamento.

O historiador catélico Funk (101) afirma que “Clemente VII chegou
a dar dispensa dos impedimentos que se opunham ao novo enlace”. E
“chegou até a declarar em bula que a separacao era possivel fundando-
se, segundo pode coligir, do curso das negociacoes” — declara o proprio
Funk - “em que a proibicao de Levitico 18.16 era lei divina e, por
conseguinte, nao permitia dispensa e nem isencoes”.

A lembranca desses fatos vem muito a proposito porque € mister
que se restabeleca a verdade historica sobre esse assunto nos
compéndios escolares, repletos de informacdes inveridicas e
tendenciosas para sustentar a situacao postica do pontifice romano nos
meios catolicos.

O cardeal Campegio, que havia levado a referida bula papal a
Londres no outono de 1528, procurou estudar e resolver o impasse de
comum acordo com o cardeal Wolsey, de Cantuaria. Nesse interim, o
delegado pontificio sugeriu a Catarina tomasse o véu de monja para
evitar perturbacoes da ordem. “Mas, tendo a apelacdo da rainha ao
papa suspenso a jurisdicao de ambos os delegados [Wolsey e Campegio]

e o processo levado a Roma”, conforme esclarece o mesmo Funk (102)
“nao s6 as duas universidades inglesas, mas também algumas do
continente [essas universidades eram catolicas]| se deixaram inclinar a
declarar que a uniao matrimonial entre cunhados era invalida. Por
outra parte, a rainha tinha um poderoso defensor em Carlos V, a cujas



admoestacoes nao podia subtrair-se Clemente VII, porquanto o
Imperador tinha entado na Italia uma posicao preponderante”.

Se o papa satisfizesse as aspiracoes razoaveis de Henrique VIII,
ofenderia o sobrinho de Catarina, o Imperador Carlos V, muito mais
poderoso que o monarca inglés e uma ameaca muito mais séria.

Clemente VII recusou a solucao apresentada em sua bula de 17 de
dezembro de 1527. E, por tatica politica, com o objetivo de nao se
indispor com Carlos V, negou reconhecer a nulidade do casamento de
Henrique VIII e Catarina de Aragao.

Saiu-se muito mal o papa! O espirito de independéncia, proprio dos
ingleses, falou mais alto em Henrique VIII. O “defensor fidei” rebelou-se
contra o pontifice romano. Vale observar-se que os papas tém concedido
o divorcio quando lhes interessa. Napoleao e Marconi sdo exemplos E,
em 1962, o Vaticano concedeu divorcio em favor de Lee Radziwill, irma
de Jacqueline Kennedy.

Desiludido, viu o papa escapar-se-lhe da orbita uma grande ala do
catolicismo.

Em 1530, assembléia do clero inglés, que reconheceu a
legitimidade das pretensoes de Henrique VIII, enderecou-lhe, em nota
conjunta, uma proclamacao em que o reconhecia “supremo protetor,
senhor e chefe da igreja da Inglaterra”.

Em seguida, o parlamento aboliu as apelacoes para a curia
romana, as dispensas, as provisoes, as bulas de instituicao para os
bispados, o dinheiro de Sao Pedro e o das anatas.

Em 1534, outra assembléia do clero e das duas universidades
declaram que o “bispo de Roma nao era na Inglaterra superior a
qualquer outro bispo estrangeiro”.

E o “Ato de Supremacia Régia”, elaborado por Henrique VIII,
também em 1534, completou a Carta Magna de 1215, sob cujas normas
viviam os ingleses e se constituiu, outrossim, chefe da igreja anglicana.

Na cultura catélica inglesa nao se solidificara a tese da primazia do
bispo de Roma e, por isso, o rei revoltoso encontrou facilidade de ser o
Constantino Magno da igreja nacional inglesa que, como sua co-irma de
Roma, se especializou em deturpar o Cristianismo.

Nessa conjuntura, muitos espiritos retos e avidos por um retorno
ao Cristianismo neotestamentario, tentaram diversas mudancas. Com a
ascensao de Eduardo VI, em 1547, o Conselho do rei-infante propds
aplicar algumas normas da Reforma. Foi, entdo, abolido o celibato
eclesiastico, substituido o latim pela lingua inglesa nas funcoes
liturgicas e aboliu-se o aspecto sacrificial da missa.

Por determinacao desse Conselho, Cranmer, em 1549, compds o
Livro de Oracao Comum, como substituto do missal latino. O mesmo
Cranmer, em 13552, publicou um outro Livro de Oracao Comum, mais



radical porque o anterior seguia mui proximo ao missal latino e nao
satisfazia os desejos de reforma. Com este segundo Livro de Oracao
Comum, Cranmer supunha haver estabelecido na Inglaterra uma igreja
expurgada dos resquicios da idolatria.

Ao perceber, porém, sob a influéncia de John Knox, a inexatidao
desse fato, aprofundou o seu trabalho de expurgo das doutrinas
heréticas e na Rubrica Negra, salientou a rejeicao da presenca real de
Cristo na hostia, o purgatorio, o culto a Virgem Maria e aos santos e
muitas praticas catdlicas como as observancias da quaresma e o uso da
agua benta. Lamentavelmente, a hierarquia eclesiastica permaneceu.

Mas essas tentativas foram de rapida duracdo, como curto foi o
reinado de Eduardo VI, falecido em 1553.

Sucedeu-lhe Maria, a Unica sobrevivente dos filhos de Henrique
VIII e Catarina de Aragao. Além de catodlica, facilmente influenciada
pelos acenos ecuménicos do pontifice romano, repeliu todas as leis
eclesiasticas criadas por seu pai e, com muito mais violéncia, rejeitou
as normas de retorno ao Cristianismo adotadas por Eduardo VI,
porquanto o seu escopo maximo era levar a igreja anglicana a
reconciliacdo com Roma, que lhe propunha apoio para um longo
reinado. Suas pretensoes ecumenistas nao vingaram porque seu curto
governo nao lhe pode assegurar éxito duradouro.

Isabel, sua sucessora, em 1559, resolveu prosseguir a obra de
Henrique e Eduardo. Renovou, entao, o Ato de Supremacia Régia e, pelo
Ato de Uniformidade em Religido, restaurou o segundo Livro de Oracéao
Comum, de Eduardo VI. Impods-se o titulo de “governador supremo” em
vez de chefe supremo da igreja, adotado por Henrique VIII.

Como governador supremo — qual papisa anglicana — competia-lhe
nomear os bispos e a coroa se tornou em fonte de toda a jurisdicao
eclesiastica. Mandou sagrar Mattew Parker arcebispo de Cantuaria,
enquanto os bispos antigos, com excecao do bispo Kitchin (de Llandaff)
nao quiseram submeter-se a sua coroa.

Desde entado € que o episcopado anglicano ficou sujeito ao trono
real e tem de prestar fidelidade ao rei. Cada bispo, de joelhos, deve,
diante dele, repetir: “Pelo presente, declaro que Vossa Majestade € o
unico governador supremo deste Vosso reino tanto nas coisas
espirituais e eclesiasticas como nas coisas temporais... € reconheco que
s60 de Vossa Majestade recebo o dito bispado, assim como as
espiritualidades e temporalidades dele”.

Em 1563, os “Trinta e Nove Artigos de Religiao” foram sancionados
por Isabel, os quais trouxeram para a igreja anglicana mais alguns
principios calvinistas. Como resultado, em 1570, o papa excomungou
Isabel e proibiu aos catodlicos romanos participarem do culto nas igrejas
paroquiais.



Isabel, como acontece com o papa, absolutamente alheia aos
ditames neotestamentarios, desejou criar uma igreja a sua moda. Nem
romana e nem protestante, pretendeu desembaracar-se dos catolicos
romanos rebeldes e dos protestantes exilados por Maria, sua
antecessora, que regressavam do Continente supondo que a Reforma na
igreja anglicana era completa.

Uma grande ala alimentava o anelo de um retorno total as fontes
biblicas e, apesar das manobras isabelianas, exerceu grande influéncia
para uma purificacdo da religido, inclusive a extincdo da forma
episcopal da organizacao eclesial, por reconhecé-la espuria a
eclesiologia cristd. Denominaram-se puritanos e muitos, desanimados,
abandonaram o anglicanismo por considera-lo impermeavel.

Os que, apesar de contrariados, persistiam nas pretendidas
purificacoes, na Conferéncia de Hampton Court, em 1604, no reinado
de Jaime I, a titulo de menosprezo, foram reconhecidos como Partido da
Igreja Baixa. Desde essa Conferéncia, o anglicanismo passou a ter as
duas faccoes, a Igreja Baixa e a Igreja Alta, ambas, porém, sob o
controle da igreja da Inglaterra. Nao passam de dois partidos dentro de
uma s6 comunhao religiosa.

Faccoes, alias, ocorrem também no catolicismo romano ainda hoje,
por quanto, além do rito latino, ha o rito bizantino, o alexandrino, o
antioqueno, o arménio e o caldeu. Assim como os dois partidos se
submetiam a autoridade do anglicanismo, todos estes ritos (ou partidos)
se sujeitam ao romanismo.

Ao tempo de Isabel, apesar de sua instabilidade espiritual, o grupo
da Igreja Baixa desfrutava de francas simpatias do arcebispo Parker e
pode pregar livremente os grandes principios evangélicos, como a todo-
suficiéncia do sacrificio do Calvario com a consequUente rejeicao do
ritualismo, sacramentalismo e sacerdoécio sacrificial. Nesta época do
reinado elisabetano, esse grupo fortemente influenciado pelos principios
evangélicos, pode, outrossim, divulgar a eclesiologia neo-testametaria,
cujo aspecto mais importante € a igreja invisivel composta somente dos
salvos, isto é, daqueles que, pelo arrependimento e pela fé, aceitaram
Cristo como seu Salvador tnico e todo-suficiente.

Incontestavelmente, nesse periodo, o anglicanismo gozou de uma
grande profilaxia das supersticoes catdlicas e uma “real mudanca
doutrinaria”, como lembra o Dr. W. H. Frere, um dos expoentes do

anglo-catolicismo (103). Sua aversao ao romanismo levou-o a nao
considera-lo como um co-irmao, mas sim como apostata.

Durante o reinado de Isabel, o pontifice romano se utilizou de
todos os recursos para neutralizar os esforcos evangelisticos da Igreja
Baixa sobre as outras tendéncias anglicanas. Obteve algum resultado,
pois conseguiu sustentar muitos dos seus principios na Igreja Alta.



As duas forcas do anglicanismo — a da Igreja Baixa, apregoando os
principios evangélicos, sobretudo o da salvacao pela fé em Cristo, € a da
Igreja Alta, dos “romanizantes”, enfatizando conceitos catolicos em sua
eclesiologia — que nunca se entenderam, acabaram por se radicalizar
com a morte de Isabel, em 1625.

Desde esse tempo € que a Igreja Alta, a nata do anglicanismo,
tornara-se uma faccao grandemente sujeita a influéncia das doutrinas
catolicas, mantendo-as sempre vivas no vai-e-vem da politica religiosa
nacional. Seus teodlogos — fixe-se bem isto! — defendiam e defendem
sempre a igreja como organizacao divinamente instituida e necessaria a
salvacao, intermediaria e dispensadora da graca através dos seus
sacramentos. Para eles, o anglicanismo, como sua organizacao
hierarquica, seu ritualismo e sacramentalismo, seria a verdadeira igreja
de Cristo, a qual deveria pertencer todo aquele que desejasse ser
membro do corpo mistico de Cristo. Nutre a mesma empafia do
catolicismo romano e do catolicismo grego!

Seus componentes, tais como o arcebispo Land, de Cantuaria, e
seus fiéis, ao tempo de Stuart, ndo aceitavam o anglicanismo como
igreja da Reforma e incriminavam os puritanos, vitimas de suas
violéncias. Concediam ao papa uma primazia de honra (mas nao de
jurisdicao, atribuida somente ao rei). Rejeitavam a Rubrica Negra do
Livro de Oracao Comum e criam na presenca real de Cristo na hostia e
na confissao auricular.

Nos meados do século XVII, deflagrou-se uma verdadeira
revolucao. As forcas populares da Igreja Baixa nao se submetiam as
pretensoes dos “romanizantes” da Igreja Alta e, em 1645, o proprio
arcebispo Land foi executado, participando de igual infortiinio, em
1649, o rei Carlos 1.

Sob os Cromwells houve uma trégua em que, como religido oficial,
o anglicanismo foi substituido pelo presbiterianismo e proibido o uso do
Livro de Oracao Comum.

Com a restauracao do trono, em 1660, assumiu a coroa o rei Calos
II, que repos o anglicanismo como religido oficial do Reino e tentou uma
conciliacdao entre as duas alas. Com o seu Ato de Uniformidade, em
1662, impos um novo Livro de Oracao Comum, baseado no segundo
Livro, de 1548, com o intento de agradar o partido da Igreja Alta.
Restaurou também a chamada Rubrica Negra para satisfazer os do
Partido da Igreja Baixa.

Essa politica conciliatoria foi efémera porque, em 1688, Guilherme
de Orange pendeu para os puritanos.

Infelizmente, estes, como alias o proprio Lutero, nao tiraram todas
as conclusoes logicas decorrentes da tese evangélica da salvacao pelo
arrependimento e pela aceitacdo de Jesus Cristo como UNICO Salvador.



Afinal, aceitavam uma igreja invisivel, mas queriam-na atrelada ao
prestigio politico. As pressdoes do meio ambiente nao lhes permitiram
vislumbrar na eclesiologia neo-testamentaria as igrejas locais,
independentes e democraticas, livres absolutamente de quaisquer
liames com os poderes da terra.

E, realmente, toda vez que se pretende amparar o Reino Espiritual
de Deus com os reinos do mundo, sucede a apostasia e a negligéncia.

Ofuscados pelas posicoes obtidas no reinado de Orange, os
puritanos — a Igreja Baixa da Inglaterra — resvalaram para a frieza e
letargia e sofreram as tendéncias catdlicas sempre acentuadas que lhes
minavam as bases.

Foi por este tempo que John Wesley surgiu como um emissario de
Deus para sacudir a igreja da Inglaterra. O seu movimento reavivalista
de “Renovacao Evangélica” pode reunir os descontentes com a situacao
reinante e criar uma nova denominacdo chamada metodista que,
infelizmente, carregou como heranca uma grande carga catolicizante.

Ocorreu esta debilidade espiritual na fase historica da inauguracao
do ciclo de ferro ao encerrar-se o ciclo de ouro procedente das grandes
Descobertas Maritimas.

Até os meados do século XVIII, a fundicao de ferro era efetuada
com o carvao vegetal. Em 1753, com a descoberta de Darby, o carvao
mineral passou a ser utilizado nessa operacdao. A exploracao das
hulheiras trouxe para a Inglaterra a lideranca na chamada civilizacao
siderurgica pela ordem de capacidade de suas jazidas.

O fascinio do monopdlio industrial inglés no mundo inteiro
esvaziou da Religido oficial anglicana todo o conteudo espiritual,
transformando-a num gélido tradicionalismo a enfeitar certos atos
sociais.

E prosseguiu no plano inclinado do relaxamento, cujo abismo € a
pretendida mistura da Sagrada Escritura e a tradicdo para arranjar
uma autoridade final em matéria de fé.

Constata-se nessa decadéncia religiosa o fato inconteste do recurso
a tradicao para se coonestar os extravios doutrinarios e morais, isto €, a
apostasia.

Na Inglaterra, as multidoes permaneceram tradicionalmente
anglicanas sem quaisquer convic¢coes definidas. Sao como as do Brasil
catolico.

A Igreja Anglicana, a “veterana instituicdo de nobres memorias
historicas”, o “monumento de antiga sabedoria”, o “importante braco de
fortaleza politica”, o “grande 6rgao nacional”, a “fonte de vasta vantagem
popular”, a “testemunha e mestra da verdade religiosa” — sao todos
esses encomios brotados na habilidade jesuitica do cardeal Newman

(104) — jamais se tornou limpidamente evangélica.



Nos inicios do século XIX, o rei perdera totalmente o interesse
sobre a religido oficial, pois que nao lhe servia mais como peca
imprescindivel na engrenagem politica. Realmente, outras forcas
surgiram — e mais eficientes — na estrutura politico-social do Império
Inglés.

Nesta situacao de inferioridade, permitiu-se acentuada infiltracao
romanista porque, enquanto os poderes politicos ingleses descuravam,
por incuria, a situacao religiosa do povo, o papado, cuja funcao é
implantar-se, por manobras aparentemente religiosas, no dominio das
consciéncias, a sorrelfa, permeou entre a Igreja Alta a idéia da
necessidade do estudo de sua posicao em face do catolicismo romano.

A civilizacao siderurgica liderada pela Inglaterra inspirou-se no
utilitarismo de James Mill e de Bentham, posteriormente desenvolvido
até o associanismo de Stuart Mill. E esse utilitarismo, tao a gosto dos
oportunistas, embasa a tendéncia anglicana de “catolicizacao”.

Entao, os grupos que, durante muito tempo, permaneceram em
posicao de retaguarda na defesa dos principios catolicos, em 1833, com
o Movimento de Oxford, reagiram contra o longo periodo de predominio
da Igreja Baixa, e fizeram a Igreja Alta da Inglaterra enfunar-se com os
ares ascencionais da Escola Landiana (William Land), que se
caracterizou por uma avalanche de “catolicizacao” promovida pelos
“Tractarians”. Esses comecaram, na primeira metade do século XIX,
uma campanha em prol da restauracao do ritual catolico.

O principal mentor dessa avalanche foi John Henry Newman, que,
em 1845, subjugou-se a Roma, levando consigo muitos dos seus
adeptos.

Outros dos seus adeptos, que nao o conseguiram, criaram o nucleo
chamado Partido Anglo-Catoélico. Desenvolveu-se este rapidamente e
mantém, com os “Trinta e Nove Artigos” expostos no Tract. XC, de
Newman, a interpretacdo catolicizante. Atualmente, a Igreja Alta, que
domina o anglicanismo, esta inteiramente minada por essa corrente.

Esse anglo-catolicismo, o continuador da Igreja Alta, embasado no
Movimento de Oxford, que, mesmo sem aderir a Newman, quando do
seu ingresso na ala romana do catolicismo, comegou procurar na Igreja
Anglicana a Igreja Una Sancta Catolica e Apostodlica em plena ligacao
com a Igreja da Idade Média e com a antiga patristica. Esse contacto
com a patristica tem despertado entre os anglo-catdlicos um grande
interesse pela tradicdo e consequentemente afastamento cada vez maior
da Sagrada Escritura. Tudo bem ao gosto das tendéncias neo-
modernistas.

Evidentemente que esta situacao levanta o problema da unido com
as igrejas catodlicas ortodoxas, mantenedoras da tradicao patristica
grega e com a igreja romana.



Nessa linha de renovacao catolicizante do anglicanismo é que o
Movimento de Oxford e o seu resultante anglo-catolicismo elaboraram
uma teologia da unidade, a qual, hoje, domina o Concilio Ecuménico
das Igrejas.

Como reacao a Igreja Baixa, que se distinguiu por uma tendéncia
protestante, o Movimento de Oxford - a sua frente Newman -
apresentou a célebre teoria dos ramos, em que excluia taxativamente o
protestantismo. Segundo essa teoria, a imitacdo da Trindade, a igreja
seria uma em trés. O catolicismo romano, a ortodoxia oriental e o anglo-
catolicismo seriam os trés ramos de uma Unica e mesma igreja.

Aos olhos do proprio Newman, mentor desse Movimento, essa
unidade catolica era mais do que auténtica, devendo-se a priori excluir
o protestantismo por sentir ele, isto é, o cardeal Newman, um “profundo

desprezo pelos evangélicos” (105). O ecumenismo apregoado, enfim, por
ele resumiria nesta unido da Igreja Anglicana, Igreja Ortodoxa e Igreja
Romana, depois de se extirpar dos seus meios todos os elementos
protestantes e tendéncias evangélicas. Esta & outra demonstracao de
que os anglicanos nao aceitam a condicao de serem uma denominacao
protestante.

Na “Apologia pro Vita Sua”, Newman, o tedlogo anglo-romano do
ecumenismo, exalta a “apostolicidade de Roma” e a “catolicidade
anglicana”. Como bom herdeiro das tendéncias catolicizantes da Igreja
Alta, repudiava o luteranismo e o calvinismo como “heresias que
repugnam a Escritura, nascidas ha trés séculos e anatematizadas tanto

pelo Oriente como pelo Ocidente” (106),

Grave empecilho, porém, se atravancou em sua arrancada
ecumenista. E que, em 1870, Pio IX proclamara o dogma da
infalibilidade papal, colocando-se como centro Unico para onde deve
convergir toda a estrutura catélica.

Nao se conformou Newman e, publicamente, protestou contra essa
promulgacado. Escrevendo ao bispo Ullathorne, declarou: “Roma deve
ser um nome a iluminar o coracdo em todas as épocas; e a funcao
proprio de um concilio, quando aparece uma grande heresia ou outro
mal qualquer, € a de inspirar esperanca e confianca nos fiéis. Agora,
porém, temos a maior reunido jamais havida [referia-se ao Concilio
Vaticano I, que propiciou a definicao do dogma infalibilista], e esta em
Roma, a nos infundir, pelos orgaos acreditados de Roma e de seus
partidos (tais com o Civilta, o Armonia, o Univers e o Tablet) nada
menos que temor e desmaio! Quando estamos todos em sossego e em
duvidas, - ao menos praticamente, ainda que nao doutrinariamente —
levanta-se a idéia de que o santo padre € infalivel; repentinamente
surgem trovoadas no céu claro e se nos avisa que nos preparemos para



alguma coisa, nao sabemos qual, que vira provar nossa fé, nao sabemos
como; nenhum perigo iminente ha de que nos devamos precaver, mas
vé-se criada uma grande dificuldade. Sera esta a funcdo de um concilio
ecumeénico?!”

E o cardeal romano, ecumenista entusiasta, prossegue em suas
queixas: “Que temos feito nés para sermos tratados como jamais dantes
se tratou um fiel? Quando uma definicao de fide se torna um luxo de
devocao e nao uma necessidade dura e penosa?! Por que uma faccao
insolente e agressiva se permite entristecer o coracao do justo, a quem o
Senhor ndao amargou? Por que nao nos deixam, ja que vimos buscando
a paz e nao havemos pensado mal?”

Newman sentiu o tropeco causado pela definicao de 1870 contra a
arrancada unionista e, na consciéncia da sua inconformidade, taxa os
bispos favoraveis ao infalibilismo de “faccao insolente e agressiva” e,
prosseguindo em sua carta-desabafo, adverte: “Pense-se, ainda, no
estoque de escandalos pontificios de dezoito séculos, dos quais boa
parte ja revelada, e outra ainda por vir’. E, sem rodeios, considera o
novo dogma como uma “praga”.

“Tendo sempre diante de mim”, prossegue o purpurado catélico
romano, “tais pensamentos, pergunto-me a mim mesmo se devo ou nao
tornar publicos meus sentimentos. O que faco € suplicar aos primitivos
doutores da igreja (Agostinho, Ambrosio, Jerénimo, Atanasio,
Crisostomo e Basilio), cuja meditacao podera decidir o assunto, para

que nos aguardem dessa calamidade” (107).

O papa Pio IX e os jesuitas se exasperaram contra o cardeal
Newman. E todas as “festas” que lhe foram feitas por se haver
“convertido” do catolicismo anglicano para o catolicismo romano se
transformaram em desprezo e frieza, no seu isolamento em
Birmingham.

Ao se tornar do conhecimento publico essa carta, o 6rgao pontificio
Civilta, redigido pelos jesuitas, se encarregou de lhe dar uma resposta,
com as seguintes expressoes: “Nao percebe o senhor que € a tentacao
que o esta levando a ver tudo negro? Se os santos doutores que o amigo
cita, Ambrosio, Jeronimo, etc. nao decidem a controvérsia como o
deseja, a coisa nao €, como a protestante Pall Mall Gazette o imagina,
porque nao queiram ou nao possam intervir nela, mas porque estao eles
de acordo com Sao Pedro e com a solicitacdo da maioria. Queria o amigo
que fizéssemos uma procissao com vestidos de saco e cinza a fim de

evitar o chicote da definicao duma verdade?” (108),

E o 6rgéo clerical francés L’Univers (109) foi muito mais severo em
sua repulsa ao “respeitavel converso”, recomendando-lhe que fosse
“mais cuidadoso no que diz”.



Anteriormente a proclamacao do dogma da infalibilidade papal, a
propria “conversao” de Newman ao catolicismo romano, ocorrida em
1845, trouxera sérias dificuldades para a tendéncia ecuménica do
Movimento de Oxford. Escrevendo a Felipe de Lisle, depois de
reconhecer essa circunstancia, recomenda: “Quero eu dizer que farao

mais por nés, continuando onde estdo do que convertendo-se” (110). A
conversao no sentido catdlico romano e acontecida com Newman é
apenas uma adesdo intelectual e social a seita. Nao se trata, pois, de
conversao no sentido evangélico, que envolve arrependimento e fé em
Cristo, unico e todo-suficiente Salvador, com a consequiente doacao
integral do crente ao Redentor.

Nessa conjuntura do Movimento de Oxford, desempenhou
relevante servico no objetivo de sua permanéncia, o tractariano Edward
Pusey que, a exemplo do bispo catdlico Doyle, da Irlanda, advogava
relacoes amistosas entre anglicanos e romanistas.

Apesar dos percalcos criados pelo cardeal catdlico romano Henry
Manning, de Westminster, Pusey apresentou o seu pensamento sobre a
unido da igreja da Inglaterra com a igreja de Roma, com a publicacao
dos seus trés volumes intitulados Eirenicon. Com o primeiro deles,
lancado em 1865, em forma de carta aberta, dispos-se francamente a
luta com Manning. Propunha uma espécie de irenismo: dos anglicanos
queria uma interpretacao elastica dos “Trinta e Nove Artigos” para nao
ferir susceptibilidades com os roma nos; e do romanismo solicitava
esclarecimentos sobre pontos de disciplina e algumas praticas de
devocao popular, como indulgéncias, purgatério e marianismo.
Declarava nesse primeiro volume do seu Eirencon que nao tinha
nenhuma dificuldade em acatar os decretos dogmaticos do Concilio
Tridentino.

Se Pusey houvesse examinado detidamente os artigos dos decretos
desse Concilio, verificaria que esses pontos sobre os quais julgava
serem meros pontos de disciplina ou praticas de devocoes populares se
constituiam realmente em partes integrantes da dogmatica daquele
Concilio dos anatemas.

Com a divulgacao dessa obra, Pusey precisou enfrentar uma longa
série de incompreensoes entre os seus domésticos na seita e dos
circulos romanos.

O seu proprio ex-colega do Movimento de Oxford, Newman, agora
cardeal, tomou atitude hostil e, descaradamente, em sua “Carta ao Rev.
Pusey”, de 1866, negava a pratica daquelas devocoes catolicas.

Recorde-se que a crise consequente da conversao de Newman ao
catolicismo romano propiciou ambiente para a instalacao da Associacao
para a Promocao da Unido da Cristandade, levada a efeito em 1857, por
F. Georges Lee, sacerdote anglicano. Como agrupamento ecuménico,



defendia a uniao organica das igrejas anglicana, romana e ortodoxa. No
interesse dessa aproximacao coletiva de organizacao para organizacao,
Lee fundou o jornal The Union, em 1863, que em vista de sua ampla
aceitacao, passou a ser chamado The Union Review.

Dentre os membros fundadores da Associacao para a Promocao da
Uniao da Cristandade, estavam catélicos romanos, como o arquiteto A.
W. Pugin, entusiasta do estilo gotico, e Ambrose Phillips de Lisle, bem
como alguns sacerdotes romanos liderados pelo tedlogo William
Lockhart.

Ao tempo em que o cardeal romano Weiseman, de Westminter,
aplaudia o entusiasmo da Associacado, o bispo anglicano A. Pemrose
Forbes, de Brechin, fazia suas restricoes sobre a pretendida imitacao do
sistema romano em seus minimos pormenores de disciplina.

O desastre fatal para a Associacao proveio da guarida que Lee, na
ansia incontida de aproximacdao, deu a padres catélicos romanos
suspensos do uso de ordens em suas respectivas dioceses. E, em 16 de
setembro de 1864, sob o pontificado do papa Pio IX, o Santo Oficio de
Roma, pela carta “ad omnes episcopos Anglicae”, condenou a
Associacao.

Lee, o seu mentor, todavia, ndo esmoreceu com esta repulsa por
parte de Roma. Decidiu-se por outros meétodos. Com um grupo de
amigos, estabeleceu a Ordem da Reunido Organica, de feicoes semi-
clandestinas, mediante a qual intentava reforcar as ordens da igreja
anglicana com transfusdées de ordenacdoes conferidas por bispos
ortodoxos e romanos. Desvanecido dos resultados desse intento, ele
mesmo empreendeu tentativas para, clandestinamente, se fazer sagrar
bispo. Frustrado, ainda desta vez, veio a falecer em 1902.

Na época, todavia, em que Pusey se engalfinhava com o cardeal
Newman e o desassossegado Lee estava estonteado com a bordoada de
Pio IX, realizava-se em 1867, em Lambeth, o palacio londrino do
arcebispo de Cantuaria, a primeira conferéncia dos bispos anglicanos
com o escopo de examinarem os seus problemas. Em 1888, um outro
encontro desse género decidiu estudar possiveis condicdes para uma
reuniao de todos os grupos religiosos ingleses.

Observe-se que até 1888, o episcopado anglicano nao tomara
nenhuma iniciativa oficial ou oficiosa respeitante ao interesse
ecumenista de Oxford. Apenas do episcopado anglicano, ergueram-se
vozes individuais e esparsas.

A assembléia dos bispos anglicanos de 1888, lembrando inclusive
a igreja episcopalina dos Estados Unidos, adotou uma resolucao
conhecida por Quadrilatero de Lambeth, pela qual se propunham
quatro condicoes em vista da possibilidade de uma futura uniao entre
as diversas alas do anglicanismo, isto €, aceitacao: a) das Sagradas



Escrituras; b) do simbolo dos apodstolos e do simbolo de Nicéia; c) do
batismo e da ceia do Senhor como sacramentos; d) do episcopado
histérico mesmo adaptado em cada pais as condicées de suas formas
governamentais.

Esta ultima clausula visava, de modo especial, a igreja
episcopalina dos Estados Unidos nao tutelada como religiao oficial.

E verdade que essas esperancas unionistas de Lambeth nao
objetivavam a ala romana do catolicismo que mais se distanciara do
anglo-catolicismo com o dogma da infalibilidade do papa, proclamado
em 1870. Bem assim, os animos anglos se exaltavam com a hostilidade
do cardeal Manning, que declarava: “A Igreja das Inglaterra deve ser
reconhecida como a mae de todas as aberracoes intelectuais e

espirituais que hoje cobrem a face da Inglaterra” (111),

Esse episcopado historico que sempre se considerou a base
angular da estrutura institucional da igreja anglicana que apenas em
1888, desenvolveu os primeiros estudos no sentido de um
congracamento futuro entre os grupos do anglicanismo, sem manifestar
interesse oficial por quaisquer entendimentos com Roma, nem se
abalou com as atitudes do supremo hierarca catélico romano Leao XIII
que, em 1896, declarou nulas as ordenacoes anglicanas.

Em 1920, processou-se outra conferéncia de Mabeth, em que os
bispos anglicanos reiteraram as condi¢coes do quadrilatero. Submisso, o
arcebispo de Cantuaria, Randall Davidson, propdés que, para
entendimento com Roma, o episcopado anglicano se submetesse a uma
reordenacao sob condicao (sub conditione) por bispos catolicos romanos.

Em marco de 1923, os anglicanos, em Malines, propunham-se
“deixar de lado a controvérsia dogmatica para considerar sob o dominio
pratico os métodos possiveis, pelos quais, se fosse estabelecida uma
medida de acordo razoavel em matérias doutrinais, a comunidade
anglicana globalmente poderia ser levada a unido com a santa sé, que

comecaria por ser mais ou menos completa” (112),

Poder-se-ia imaginar que, em face dessas conclusdoes e destes
propositos, muitos anglicanos adeririam imediatamente ao catolicismo
romano e, pelo menos, alguns bispos anglicanos aceitariam a
reordenacao sub conditione administrada por prelado romano.

Nao aconteceu assim! A “conversao” de Newman trouxe embaracos
sérios para a arrancada ecumenista, posta em plano coletivo.

Qualquer observador objetivo constata que a “conversdao” ao
catolicismo enfraquece o ideal de reuniao organica. De fato, como no
seio do catolicismo romano, também no anglicanismo ha varias
tendéncias teologicas. E as conversoes individuais enfraquecem o
anglo-catolicismo (o grupo anglicano mais permeado de romano



catolicismo), porque acontece uma oscilacao mais para o lado da Igreja
Baixa. Em conclusao pratica, reconhecem os ecumenistas anglo-
catolicos haver imprudéncia em pretender fomentar sistematicamente
as conversoes individuais ao catolicismo romano.

O pontifice romano constatou também a mesma dificuldade. Ledo
XIII, ja em 9 de maio de 1897, por sua enciclica “Divinum illud”, ao
mencionar a oracao pela unidade dos cristaos a ser repetida durante os
nove dias que precedem o Pentecoste, destacava que, oficialmente, nao
visava tanto as conversdes individuais, mas antes a aproximacao
organica. Isto €, o ingresso total do anglicanismo ao catolicismo
romano, com a submissdo absoluta de toda a sua hierarquia a tiara
papal.

Mesmo no seio do anglo-catolicismo, nas conversacoes de Malines,
efetuadas nas trés primeiras décadas do século XX, havia elementos
discordantes que prejudicavam o trabalho do cardeal Mercier, arcebispo
catélico romano, em sua acao sobre as coletividades tendo em vista as
aproximacoes organicas.

Dentre eles, destacamos Beresford Kidd, historiador de valor e de
uma dureza polida contra o pontifice romano, cujas intervencoes nos
debates davam seguranca ao arcebispo de Cantuaria, Randall
Davidson, um pouco timorato. Charles Gore, bispo de Oxford, claro na
franqueza do seu anti-papismo, nao concordava com a conclusao
apressada de alguns, que consistia nesta observacao: do anglo-
catolicismo ao catolicismo romano nao vai a distancia que se encontra
no interior do proprio anglicanismo entre o anglo-catolicismo e os
tedlogos de opiniao “baixa igreja”.

Por parte do catolicismo romano, o cardeal Mercier, de Malines, foi
um dos personagens exponenciais no afa de trazer os catédlicos
dissidentes da Inglaterra para o jugo do papa. Reconhecendo-o, por
isso, autoridade no assunto, € que o mencionamos como defensor
também da reconciliacdo coletiva e a reunido organica das igrejas. Alias,
em sua carta pastoral de janeiro de 1924, ressalta “a necessidade de
um esforco no sentido da unidade que nao se dirija a converter
individuos, mas aproximar igrejas”.

O relato de todos esses acontecimentos nos demonstra a saciedade
o jogo das paixodes, a trama da politica eclesiastica e a ansia de poder.
Destaca-se nesses fatos a auséncia absoluta da “mentalidade
evangeélica” distinguida pelo interesse da salvacao das almas. No bojo do
ecumenismo — e recordemos que ecumenismo € heresial — € acentuada a
antipatia pelo proselitismo!

O ecumenismo, sem lastro biblico, erra — e nao poderia acontecer
de outro modo! — no seu método. A conversdao a que ele se refere se
constitui em mera adesao, em humilhante subserviéncia a um chefe



terreno. Mas, nem isto aceita de individuos isolados, porque quer
atrelar a “sedia gestatoria” (¢ o trono de ouro em que o papa €
carregado nos ombros dos soldados da “guarda suica”, o seu exército),
em reuniao organica, todas as formas do catolicismo do mundo.

O método evangélico de salvacdo de cada alma consiste na
conversao do pecador arrependido a Cristo, o Unico e todo-suficiente
Salvador.

Mesmo que um individuo aceite intelectualmente todos os
principios cristdos e renuncie, por isso, todas as formas religiosas
engendradas pelos homens, mas nao passe por uma experiéncia pessoal
de conversao, nao se tornara ovelha do tnico e supremo Bom Pastor —
Jesus Cristo — que, no Golgota, deu “a Sua vida pelas ovelhas” (Joao
10.11).

.00o0.

CAPITULO 16

QUEM ESTA
NA MIRA DO PAPA?

O DISTINTIVO BASILAR da Mensagem Biblica €é o

encaminhamento dos homens para Deus. A vinda de Jesus Cristo a este
mundo nao teve outro objetivo sendao o de resgatar-nos do poder do
pecado e possibilitar-nos o retorno ao Pai. “Eu sou o caminho...
Ninguém vem ao Pai, senao por Mim” (Joao 14.6).

Em verdade, por isso Jesus Cristo € a inica religiao!

Etimologicamente, religido ndao € um sistema ou conjunto de
doutrinas de moldes preternaturais e de ritos simbolicos. Mas religiao
quer dizer o ato de ligar de novo.

O pecado provocou a ruptura do homem para com Deus. Jesus
Cristo, alcado a Cruz, destruindo o pecado, possibilitou a sua
religacao com Deus.

Se a criacao da humanidade fora resultado do amor de Deus, a sua
Redencao € a superabundancia desse amor a se derramar sobre o
pecador!



“Porque Deus amou ao mundo de tal maneira que deu o Seu
Filho unigénito para que todo aquele que nEle cré, nao pereca mas
tenha a vida eterna” (Joao 3.16).

Jesus Cristo, morto na Cruz, € a infinita prova do amor de Deus
para conosco! (Romanos 5.8).

“Quam pretiosum sis, si Factorem non credis, interroga
Redemptorem”. Quem nao reconhece o seu valor por haver sido criado
por Deus, deve reconhecé-10 em Cristo Jesus, o Salvador, que, como
Cordeiro imaculado e incontaminado (1* Pedro 1.19) pagou o Seu
preciso sangue por preco de nosso resgate.

Jesus Cristo, o Unico Mediador (1* Timoéteo 2.5), por ser, ao
mesmo tempo, Deus e Homem, é a dnica religiao. “Importa que o
Filho do homem”, dissera Ele, “seja levantado” (Jodao 3.14). E
“quando for levantado da terra, todos atrairei a Mim” (Joao 12.32).

Crucificado, tornou-se Jesus Cristo a tnica religido a conduzir os
homens a Deus, atraindo todos para uni-los todos no amor do Pai.
“Para que sejam um, como Nos somos Um” (Jodo 17.22).

O Pai em Cristo e Cristo nos pecadores redimidos — aqueles que
créem nEle para a vida eterna - “para que sejam perfeitos na
unidade” (Joao 17.23).

A uniao com Deus é que produz a verdadeira unidade espiritual
entre os salvos pela fé em Cristo Jesus!

Ele, a unica religido, € o Uinico centro magnético a atrair e a unir
todos os cristaos! “Todos vos sois um em Cristo Jesus”!, proclamava
Paulo (Galatas 3.28). E esses, enlacados espiritualmente na imensa
unidade da Familia dos filhos de Deus (2% Pedro 1.4) — a Igreja
Espiritual e Invisivel — na aspiracao de gozar da face de Deus e sentir a
presenca amoravel do Salvador (Mateus 18.20), de fomentar o amor
fraterno (Atos 2.42, 44, 46) e multiplicar o nimero dos salvos (Atos 8.1;
Galatas 1.22; 1% Tessalonicenses 2.14), se agrupavam em comunidades
locais, democraticas e independentes entre si, denominadas de igrejas
(Atos 15.41; 16.5; Romanos 16.4, 16; 1% Corintios 7.17; 11.16; 14.33,
34; 16.1, 19; 2% Corintios 8.18, 19, 23, 24; 11.8, 28; 12.13; Galatas 1.2,
22; 22 Tessalonicenses 1.4; Apocalipse 1.4, 11, 20; 2.7, 11, 17, 23, 29;
3.6, 13, 22; 22.16).

Repitamo-lo! Essas igrejas todas nao se submetem a nenhum
poder centralizador da terra!

Como comunidades absolutamente independentes, a nenhum
chefe supremo na terra se sujeitam!

Alheia em o Novo Testamento qualquer mencao de algum
vislumbre de dominio sobre as igrejas por parte de Pedro, tido pelos
romanistas como o primeiro papa.



Bem ao contrario! Pedro se considerava simples presbitero, como
os demais presbiteros (1* Pedro 5.1), desejando que cada um
apascentasse o rebanho de Deus que se distribuia a sua
responsabilidade individual (1* Pedro 5.2).

*kk

O legitimo e genuino ecumenismo cristdao € o da unidade de todos
os crentes em Cristo Jesus. E espiritual! E invisivel!

Ecumenismo visivel, produto de submissao a tiara papal ou ao
bastdo de qualquer hierarca terreno é catolicismo. E romanismo! E
heresia!ll E apostasiall!

E resultado do menosprezo a Biblia, como Palavra de Deus.

Naquelas comunidades «cristas, em o Novo Testamento
denominadas igrejas, constituia-se a Biblia em unica regra de fé e
pratica. De todas as cartas de Paulo, apenas quatro nao lhe foram
dirigidas diretamente, se bem que estas também tratassem de assuntos
de seu proveito imediato. O ultimo livro da Biblia, o Apocalipse, traz
mensagens proprias para cada uma das sete igrejas da Asia.

Inquestionavelmente, o Apocalipse € um verdadeiro tratado de
eclesiologia. Sobre este assunto, mesmo que nao tivéssemos mais nada
em o Novo Testamento, o derradeiro livro da Biblia da-nos orientacao
segura e inconfundivel. E as pragas cominadas nessa Revelacao
(Apocalipse 22.18-19) atingem aqueles que deturparem essa doutrina.

Alias, um dos elementos distintivos na Babilonia, “a mae das
prostituicoes e abominacoes da terra” (Apocalipse 17.5) ¢
precisamente esta: a “embriagada do sangue dos santos e do sangue
das testemunhas de Jesus” (Apocalipse 17.6) — a santa inquisicao!!! —
ao seu papa entregardo os chefes do mundo “o seu poder e
autoridade” (Apocalipse 17.13).

A Babilonia do fim dos tempos é a Igreja Ecuménica (= Catdlica
Universal) que ha de entronizar o Anticristo apocaliptico, o

conglutinante dos que tém “uma mesma ideia” (Apocalipse 17.17).
*k%k

Na lenta gestacdao do catolicismo,cujos primordios provém dos
“judaizantes” ou “legalistas” (Atos 15.5, 24; Galatas 2.4, 6, 13),
assinala-se bem assim o afastamento da Biblia e a descambada para as
especulacoes teologicas, sob a influéncia da escola filosofico-teologica de
Alexandria, no Egito, em grande fama nos tempos do Cristianismo
primitivo.

Situada na foz do Rio Nilo, Alexandria fruia invejavel posicao
geografica na exploracao do comércio e na difusdao de ideias entre o
Oriente e o Ocidente. Metropole intelectual, possuia a maior biblioteca
do mundo e alardeava o seu intelectualismo.



Estabeleceram-se 1la, em wuma grande colonia, os judeus,
beneficiados cerca de trezentos anos antes de Cristo com a traducao do
Velho Testamento em grego intitulada Versao dos Setenta. Nos tempos
de Jesus Cristo, sob a influéncia social deste grupo, o filésofo Philo
pretendeu, num ecumenismo intelectual, harmonizar o judaismo com
as locubracoes da filosofia grega, chegando, em suas pesquisas vetero-
testamentarias, antever a misteriosa doutrina do logos, ulteriormente
desenvolvida por Joao no prologo do seu evangelho, sem receber,
todavia, qualquer influéncia alheia a Revelacao Divina.

Influenciados por esta escola, varios escritores dos trés primeiros
séculos da era crista, dentre os quais Clemente e Origenes, apreciavam
o ecletismo de Philo e transfundiram em suas doutrinas as correntes da
filosofia helénica.

Nestas condicoes € que se deu o principio da tradicao,
consubstanciada até a Idade Média pela patristica (o conjunto dos
escritores catolicos primitivos). A Biblia, considerada obscura e
incompleta, foi relegada, desde aqueles tempos, a segunda categoria
como fonte de Revelacao.

Deixou ela de ser o tribunal de suprema instancia e a pedra de
toque da pureza doutrinaria desde essa fase da Historia em que as
incursdes heréticas judeu-pagas, levedando o Cristianismo, deram
origem ao catolicismo.

Sem uma fonte segura, infalivel, impostergavel de informacoes
sobre as “coisas de Deus”, o catolicismo, ja de inicio, manifestara sua
deformacao eclesiologica e, distanciado da Biblia, passou a suster-se
nas decisoes sinodicas, largamente influenciadas pelas varias correntes
filosoficas. E quando se deu a Reforma Protestante, no comeco da Idade
Moderna, o catolicismo sentiu-se forcado a lastrear suas doutrinas pela
tradicao, distinguida pelo conjunto dos “pais da igreja”, que, em
consenso unanime, deveriam abona-las.

Em toda a Idade Média, o catolicismo, apertando os lacos de uma
vasta confederacdo eclesiastica, organizada e mecanica, procurou
manter o ritmo da revivescéncia do Imperialismo Romano. Em relacao
ao Oriente, ficou frustrado porque os ventos politicos lhe foram
improficientes, nao lhe agregando os povos cobicados. E a aurora da
Idade Moderna lhe trouxe amargos dissabores com a perda de muitos
dos seus fiéis, ocasionada pela Reforma Protestante e pela Ruptura
Anglicana.

Mas, por ridiculo que pareca, esforca-se o catolicismo para se
manter como continuidade historica do cesarismo romano, chegando ao
cumulo da impudéncia ao transformar o seu pontifice em supremo
hierarca detentor do dom da infalibilidade e do primado jurisdicional de
sua igreja, no Concilio Vaticano I, em 1870, com a promulgacao do



dogma da infalibilidade pontificia, e, agora, em centro magnético do
novo ecumenismo, que, dentre outros objetivos, o unionismo € um dos
mais importantes no Concilio Vaticano II, de 1962-1965.

Lentamente surgiu como chefe de uma cla religiosa; aos poucos, foi
se revestindo a si proprio com poderes especiais e, ultimamente,
colocou-se na posicao de um deus. Nao quer ser mais o vigario de
Cristo, mas o proprio Cristo na terra, a cujo redor anseia que se
acotovelem todos os homens.

Os velhos imperadores muito lutaram para a integracdo de todas
as nacoes sob as garras da aguia capitolina. E Otavio Augusto, ao
erguer-se sozinho no comando invisivel do Império, ndo se satisfez com
o poder administrativo total. Quis, na qualidade de pontifice dos
pontifices, o poder religioso absoluto para identificar o conceito de
romanidade a concepcao de universalidade.

Apesar de ausentes os orientais, os papas, durante a Idade
Medieval, conseguiram uma personificacao historica da Roma Imperial.

Circunstancias adversas espalharam os seus submissos.
Frustraram-se-lhes todas as tentativas unionistas. Pela “santa
inquisicao”, inutilmente ensopou em sangue a Europa. Pela difusao de
uma avalanche de supersticoes, mistificou mais ainda os seus adeptos.
Pela divulgacao de enciclicas, pretendeu demonstrar seu interesse pelos
problemas sociais do mundo. Por suas ligacées com os totalitarismos
modernos, desejou vincular-se aos resultados de uma sonhada vitoria.
Tudo infrutifero!

Ao espraiar seus olhos pelo mundo, o papa vé a imensa divisao
entre os proprios catolicos. Proporcionalmente, sdo poucos os que lhe
prestam obediéncia.

Os catolicos dos paises neo-latinos, que estdo, portanto, mais
achegados as imposicoes pontificias, nem supdéem a divisdo existente
entre os catolicos.

Os orientais, alheios a orbita de dominio do papa, também se
consideram catdlicos e se denominam a Ortodoxia. Além dos
submissos ao patriarca de Constantinopla (hoje Istambul, uma das
principais cidades da Turquia), ha muitas outras comunhoes catolicas
criadas por razoes politicas, na conformidade mesmo com a indole do
catolicismo, que aprecia jungir-se aos poderes deste mundo. Alexandria,
Antioquia e Jerusalém mantiveram-se no Oriente como solios
patriarcais isolados e independentes. A eles os novos patriarcados de
Moscou, da Iugoslavia e da Roménia foram acrescidos modernamente.
Além desses patriarcados, encontramos outras igrejas catolicas-
ortodoxas, absolutamente desvinculadas da sé romana: A Igreja da
Albania, a Igreja da Finlandia, a Igreja do Japao, a Igreja da Polonia, o
Katholikato da Georgia, o Exarcado da Bulgaria, a Igreja de Chipre, a



Igreja de Sinai, a Igreja da Grécia e Ortodoxia na Ameérica, que se
compoe dos descendentes dos imigrantes.

Ressalte-se, ainda, esta analise: Para salvar uma situacao de
aparente penetracdao do papa no Oriente, a sé romana, entre os
pouquissimos orientais, seus fiéis, a muito contra-gosto, suporta
anomalias rituais e disciplinares, como, por exemplo, ser a eucaristia
ministrada aos comungantes sob as duas espécies, o batismo conferido
por imersdao e o clero paroquial casado, afora outras de somenos
importancia.

A mais dos catoélicos orientais, em numero de duzentos milhoes,
desligados da jurisdicao do papa, ha os trinta milhoes de anglicanos
que, apesar de varias tendéncias internas, guardam forte dosagem de
catolicismo.

*kk

Nada no mundo, todavia, escapa a observacao solerte do papa,
como no passado nada fugia a argucia ambiciosa do Imperador
Romano. Foi deste que ele aprendeu tirar partido das lutas entre os
povos e de suas dissensoes internas, sobre os quais fareja com sua
aquilina intuicao e habilidade preclara.

O olimpo do Vaticano, por meio dos bispos, pecas de uma
verdadeira maquina de espionagem universal, toma conhecimento de
tudo o que ocorre na face da terra para, ardiloso, aproveitar qualquer
circunstancia que lhe facilite prestigio ou dominio.

Esteve sempre a par de todos os programas de todas as seitas,
denominacoes e grupos religiosos do mundo. Acompanhou bem de
perto, como “quinta coluna”, em muitas ocasidoes, o inicio e o
desenvolvimento de todas as atividades de carater unionista entre as
diversas seitas protestantes desviadas da Biblia.

Empolgou-o o Concilio Ecuménico das Igrejas, que tem sido o
ponto alto da aventura ecuménica partida dos nado-romanistas.

Um paréntesis! Para se compreender o Concilio Ecuménico das
Igrejas, que foi inspirado, nasceu e se desenvolveu nas esferas
anglicanas, € mister sublinhar esta constatacdo: Uma longa tradicao
aproxima singularmente o anglicanismo do catolicismo.

Ao papa, dessultorio, nao ficou alheia a Assembléia de Amsterdam,
realizada de 22 de agosto a 4 de setembro de 1948, que instalou
oficialmente o Concilio Ecumeénico das Igrejas, “uma espantosa

aventura” (113), prestigiado, nessa oportunidade, pela comparéncia de
1.500 delegados, substitutos e observadores, representando 150 igrejas
de 42 paises. Nesse interim, houve mesmo quem dissesse ser esse o
evento de maior significado historico para o protestantismo, desde a

Reforma (114),



Pontificaram, em grande numero, os bispos anglicanos e
sobressairam alguns bispos metodistas. Nao faltaram os clérigos
luteranos, os episcopais e presbiterianos. As igrejas ortodoxas enviaram
seus delegados. E o papa mandou observadores oficiais.

Dentre tantas destacadas personagens, sobressaiu Karl Barth,
consagrado pela sua influéncia como tedlogo campedao do Concilio
Ecumeénico das Igrejas. E de se mencionar, outrossim, o trabalho do Dr.
W. A. Visser’t Hooft como o seu principal organizador e seu secretario
geral.

As olhos verrumantes do papa, encheu de esperancas ecumenistas
a Segunda Assembléia do Concilio Ecuménico das Igrejas. Deu-se em
Evanston, nos Estados Unidos, de 15 a 31 de agosto de 1954, com a
presenca de 500 delegados, representando 132 igrejas de 42 paises, em
que o arcebispo Michael, da igreja ortodoxa de Nova lorque apresentou
uma vigorosa declaracdo na defesa da doutrina catdlica da “sucessao
episcopal” preservadora, desde as origens, do ministério auténtico e da
unidade da Igreja. Nesta Assembléia, também o Dr. Visser’t Hooft deu
um passo a frente no sentido do ecumenismo, ao “valorizar a estrutura
eclesial como instituicao, além de posicao simplesmente contingencial”.
“Nao basta”, insistiu o Secretario Geral Visser’t Hooft, “manter relacoes
amigaveis: unidade significa, no minimo, uma comunhao completa e

sem restricoes” (115).

O Concilio Ecuménico das Igrejas preparava-se para a sua Terceira
Assembléia, promovendo encontros e conferéncias, e mantendo
contatos entre os lideres, quando, em 25 de janeiro de 1959, o papa
Joao XXIII, acodado, lanca ao mundo a idéia de convocar um Concilio
Ecuménico integrado na mobilizacdo ecuménica geral.

Maurice Villain ndo pode conter sua emocao ao presenciar o
entusiasmo causado pela noticia do proposito pontificio ao Dr. Visser’t
Hooft, que se encontrava no Instituto Bossey para inaugurar um curso
subordinado ao tema: “As relacdes da igreja catdlica romana com o

movimento ecuménico” (116).

O Concilio Ecuménico das Igrejas, com intensidade de
preparativos, se aproximava de sua Terceira Assembléia ja fixada para
fins de 1961. O papa, por seu turno, no outro polo, se apressava a
mobilizar todos os seus dispositivos para convocar a sua reuniao.
Evidentemente que se lhe tornaria contraproducente entrosar-se com os
“irmaos separados”, em Nova Deli, no exame doutrinario dos motivos da
“separacao”. Isolar-se em concilio proprio dentro dos muros do
Vaticano, donde lancaria o convite para que os “irmaos separados”
regressassem, era muito mais consentaneo com sua bazofia de centrum
unitatis.



Do seu trono soberano e com a fronte emoldurada com a tiara, em
29 de junho de 1939, na enciclica “ad Petri Cathedram?”, declarou:
“Dirigimo-nos... a todos aqueles que estdo separados de nés, como a
irmaos, usando as palavras de Santo Agostinho, que diz: Queiram ou
nao, sao nossos irmaos. SO nao serdo mais nossos irmaos quando
deixarem de dizer: Pai Nosso”. Neste passo e a proposito da visita do Dr.
G. Fisher, hierarca anglicano, esclarece o cardeal Bea, o papa usa para

com os irmaos separados, de uma caridade de “Pai Comum” (117),

O pontifice esta convencido dos resultados da Terceira Assembléia
do Concilio Ecuménico das Igrejas no sentido de favorecer os seus
objetivos unionistas, que nao se furta apresentar-se como o centro da
unidade visivel da Grande Igreja Vindoura: “Esta unido visivel € a
comunhao de todos os crentes em uma unica profissao de fé, na mesma

pratica de culto e de obediéncia a mesma autoridade” (118),
Nao se enfada o papa de repetir ser ele o “perpétuo e visivel

principio e fundamento de unidade” (119). E, por isso, ele jamais
poderia descer os degraus de sua majestade. Os outros que se
aproximem dele...

No seu acodamento porque nao queria perder a grande
oportunidade, pelo motu proprio Superno Dei Nutu, de 5 de junho de
1960, instituiu o Secretariado especial para a Unidao dos Cristaos,
nomeando a 16 de junho o cardeal Agostinho Bea como seu presidente.
Esse Secretariado, naqueles dias, objetivava facilitar aos catélicos nao
romanos o seguir dos trabalhos do Vaticano II e, apds, ajuda-los na
busca da uniado com a igreja romana.

Todas as previsdes pontificias resultaram magnificamente. O seu
concilio foi muito bem acolhido nas areas da Terceira Assembléia do
Concilio Ecuménico das Igrejas.

O Secretariado para a Unidao dos Cristaos levou a bom termo o seu
papel de intermediario, entrosando-se perfeitamente com o Comité
Central do Concilio Ecuménico das Igrejas. O entusiasmo nao ficou
apenas em aplausos, mas produziu a visita do arcebispo anglicano de
Cantuaria, Dr. Fischer, ao papa Joao XXIII, em dezembro de 1960,
seguida da visita do Dr. Lichtenberg, bispo presidente dos
episcopalianos dos Estados Unidos.

Neste clima de expectativa, efetivou-se, em Nova Deli, na India, de
19 de novembro a S5 de dezembro de 1961, a Terceira Assembléia do
Concilio Ecuménico das Igrejas, em que compareceram, em nome de
Oikoumene, 1.600 participantes e 557 delegados de 197 igrejas-
membros de 90 paises e territorios, e mais 49 observadores.



Esta Assembléia levou o Concilio Ecuménico das Igrejas a pender
decisivamente para a area catolica. Admiram-se dito os ingénuos! Mas
nao foi debalde todo o estardalhaco ecumenista do Vaticano!

O Vaticano pusera em jogo todas as suas manhas e jamais poderia
tolerar um fracasso. O préoprio Secretariado para a Unidao tem um
Jjesuita — o cardeal Bea — na sua presidéncia. E Roma semper eadem!

A recepcao da Igreja Ortodoxa Russa e as suas igrejas satélites
ocasionou, nessa Assembléia, o destaque da posicao catélica dentro do
Concilio Ecuménico das Igrejas, que passou, na maioria esmagadora
dos seus membros, a reconhecer a tradicao e a valorizar o dogma
sectario. Anteriormente, o Concilio se propusera nao ser uma super-
igreja € nao se arrogava qualquer autoridade constitucional sobre as
igrejas-membros. Com esta Assembleia, em que o “Cristianismo
evangélico sofreu uma baixa dentro do Concilio, da qual dificilmente se
recuperarda”, sob a influéncia também da mentalidade neomodernista, o
Concilio Ecuménico das Igrejas aproximou-se da eclesiologia catédlica e
mesmo romanista.

Podemos imaginar o jubilo do papa ao saber que a béncao do culto
matutino de 29 de novembro de 1961, em Nova Deli, foi impetrada com
estas palavras: “Cristo, nosso verdadeiro Deus, pela intercessao de
sua purissima Mae, sempre virgem Maria; de nosso Pai entre os
santos, Joao Criséstomo, arcebispo de Constantinopla, dos santos
martires Paramonus, Pilioumenus e Faidre, a quem é dedicado este dia,
e de todos os santos, tera misericordia de noés e nos salvara, pois
Ele € bom e ama a humanidade. Amém”.

E a outra béncao do culto matutino de 2 de dezembro de 1961,
certamente trouxe-lhe festas ao coracao: “Que Deus seja misericordioso
para conosco e nos abencoe, e faca Seu rosto resplandecer sobre nos, e
tenha misericérdia de nés. O Senhor salva o Teu povo; abencoa a Tua
heranca; exalta-os para sempre. Mediante as suplicas e oracdes que
nossa Senhora Maria Theotokos [Mae de Deus] e os profetas, e os
apostolos, e os martires e os carregadores da cruz e os justos fazem
sempre em nosso favor. A Ti seja a gloria, a majestade, o dominio e o
poder para sempre. Amém”.

O cardeal Bea, o jesuita presidente do Secretariado para a Uniao
dos Cristaos, observa que o fato mais saliente acontecido em Nova Deli
que se constituiu para ele em “importante progresso foi a superacao da
concepcao de wuma igreja puramente invisivel e um notavel

avizinhamento da posicéo catélica”, em matéria de eclesiologia (120),
Esta observacao de Bea deve ser confrontada com tudo o que

temos mencionado sobre eclesiologia neotestamentaria.
*kk



Tém-se efetivado apoés o Concilio Ecuménico Vaticano II e a
Terceira Assembléia do Concilio Ecuménico das Igrejas muitas
experiéncias de teor unionista com resultados francamente positivos em
direcao ao papa por parte daqueles que se distanciaram da Biblia.
“Porque em seu coracao incutiu Deus que realizem o seu
pensamento, o executem a uma e deem a besta o reino que
possuem, até que se cumpram as palavras de Deus” (Apocalipse
17.17).

Na ocorréncia do encerramento do Vaticano II, como parte do
programa, em 7 de dezembro de 19635, celebraram-se solenidades
comuns entre o romanismo e a ortodoxia em que se suspenderam as
excomunhodes mutuas lancadas em 1054 entre o papa Ledao IX e o
patriarca Miguel Cerulario. Através de representantes oficiais,
abracaram-se Sua Santidade o papa Paulo VI e Sua Santidade o
patriarca ecuménico Athenagoras I.

Quantos titulos! Mas sao por eles que ambos se denominam. E
denotam a ambicao de ambos.

E verdade que os resultados unionistas do Concilio de Lido, em
1274, se desvaneceram por motivo da ambicdo. Esta foi responsavel
também pelo fracasso de resultados idénticos pelos abracos entre Sua
Santidade o papa Eugénio IV e Sua Santidade o patriarca Ecuménico
Joseph II, presente no Concilio de Florenca, em 1439.

Hoje os tempos sdo outros. A “apostasia” referida por Paulo aos
tessalonicenses, em sua Segunda Carta 2.3) esta as portas e o “filho da
iniqiiidade... se assentara, como Deus... querendo parecer Deus” (2
Tessalonicenses 2.3, 4). Chegados sao os tempos em que Deus “enviara
a operacao do erro” (2® Tessalonicenses 2.11). Por isso, o que quer ser
adorado como Deus e que, em lugar de Jesus, se arroga o titulo de
“perpétuo e visivel principio e fundamento da unidade da fé e

comunhio” (121) “segundo a eficacia de Satanas, com todo o poder
e sinais e prodigios de mentira”, como demonstrou também em
Fatima (Portugal), em 13 de maio de 1967, conseguira fazer-se
sobrepujar as ambicoes das outras “suas santidades”.

Acalmem-se os temores do cardeal Bea. “Os ressentimentos pelos
diversos acontecimentos historicos muitas vezes desagradaveis, como,
por exemplo, a Quarta Cruzada e a criacao de um Império Latino, em

Constantinopla, no século XIII” (122), hoje ndo mais obstacularao as
arremetidas ecuménicas do cesarismo pontificio.

Os tempos sao chegados!

E, para que se entendessem os trés ramos da arvore catdlica, ao
encontro do papa Paulo VI, em 23 de marco de 1966, foi o Dr. Michael
Ransey. Esse encontro, o primeiro oficial, foi distinguido “pelo cunho de



cordial otimismo e por uma expansiva troca de amabilidades reciproca”.
Salientou o “O Sao Paulo”, orgao oficial da arquidiocese catélica
paulopolitana, de 27 de marco de 1966.

Nesse encontro oficial, Paulo VI recebeu o Dr. Ransey na qualidade
de primaz da Igreja Anglicana da Inglaterra e presidente da Comunhao
Anglicana, aglutinadora de todas as igrejas originarias da Igreja
Anglicana, das igrejas episcopais dos Estados Unidos, da Escocia, da
Irlanda, da India, da Africa e do Canada. A imprensa mundial observou,
outrossim, a comparéncia, nessa oportunidade, do Dr. Ralph Dean,
bispo de Caribou (Canada) e secretario executivo da Comunhao
Anglicana, evidenciando o vasto apoio dado ao seu “papa” pelos
anglicanos e episcopais.

Esta visita veio abrir muitas perspectivas para a aproximacao
politica da ala anglicana do catolicismo ao romanismo, pois,
doutrinariamente, permanecem pouco distantes.

As ansias ecumenistas dos “homens corruptos de entendimento
e privados da verdade” (1% Timoteo 6.5) juntaram recentemente os trés
pontifices dos trés ramos da apostasia: o papa do romanismo, o
patriarca da ortodoxia e o presidente da comunhao anglicana.

E assim como as igrejas catdlicas da ortodoxia aplaudem as
atitudes ecumenistas do patriarca de Istambul, as seitas procedentes do
anglicanismo, conservantes de forte dose catolicizante no seu conceito
hierarquico e episcopal de eclesiologia, rapidamente aderem as
campanhas unionistas na conformidade com as diretrizes do Concilio
Ecumeénico das Igrejas.

Depois da visita do arcebispo de Cantuaria a Paulo VI, iniciaram-se
estudos para se estabelecer um organismo permanente com a finalidade
de dirimir todas as arestas que possam delongar a ambicionada uniao
entre as comunhodes romana e anglicana.

Em 18 de julho de 1966, também foi instalado um comité misto
formado pelo romanismo e pelo Conselho Mundial Metodista, como
organismo tendente a aproximacao entre romanos e metodistas.
Recorde-se que o Conselho Mundial Metodista, contando com cerca de
vinte milhoes de membros, fez-se representar no Vaticano II por
observadores, dentre os quais o seu proprio presidente, o bispo Carson,
de Filadélfia. Em troca, ao Undécimo Congresso do Conselho Mundial
Metodista, celebrado em Londres, de 18 a 26 de agosto de 1966,
compareceram dois delegados oficiais do catolicismo romano, o inglés
conego Anthony Eume, o engenheiro Daniel Meaney, membro da
comissdao episcopal norte-americana para o dialogo com o grupo
metodista e, na qualidade de convidado especial, o padre Strancky, do
Secretariado para a Unido dos Cristaos.



Se o metodismo procedente do anglicanismo guarda ranco catélico,
o presbiterianismo lhe € agnato. Nao fica atras! Alias, ambos em
consequéncia mesmo de suas vacilagcoes perante a Biblia como unica
fonte de revelacado, porque aceitam certa tradicao, como o Credo
chamado dos Apostolos e o de Nicéia, também defendem a necessidade
da interpretacao das Sagradas Escrituras por uma igreja autorizada
conforme os ensinamentos tradicionais vindos desde o comeco, e
adotam uma hierarquia eclesiastica.

Os presbiterianos que aceitam, alias, a tese de que fora de sua
igreja nao ha salvacao, também ao sabor do romanismo, vém sofrendo

os rudes golpes da interpretacao neomodernista da Biblia (123) ¢, por
isso, embarcaram na canoa do ecumenismo.

Enquanto o patriarca arménio Khoren I visitava Paulo VI, em maio
de 1967, havendo entre ambos troca de presente de ouro e prata, os
protestantes encharcados de catolicismo promoveram em Boston,
Estados Unidos, o Sexto Congresso anual da Unido das Igrejas
Protestantes, objetivando atualizar a doutrina teoldogica protestante a
luz dos documentos do Vaticano II.

Além das seitas derivadas do catolicismo anglicano e que dele
guardam acentuados pendores eclesiais, uma destacada ala luterana
também olha com simpatia esse movimento.

Jamais poder-se-a negar a Martinho Lutero o seu grande valor
pessoal e o mérito inconteste de sua obra de emancipacao do jugo
papal. Soube-a manter, apesar de haver a curia romana escolhido para
sucessor do mundano Ledo X um papa alemao na pessoa de Adriano VI,
supondo que o0s principes patricios rebelados acatar-lhe-iam as
insinuacoes e o reformador submeter-se-ia as ameacas de
excomunhoes.

Lutero, porém, em vista mesmo do momento e das circunstancias
historicas, ndo pdde realizar completamente a sua obra.

Se examinarmos a doutrina exarada em suas obras, notar-se-a
claramente que s6 depois de se rebelar contra a curia romana é que
apenas vislumbrou a eclesiologia neotestamentaria e ndo chegou a tirar
todas as conclusoes logicas da Scriptura Sola.

Em suas Prelecoes sobre os Salmos (1513-1515) e em sua
Prelecoes sobre Romanos (1515-1516), onde o tema eclesiologico nao
se constitui em centro de suas atencoes, aceita, porém, Lutero uma
igreja em bases e termos medievais, institucionalizada em uma
hierarquia sacerdotal como indispensavel para a pregacao da Palavra de
Deus. Nessas suas obras, evidentemente, seu principal objetivo era
discorrer sobre os binémios Lei-Pecado e Evangelho-Graca.

Os seus ataques aos abusos do clero e da curia romana colocaram-
no num impasse que o forcou a afixar, em 31 de outubro de 1517, as



suas Noventa e Cinco Teses em que sustentava ainda a necessidade da
hierarquia sacerdotal: “Deus a ninguém perdoa a culpa a nao ser que
ele ao mesmo tempo se humilhe em todas as coisas e se submeta a seu
representante, o sacerdote” (Tese 7).

Em sua Explicacdao das Noventa e Cinco Teses, publicada em
agosto de 1518, Lutero outra vez insiste em seu conceito de igreja
hierarquica que se manifesta, sobretudo, por meio dos concilios
ecumeénicos.

Ja o Luteranismo se implantara e aceitara o amparo politico de
muitos principes e nao havia mais possibilidade de nele influir
doutrinariamente, quando Martinho Lutero, mesmo sem se libertar do
sacramentalismo, concluiu ser invisivel a verdadeira igreja.

Sempre existiram comunidades religiosas que mantiveram a
pureza do Cristianismo primitivo porque sempre existiram os
evangélicos, os crentes em Jesus Cristo, os auténticos cristaos. Dentre
eles, ao tempo de Lutero, havia os anabatistas. Infelizmente, Lutero
carregando enorme bagagem de heranca catolica, moveu-lhes horrivel
perseguicao.

Nao € de estranhar, pois, que grupos luteranos, comprometidos
com sacramentalismo, sacerdotalismo, tradicao “et magna comitante
caterva” forem alas no catolicismo organizado e mecanico do
imperialismo papal.

Alias, o Concilio Ecuménico das Igrejas, que abriga todas as seitas
catolicas e as catolicizadas, € uma organizacdao complexa e eficiente.
Tem recursos e poder para exercer pressao sobre os cristdos no sentido
de obter os seus objetivos ecuménicos. Através dos seus diversos
organismos, vai condicionando psicologicamente o pensamento de
muitos lideres protestantes a caminho de Roma, o inico curral do papa.
Estes, pois, que “acrescentaram alguma coisa” (Apocalipse 22.18) a
Biblia, a fim de se cumprirem as Escrituras da Revelacao Apocaliptica,
estdo na mira do papa. Os que “rejeitaram a Lei do Senhor, nao
guardaram os Seus estatutos, antes se deixaram enganar por suas
proprias mentiras” (Amos 2.4), enganados pelos seus “grandes sinais
e prodigios” (Mateus 24.24), enrodilhar-se-ao sob seus pés pontificios.

Chegados sao os tempos em que muitos “cercar-se-ao de mestres
segundo as suas proprias cobicas, como que sentindo coceira nos
ouvidos; e se recusarao a dar ouvidos a verdade, entregando-se as
fabulas” (2* Timoteo 4.3-4).

Estao na mira do papa os que, distantes da Biblia, desconhecem
culposamente a natureza e a missao da Igreja NeoTestamentaria e se
dao a “genealogias interminaveis” (1* Timoéteo 1.4) da sucessao
episcopal.



Os crentes, porém, para que ninguém os engane (Mateus 24.4)
nunca se misturardao entre os “ecumeniacos”. Comprados por bom
preco, pelo sangue de Jesus Cristo (1* Pedro 1.18) nao se tornarao
servos dos homens (1* Corintios 7.23), mas unidos eternamente em
Cristo Jesus (Galatas 3.28). Em unidade de fé andarao (Efésios 4.13)
porque sua Unica regra € a Biblia, da qual nao se apartardao para nao
serem “levados ao redor por todo vento de doutrina, pela artimanha dos
homens, pela astucia com que induzem ao erro” (Efésios 4.14).

.00o0.

CAPITULO 17

O DESPREZO A BIBLIA
E O ECUMENISMO MODERNO

A BIBLIA TODA e somente a Biblia é a Revelacao de Deus. Jesus

deu a conhece aos Seus apostolos tudo quanto ouvira do Pai (Joao
15.15). E, para que a doutrina do Mestre se mantivesse incélume e
realizasse os seus efeitos nas almas, foi fixada nas Escrituras por
pessoas conveniente e sobrenaturalmente inspiradas.

Joao é um desses autores inspirado e que a si mesmo se chamava
de “o discipulo a quem Jesus amava” (Joao 13.23). Dentre os
apostolos, foi o ultimo a morrer, cerca do ano 100, quando inumeras
igrejas se espalharam pelo mundo entdo conhecido. Além do quarto
evangelho, um profundo e completo tratado sobre soteorologia, escreveu
trés epistolas e o Apocalipse, a chave que arremata cronologica e
mecanicamente a Revelacao Divina.

Além dos fatos e palavras relatados em seu evangelho, ao conclui-
lo, alega que “ainda muitas outras coisas... Jesus fez” (Joao 21.25) e
que “fez Jesus diante dos discipulos muitos outros sinais que nao
estao escritos neste livro. Estes, porém, foram registados para que
creiais que Jesus € o Cristo, o Filho de Deus, e para que, crendo,
tenhais vida em Seu Nome” (Joao 20.30-31).

A qualquer pessoa de espirito reto e livre de preconceitos, a
conclusao é limpida. S6 a Escritura basta!

Lucas também, ao iniciar o seu evangelho, observa que se
informara com “acurada investigacao de tudo desde sua origem”



(Lucas 1.3) sobre os fatos referentes a Jesus Cristo e houve por bem
descrevé-los. Se, inspirado, sentiu essa necessidade de escrevé-los,
logicamente porque Deus nao queria estabelecer uma tradicao oral
como continuidade e conservacao de Sua Revelacao.

Judas também porque “certos individuos se introduziram com
dissimulacao... homens impios que transformam em libertinagem a
graca de nosso Deus e negam o nosso unico Soberano e Senhor,
Jesus Cristo” (Judas 4), sentiu-se necessitado a corresponder-se e
exortar a batalhar “diligentemente, pela fé que uma vez por todas
foi entregue aos santos” (Judas 3).

A “fé que uma vez por todas foi entregue aos santos” ¢é o
conjunto da doutrina crista. E a verdade revelada. E o ensino total do
Novo Testamento. E “tudo quanto ouvi de Meu Pai” e que Jesus fizera
conhecer aos apostolos (Joao 15.15).

Na defesa desta fé imutavel e fixa, sem estar sujeita a tradicao, por
estar escrita, € que Judas exorta a batalha. “Epiagonizar”, “agonizar”,
diz o grego, significam “batalhar intensamente, com denodo, com
intransigéncia”.

A esta “fé que uma vez por todas foi entregue aos santos” nao
cabe adicao alguma. Ela é completa. Suficiente. E a tradicao, pois,
invalida a Palavra de Deus! (Marcos 7.13).

A Escritura so!

E com a Escritura s6 € possivel a unidade da fé! (Efésios 4.5, 13).

O mesmo Joao, o discipulo “a quem Jesus amava” (Joao 13.23),
que esteve “reclinado no peito de Jesus” (Joao 13.23, 25) e que
escreveu o ultimo Livro da Biblia, o Apocalipse (Apocalipse 1.1), ao
encerra-lo, nos seus ultimos versiculos (portanto, nos versiculos finais
da Biblia!) transmite as palavras finais de Jesus Cristo a ele confiadas,
como Seu posfacio das Escrituras: “A todo aquele que ouve as
palavras da profecia deste livro, testifico: Se alguém lhes fizer
qualquer acréscimo, Deus lhe acrescentara os flagelos escritos
neste livro; e, se alguém tirar qualquer cousa das palavras do livro
desta profecia, Deus tirara a sua parte da arvore da vida, da cidade
santa e das cousas que se acham escritas neste livro” (Apocalipse
22.18-19).

Deus sempre se mostrou cioso de Sua Verdade e procurou
preservar Sua doutrina isenta da influéncia corruptora da tradicao.
Nessa conformidade, Moisés, o escritor inspirado do Pentateuco, é
categorico: “Nada acrescentareis a palavra que vos mando, nem
diminuireis dela, para que guardeis os mandamentos do Senhor,
vosso Deus, que eu vos mando” (Deuterondomio 4.2). “Nada lhe
acrescentaras, nem diminuiras” (Deuteronémio 12.32).



A Josué, servo do Senhor, encarregado de fazer o povo hebreu
passar o Jordao, apos a morte de Moisés, recomenda que se esforce e
tenha cuidado “de fazer segundo toda a lei” (Josué 1.7) escrita por
Moisés (Deuteronomio 31.9). “Dela nao te desvies, nem para a direita
nem para a esquerda, para que sejas bem sucedido onde quer que
andares” (Josué 1.7).

Desde os primordios de Sua Revelacao, o Senhor quis que Sua lei
fosse escrita. Primeiro, através de Moisés (Deuteronomio 31.9), o qual,
antes de morrer, tendo “acabado de escrever, integralmente, as
palavras desta lei num livro” (Deuteronoémio 31.24) deu ordem aos
levitas: “Tomai este livro da lei e ponde-o ao lado da arca da Alianca
do Senhor” (Deuteronémio 31.26).

E ao proprio Josué, prevendo a prostituicdo do Seu povo, “indo
apos deuses estranhos” (Deuteronomio 31.16), manda o Senhor que
escreva um cantico para ensina-lo aos filhos de Israel (Deuteronoémio
31.19).

Por que esse cuidado de Deus no sentido de que a Sua lei, como
era chamada a Biblia naqueles remotissimos tempos, fosse escrita?

Porque sempre quis, na Sua infinita misericordia, preservar os
Seus da “filosofia e vas sutilezas, conforme a tradicao dos homens”
(Colossenses 2.8).

“Toda palavra de Deus é pura; Ele é escudo para os que nEle
confiam” (Provérbios 30.5). E recomenda o sabio rei Salomao: “Nada
acrescentes as Suas palavras, para que nao te repreenda e sejas
achado mentiroso” (Provérbios 30.6).

E do teor da Biblia ser ela Lei e Palavra de Deus e somente ela, a
Revelacao a qual nada pode ser acrescentado e da qual nada pode ser
retirado.

As Sagradas Letras tém poder de fazer o homem sabio para a
salvacao (2® Timoteo 3.15) porque elas testificam de Jesus Cristo, que
da vida eterna (Joao 5.39).

Torna-se, pois, inquestionavel que o acatamento da tradicao oral,
como fonte de doutrina, produz depreciacdo da Biblia e quebra a
unidade da fé preconizada por Paulo (Efésios 4.5, 13).

Procede o catolicismo do partido dos judeus-cristaos (Atos 15.1, 5;
Galatas 2.4; 6.12). Os mentores de sua doutrina, influenciados pela
Escola de Alexandria, através do ecletismo de Philo, aceitaram as
correntes da filosofia helénica.

Encharcados de “filosofias e vas sutilezas”, os hierarcas catoélicos
distanciaram-se da Biblia e, para defender o seu sincretismo, criaram a
tradicao e passaram a perseguir a Biblia. Aplica-se-lhes o desabafo de
Jeremias: “A palavra do Senhor é para eles cousa vergonhosa”
(Jeremias 6.10).



Ao lado das fogueiras inquisitoriais acesas para queimar milhoes e
milhoes de crentes, ergueram-se labaredas para destruir milhoes e
milhoes de Biblias.

Supdéem muitos, porém, que esses fatos lamentaveis se localizam
no passado e que, hodiernamente, arrependido e ansioso pela Verdade,
o catolicismo, maxime o romano, examina a Biblia e abre-a ao seu povo
para que ele se desaltere também na cristalina Revelacao de Deus nela
contida. Supdoem que o romanismo realizou o seu Concilio Ecuménico
derradeiro para reexaminar, reformular, rejeitar seus dogmas
antilégicos e absurdos.

Enganol!

Afora ratifica-los e confirma-los, criando também outros novos,
colocou-se numa posicao muito mais distante e hostil a Biblia do que
anteriormente.

Sua guerra contra a Biblia raramente se faz hoje pelas chamas. A
sua guerra € gentil a solapar, de mansinho, a Palavra.

O Concilio Ecuménico Vaticano II teve o seu ponto alto nas
discussoes sobre estes dois temas: Igreja e Revelacdo. E os seus dois
mais importantes sucessos na promulgacdo dos seus dois mais
importantes documentos: Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium”, de
21 de novembro de 1964, e Constituicdo Dogmatica “Dei Verbum?”, de 18
de novembro de 1965.

Note-se o adjetivo: dogmatica! As conclusdoes dessas duas
Constituicoes sao dogmas!

Ambas sao intimamente correlacionadas. Correlatas.
Interdependentes. Uma completa a outra.

Aos prelados conciliares impos-se a ardua tarefa de produzirem
esses dois documentos bem concordes com a hora atual, em que se
desencadeia todo um conjunto de energias centripetas com vista ao
reajustamento das confissoes catolicas e catolicizadas.

A Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium”, “a peca central de

todo o Concilio Vaticano II” (124), cujo exame € cuja votacao ocupou
todas as assembléias conciliares de 16 de setembro a 18 de novembro
de 1964, praticamente toda a Terceira Fase do sinodo, tornando-se,
como afirmou Paulo VI, no “ponto mais arduo e mais memoravel deste

trabalho espiritual” (125) e a Constituicao Dogmatica “Dei Verbum?”,
cujas discussoes na primeira Fase conciliar foram exasperadas a ponto
do cardeal Joao Urbani, patriarca de Veneza, denunciar rumores e
boatos sobre os desentendimentos entre exegetas catolicos em jornais,

revistas e até em seminarios (126), de se tornarem indcuas as
intervencoes de 103 prelados conciliares e “melancolicamente” ser
protelada sua discussao, sendo promulgada em 18 de novembro de



1965 apos “conhecer nao poucas vicissitudes e manobras” (127) — digo
essas duas Constituicoes Conciliares precisavam ser bem ajustadas a
mentalidade que embasa o Concilio Ecuménico das Igrejas.

Ambos os concilios refletem a fisionomia espiritual do nosso tempo!

Relativamente ao Concilio Ecuménico das Igrejas nado se pode
entendé-lo sem se reportar a teologia transcendente que o norteia.

Esta corrente € o neomodernismo aplicado ao campo teologico.

E o neomodernismo que, através de Karl Barth e os tedlogos de
Lund, produziu a teologia transcendente ou ecumeénica, € a propria
negacao do carater absoluto da verdade, pois parte da suposicao
segundo a qual a razdo nao pode chegar a conhecer a verdade em si,
mas apenas afirmar seus conceitos subjetivos, como se
correspondessem a verdade objetiva.

Para se compreender o amago da teologia ecuménica — repitamos! —
€ preciso fixar-se esta constatacao: originaria do neomodernismo, ela
nega o carater absoluto da verdade.

Por isso, envolve-se toda na incerteza de tudo a comecar pela
incerteza do significado das palavras.

K. Barth € o campeao mais vigoroso dessa posicao doutrinaria
dentro do Concilio Ecuménico das Igrejas, onde colocou em vigor o seu
método dialético bem ao sabor de Hegel.

A teologia deste Concilio procede da mente de Barth, o mentor do
neomodernismo!

Oportuna a lembranca das ultimas ligacoes ideolégicas do Dr. W.
A. Visser’t Hooft com Barth, por ser Visser’t o principal organizador do
Concilio Ecuménico das Igrejas e seu secretario. Em 1946, publicou em
Paris, como homenagem a Barth, a tese: “Le conseil oecuménique des
Eglises: sa nature, ses limites”. Os seus dois livros: “Le rennoveau de
I’Eglise” e “Les exigences de notre vocation commune” sao
indispensaveis para se avaliar as aberracoes doutrinarias que
alimentam as tendéncias do Concilio Ecuménico das Igrejas.

Essa teologia neo-modernista, ou barhtiana, ou transcendente, ou
ecumeénica, cujo cerne € a negacao do carater absoluto da verdade, se
distingue pelo relativismo envolto na incerteza dos seus termos de
significados ininteligiveis.

A teoria da relatividade enunciada por Einstein e que abalou as
proprias conclusoes cientificas, aplicada por Dewey a pedagogia,
transferida para a psicologia, para a sociologia, para a arte e a musica,
transformando o mundo em trevas angustiosas de duvidas, com todo o
seu pragmatismo relativista, aplicada a teologia leva os seus adeptos
aos extremos do cinismo.

Como decorréncia natural da negacao do distintivo absoluto da
verdade, o relativismo se torna o termo dominante do vocabulario da



teologia barthiana ou transcendente, como, de resto, acontece em
outras areas por ele atingidas.

O tedlogo transcendentalista € cheio de paradoxos. Da as palavras
outros sentidos. E-lhe peculiar o emprego enganador de termos
teologicos para confundir. Na sua ginastica mental, aplica a duplicidade
de sentido em suas palavras. Sofisma com seus enunciados. Pronuncia
frases que parecem significar alguma coisa e que, na realidade, nada
exprimem.

Barth e os tedlogos de Lund imaginaram descobrir, com seu
processo relativista, uma novidade.

Enganaram-se!

Por atavismo, manifestam coisa muito velha com o nome
atualissimo de neo-modernismo! Relativismo aplicado ao vocabulario é
chamado na moral catdlica de restritio mentis (restricao mental) e de
sofisma, que é a magia negra da logica.

O aluno de moral catélica aprende que nao mente ao responder ao
credor que “o papai nao esta”, mesmo que o “velho” esteja dormindo ou
assistindo televisao. Explica a moral jesuitica ou barhtiana pela
duplicidade de pensamento. E que o rapaz, em sua mente, concluiu:
“Nao esta para atender o credor!”

E a mesma histéria do “por aqui ndo passou” do frade que tinha as
maos dentro das mangas da batina, quando a policia lhe perguntara se
vira um ladrao foragido de suas garras. O ladrao fora escondido pelo
frade no convento e, de fato, ndo passara por dentro das mangas do seu
habito.

Toda a moral catoélica constroi-se sobre o relativismo, como o seu
dogma se ergue nas pilastras do sofisma.

A dogmatica catdlica diz concordar que Cristo € Ulnico mediador
entre Deus e os homens, consoante Paulo (1 Timoteo 2.5). Porém,
sofismando, prega que Maria é a Medianeira ou Mediadora entre Cristo
e os homens e que Cristo Mediador é o principal e nao recusa
mediadores secundarios, nas pessoas dos santos. Nesse caso, o “um s6”
referente a Cristo Mediador, significa principal.

Com esta observacao se bem que se deixem desapontados os neo-
modernistas porque muito antes deles o catolicismo vem negando o
carater absoluto da verdade e falseando, no seu restricionamento
mental e no seu jesuitico sofisma, o valor das palavras — com essa
observacao pode-se compreender o entusiasmo do cardeal Bea, o
presidente do Secretariado para a Unido dos Cristaos, quando disse:
“Quem conhece a situacao neste campo sabe que na teologia
contemporanea protestante se encontram germes utilissimos e

prometedores que podem ser desenvolvidos grandemente” (128),



No romanismo, “€ inevitavel que a teologia e a sua linguagem
estejam, mais ou menos conscientemente, sob o influxo do tempo”
(129).

Ela se adapta como camaleao as cores locais!

Entre os exemplos na sua lista de vocabulos sujeitos a esse
relativismo, o cardeal Bea inclui os termos “igreja” e “f€”. E, para dar
autoridade ao seu raciocinio, nessa mesma conferéncia, o cardeal
presidente do Secretariado para a Unido dos Cristaos invoca Karl Barth:
“Para superar o nivel da pura terminologia e encontrar naquilo que foi
‘dito’ o que ‘se quis dizer’ ” (130),

Fekk

Karl Barth, nessa linha de pensamento neo-modernista, pelo seu
sistema doutrinario afetado profundamente de pragmatismo relativista,
nega o cunho objetivo da verdade religiosa e fere o valor da Biblia como
revelacao objetiva e direta de Deus.

Em K. Barth, fé e conhecimento sao a mesma coisa. Este, alias, é
outro ponto de contato com o catolicismo.

Para os cristdos somente a Biblia é a Palavra de Deus. E nela tém a
Unica regra objetiva e absoluta da verdade religiosa!

Negando a historicidade das narracoes biblicas ou minimizando
sua inspiracao, ficam os tedlogos transcendentalistas ou ecumenistas
sem nenhuma autoridade objetiva. E os seus dogmas se constituem
apenas em produtos dos seus proprios interesses.

Na teologia ecuménica, as palavras soam biblicamente, mas nao
vao além de um sentido vagamente mistico.

Muitos dos seus antepassados, os modernistas, resvalaram para o
agnosticismo completo.

Negando a infalibilidade da Biblia como Palavra de Deus, negando
até serem infaliveis as palavras de Cristo contidas nos evangelhos,
negando a historicidade dos fatos biblicos, negando sua inspiracao
divina, perderam os modernistas, o0s neo-modernistas, os
transcendentalistas, os ecumenistas — todos sinonimos dos mesmos
teologos — a Unica corte final de apelacao, a tinica pedra de toque entre
o certo e o errado em matéria de doutrina. Perderam, como aconteceu
ao catolicismo, a uUnica revelacao objetiva e direta de Deus e foram
achados mentirosos (Provérbios 30.6). Privados desse farol seguro, os
teologos transcendentalistas foram procurar uma autoridade ficticia.

Entao o barthianismo, que menospreza a Biblia, informa que ela se
torna a Palavra de Deus quando é pregada pela igreja. Nesse caso, a
incumbéncia da igreja € dar infalibilidade a Biblia, porquanto os seus
ensinamentos, em si mesmos, nao tém qualquer importancia.



“O testemunho da Escritura Sagrada deve ser confirmado e
interpretado pelo testemunho do Espirito Santo na igreja, como sine
qua non da auténtica doutrina crista” (131),

*kk

A Historia nao se improvisal

Se se concretizar em acontecimentos ou em corpo doutrinario, nao
se enfreara mais em sua carreira perniciosa o pensamento erroneo.

Os “cristaos” desgarraram-se da Biblia, a tnica regra objetiva e
infalivel de fé, e hoje assistimos, culminada num estado de espirito de
terror panico, a maior crise psicologica desnorteadora, como se os
homens fossem empolgados por catastrofica loucura.

“Mudaram a gloria do Deus incorruptivel em semelhanca da
imagem de homem corruptivel” (Romanos 1.23) — o papa que se diz
Deus na terra — e “mudaram a verdade de Deus em mentira”
(Romanos 1.25) porque deturparam a Sua Palavra (Provérbios 30.6). E
“os entregou Deus a paixoes infames” (Romanos 1.26).

*kk

Ja nos debates feridos sobre eclesiologia, na Assembléia de
Amsterdam, Barth, diante do dilema surgido, apresentou o seu método
dialético dando a eclesiologia uma posicao contingencial susceptivel a
féormula do filosofo Hegel.

Na Segunda Assembleia do Concilio Ecuménico das Igrejas, em
Evanston, a igreja foi apresentada como um produto evolutivo.
Concordou-se que a igreja apostolica nao estava padronizada num tipo
definitivo a ser perpetuado e preservado. A mesma doutrina
eclesiologica do catolicismo que evolui no bojo de uma tradicao adrede
preparadal

Minimizada a Biblia, obscurecida a eclesiologia neo-testametaria! E
um desvio que decorre naturalmente!

A Terceira Assembléia do Concilio Ecuménico das Igrejas,
celebrado em Nova Deli, movido pela sua teologia neo-modernista, fez-
lhe dar passos mais largos ao encontro da teologia catélica. E que,
desta feita, sua eclesiologia pendeu para um governo eclesiastico
centralizado. A Assembléia, dominada por catdlicos orientais e
protestantes catolicizados que, a maneira de Barth, aceitam na
tradicao e¢ na liturgia outras fontes de Revelacao, apresentou um
conceito institucional de unidade crista.

Na conformidade com o barthianismo, a Assembléia aceitou que,
quando o Concilio chega a um acordo, torna-se palavra autorizada da
Santa Igreja Universal, o 6rgao do Espirito Santo.

Mas isto € catolicismo puro! Confirma-o a declaracao, nesse
sentido, do aplaudente cardeal Bea: “No que concerne a Santa



Escritura, ja se comeca a afirmar também que pertenca e seja confiada
a Igreja a sua interpretacao” (132),

O Vaticano enviou a Nova Deli cinco observadores oficiais: o Prof.
Groot, encarregado oficial do episcopado holandés para o trabalho
ecumeénico naquele pais; o padre Le Guillon, dominicano, membro do
Centro Ecuménico Francés; “Istina” o padre Eduardo Duff, jesuita,
diretor do Instituto de Pesquisas Sociologicas e Redator da revista social
Order, autor de um estudo sobre o pensamento social do Concilio
Ecuménico das Igrejas; o jesuita José Edamaram, superior da provincia
jesuita do Kerala, na India, especialista em questdes ecuménicas neste
pais; e Ivan Extross, especialista nas relacoes entre catodlicos e
hinduistas.

Certamente, este quinteto avancado do papa em Nova Deli exultou
de jubilo e levou material a farta para a Comissao Teologica do Concilio
Ecuménico Vaticano II, a cuja responsabilidade cabia elaborar os
esquemas das duas mais importantes constituicoes dogmaticas (Lumen
Gentium e Dei Verbum) e influenciar os bispos conciliares no sentido de
sua aprovacao.

Apenas um registro, mostra-nos a semelhanca doutrinaria da
referida conclusao barthiana de Nova Deli com o catolicismo romano,
expressa no Decreto sobre o Ecumenismo: “Nela [igreja], segundo a fé
catolica o magistério auténtico tem lugar peculiar na exposicdo e

pregacao da Palavra de Deus escrita” (133),

O Concilio Ecuménico das Igrejas € encabecado por uma Comissao
Central de mandato permanente e composta de noventa membros
imbuidos destas graves aberracoes doutrinarias. Exerce a Comissao
Central uma crescente autoridade centralizada na investidura dos
poderes legislativos, deliberativos e administrativos. E uma verdadeira
oligarquia eclesiastica nos moldes da hierarquia catodlica.

Mais um passo e o Concilio Ecuménico das Igrejas, para se
arrematar na Igreja Universal, conseguira um pontifice supremo que
muito bem pode ser o papa do Vaticano, tdao distante da Biblia quanto
os neo-modernistas que integram aquela Comissao Central.

As manifestacoes barthianas do Concilio Ecuménico das Igrejas
levaram o papa Joao XXIII a convocar apressadamente o seu Concilio
Ecuménico. Podemos avaliar as esperancas da cupula romanista
porque o barthianismo, em que pese sua procedéncia aparente de
liberalismo, €& catolicismo auténtico no seu aspecto de depreciar a
Biblia, valorizando a tradicao e concluindo por uma Igreja Universal
visivel e hierarquica. Nem é outra a explicacdo do jubilo romanista
acerca do Concilio Ecuménico das Igrejas, vendo nele uma “nostalgia de
unidade”.



Supunham os incautos que o romanismo em seu Concilio Vaticano
II abriria mao de alguns dos seus dogmas manipulados nas retortas de
sua alquimia. Porqué?

O cardeal Bea o fez pressentir. Ao pronunciar, na sala da
Mutualité, em Paris, aos 23 de janeiro de 1962 — pouco mais de um més
apos o término da Assembléia de Nova Deli — sua conferéncia sob o
titulo: “Le Concile et l'unité des chrétiens’, imediatamente traduziu para
o italiano, o inglés, o espanhol e o holandés, e publicada nas mais
importantes revistas religiosas, fez estas declaracoes alvissareiras para
os inadvertidos: “O proximo concilio podera trabalhar na eliminacao das
divergéncias existentes, sobretudo a respeito desse ponto [eclesiologia].
O problema da natureza da igreja vinha sendo levantado desde o
Concilio de Trento. No entanto, nem aquele Concilio nem tampouco no
Concilio Vaticano I este problema fundamental chegou a ser estudado
de um modo profundo e concreto”.

Infelizmente, a onda de aplausos vinda da ortodoxia, dos
anglicanos e dos protestantes catdlicos foi engrossada por muitos
evangélicos desprevenidos, os quais, no seu ardor evangelistico,
supunham sinceridade naquelas palavras cardinalicias e desejo ardente
por uma revisao eclesiologica a luz da Biblia. Nao perceberam estes ser
a aplicacao do relativismo neomodernista do vocabulario no romanismo
uma velha tatica.

A expectativa recrudesceu até ao paroxismo da baboseira quando,
a 14 de novembro de 1964, o papa Paulo VI, ao discursar na abertura
da Terceira Fase Conciliar, determinada, por sinal, a examinar esse
assunto, afirmou que o Concilio iria “investigar e declarar a

doutrina relativa a natureza e a missdao da igreja” (134).

Bastaria parar para pensar um minuto e verificar-se-ia a que
cumulo de cinismo chegaram os hierarcas romanistas.

Se até agora desconhecem a “natureza e a missao da igreja”, como
que dogmatizam que fora dessa igreja nao ha salvacao?

Se lhe desconhecem a natureza e a missdo, como que, em nome
dessa igreja, anatematizam tanto?

Se lhe desconhecem a natureza e a missdao, como que, em seu
nome, atearam as labaredas da “santa inquisicao”?

Se lhe desconhecem a natureza e a missao, como que, em seu
nome, promulgam tantos dogmas?

Se lhe desconhecem a natureza e a missdao, como que, em seu
nome, enxertam na Biblia tantos livros apocrifos?

Se lhe desconhecem a natureza e a missdo, como que o seu
hierarca supremo se arroga ao titulo de sumo pontifice e infalivel
oraculo da verdade?

Como? Nao € isso o maximo de cinismo?



Pois bem! Aconteceu a Terceira Fase do Concilio que produziu a

Uics L um”, cuj i
Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium”, cuja doutrina sobre a
hierarquia eclesiastica € o “seu ponto mais arduo e mais memoravel”

(I135). Foi promulgado que o episcopado é uma classe unitaria em
intima e essencial relacdao com o papa, que € o seu centro e o seu chefe
(136).

E, quando muitos esperavam ansiosamente — que incautos! -
serem reconhecidas pelo papa as verdadeiras natureza e missao da
igreja na conformidade com a doutrina neo-testamentaria, sobreveio o
desapontamento. Pela Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium”, que é
o documento sobre a igreja, o Concilio Ecuménico Vaticano II repete as
mesmas aberracoes antigas sobre o assunto e enfeita a insania da
sucessao apostolica e da colegialidade dos bispos com a irrisdo de
dogma.

E o papa Paulo VI, ao discursar no ensejo de assinar aquela
Constituicdo, em 21 de novembro de 1964, declarou: “E melhor
comentario afigura-se-nos nao poder fazer-se do que dizendo que esta
promulgacao verdadeiramente ndo muda coisa alguma a doutrina

tradicional” (137).

Durma-se com um barulho desses!

O “infalivel” vigario disse, ao instalar a Terceira Fase do Concilio
Ecumeénico Vaticano II, que a natureza e a missao da igreja iriam, nessa
sessao, ser estudadas. Os “ordinarios” conciliares — cerca de 2.500 —
estudaram examinaram, confabularam, discutiram de 16 de setembro a
18 de novembro de 1964 e produziram uma constituicdo dogmatica —
sim, senhores, uma constituicdo dogmatica! — sobre a natureza e a
missao da igreja. E, depois, na hora solenissima de todos os conciliares
aporem suas “ordinarias assinaturas” encabecadas pela infalivel firma

pontificia, “para perpétua memoéria do acontecimento” (138) o
“santissimo vigario”, infalivelmente declara que essa “promulgacao

verdadeiramente nao muda coisa alguma a doutrina tradicional” (139).

“Tarturiunt montes; nascetur ridiculus mus!” As montanhas estao
com dores de parto; nascerd um rato ridiculo. E o pensamento do poeta
latino Horacio (Arte Poética, 139) que se aplica a todas as coisas
pomposamente anunciadas e que produzem, quando se realizam,
grande decepcao.

Por que haver o romanismo de abrir mao dos seus dogmas se os
ecumenistas caminham ao seu encontro?

Em Nova Deli, nao redescobriram uma igreja hierarquizada? Em
suas aberracoes, rotuladas de teologia transcendente, incidem nos
mesmos erros do romanismo. Basta que este tenha um pouco de



paciéncia! Todos os de “uma mesma ideia” irao “dar-lhe o reino”
(Apocalipse 17.17).

O papa nao precisa descer do seu trono para ir as Assembléias do
Concilio Ecuménico das Igrejas. Ele € o mais absorvente de todos os
monopolios religiosos e todos os que tém esse mesmo intento unionista
irao entregar-lhe o poder e a autoridade (Apocalipse 17.13).

*k%k

Com a promulgacao, em 1870, do dogma do primado jurisdicional
do papa sobre todo o romanismo, estabeleceu-se nele a absoluta
centralizacao da autoridade eclesiastica. Rebaixaram-se os bispos a
meros esbirros da curia romana. Inclusive sua nomeacao tornou-se de
exclusiva competéncia curial.

Alias, o proprio Bento XIV admitiu que € uma usurpacao de

direitos a intervencao do papa mna eleicio dos bispos (140),
Ultimamente, ao tratar da colegialidade episcopal, o tedlogo romano,
Beaudin, repetiu a mesma observacao de Bento XIV, com estas
palavras: “A historia da igreja, durante varios séculos, nao permite de
modo algum pensar-se numa intervencao do papa. Durante cerca de
doze séculos nao teve qualquer influéncia na eleicao e instituicao dos

novos bispos” (141).

Reconheceu o Vaticano que, como dogma da infalibilidade, as
mitras episcopais passaram a ser talhadas pela medida comum dos
microcéfalos do servilismo.

O ecumenismo desencadeou um enorme interesse ao redor do
Concilio Ecuménico das Igrejas. Barth, o seu tedlogo campedo, ao
pregar a transcendéncia da igreja, atribui-lhe um auténtico magistério
relativo as Sagradas Escrituras.

Alegara o cardeal Bea residir na divergéncia relativa ao conceito de

igreja uma das dificuldades principais para a uniao dos “cristaos” (142),
Ele mesmo, porém, em seguida, diz que o Concilio Vaticano II
examinaria o problema da natureza da igreja.

Oportunissimas essas declaracoes cardinalicias no sentido de
chamar as atencoes sobre o romanismo!

Sentiu-se, entao, o papa que no seu Concilio deveria apresentar,
com os mesmos objetivos ecuménicos, idénticos principios. Se a teologia
transcendente ou neo-modernista do Concilio Ecuménico das Igrejas
instalava uma Comissao Central nos moldes de uma verdadeira
oligarquia eclesiastica, o Concilio Ecuménico Vaticano II, refletindo,
também, a fisionomia espiritual do nosso tempo, produziu em sua
maxima constituicao um verdadeiro tratado de hierarquiologia no sabor
do neo-modernismo.

O seu capitulo III € a apologia do episcopado!



Mas, para que o episcopado seja uno e indivisivel, € preciso que
esteja comprimido no romano pontifice, o principio e fundamento de
sua unidade! Nenhum poder exercera sem o consentimento pontificio,
cujas definicoes sao irreformaveis por si mesmas e nao admitem
apelacao a outro tribunal. O papa é o fundamento sobre o qual se
constroi a hierarquia romanista! A ele cabe a supremacia jurisdicional
no colégio episcopal.

Apdés tanta imponéncia conciliar, os bispos continuam a
desempenhar o papel secundario de meros instrumentos percucientes
para fazer soltar da pontificia pederneira as fagulhas luminosas dos
dogmas e das enciclicas.

No conjunto do ambiguo vocabulario romanista, uma averiguacao
atinente a sua hierarquia € certa: os bispos em colegialidade se
constituem no exército mundial de servicais do papa. Manipulados pelo
Vaticano, sao os tentaculos a envolver o mundo!

Essa hierarquia — o papa, como fundamento, e os bispos a ele
subordinados - é a igrejal

A ela compete santificar, sobretudo através dos sacramentos, e
ensinar, através do magistério eclesiastico.

No “credo”, o catdlico reza: “credo ecclesiam” (creio a igreja). E
poderia perfeitamente rezar: “credo magisterium” (creio o magistério).
Isto €, o catdlico faz um ato de fé na organizacao externa e hierarquica
da sua igreja.

Observe-se o teor da reza: “creio a igreja” e nao apenas “creio na
igreja”. Creio o magistério” e nao apenas “creio no magistério”.

A dogmatica romana, de sabor relativista, ensina que a hierarquia
dispoe do poder de santificar os fiéis por meio dos sacramentos e do
poder de reger e ensinar. Assim como se deve crer em seu poder
santificador sacramentalista, a sua missdao ou poder de ensinar é
também objeto de fé.

Sublinhemos: Compde-se a hierarquia dos bispos em comunhao
com o pontifice romano, como visivel principio e fundamento da

unidade de fé (143). Porque os bispos, como sucessores dos apostolos,
receberam o carisma da verdade e, como resultado, “ha no magistério
eclesiastico (poder de ensinar) uma virtude interna, sobrenatural e
divina, que se esconde atras das atividades humanas dos depositarios
do munus e do poder de ensinar, mas sempre presente e operante e
sem a qual a natureza deste magistério se reduziria a uma simples e
falivel autoridade humana, nada mais. Dispomo-nos a crer no
magistério porque, primeiro cremos no magistério. Nao aceitamos com e
em espirito de fé as definicoes e decisdoes do magistério porque
reconhecemos, quica, em seus detentores notaveis qualidades de
inteleccao e prudéncia: assentimos com um ato de fé teologal a seus



pronunciamentos porque, antes, professamos que neles e por eles age
uma virtude divina que nos garante a autenticidade da Igreja”, esclarece

o frade Kloppenburg (144), um dos tedlogos romanistas presentes no
Vaticano II.

Na conformidade com a teologia barthiana, o catolicismo romano
extrai essa doutrina do versiculo 16 de Joao 14: “E Eu rogarei ao Pali,
e Ele vos dara outro Consolador, a fim de que esteja para sempre
convosco” e do versiculo 20 de Mateus 28: “Ensinando-os a guardar
todas as cousas que vos tenho ordenado. E eis que estou convosco
todos os dias até a consumacao do século”.

O convencimento desse poder de ensinar e dessa participacao do
magistério eclesiastico enfatua tanto os bispos que eles, como
hierarquia, se imaginam a propria igreja. Ainda hoje, como em tempos
remotos, poderiamos chamar o catolicismo de Igreja da Hierarquia. Ha
pouco, em 7 de maio de 1967, na oportunidade da missa de
encerramento do Encontro da Conferéncia Nacional dos bispos do
Brasil, realizado em Aparecida do Norte, em seu discurso, o cardeal
Agnelo Rossi confundia a igreja com hierarquia ao mencionar os bispos
ali reunidos como a igreja seriamente empenhada na solucao dos

problemas sociais (145).

O catolicismo — tanto o romano, como o ortodoxo e o anglicano —
nao aceita a Biblia como Unica e infalivel fonte de Revelacao.

Para o catolicismo, em todos os seus ramos, a Revelacao continua
através da tradicao que, em tempos passados, se dava sobretudo na
patristica e, agora, por meio do magistério eclesiastico.

Foi isto que disse, em outras palavras, o bispo Anibal Munoz
Duque, de Nueva Pamplona, Colombia, na 95 Congregacao Geral do
Vaticano II: “a tradicao” € a palavra de Deus, fruto da inspiracao divina
profética, pregada por Cristo e pelos apostolos sob a inspiracao do
Espirito Santo e sob a sua assisténcia fielmente transmitida pelos
apostolos e seus sucessores”.

Se Barth, no seu relativismo teologico, minimiza a Biblia e apela
para um magistério eclesiastico, o catolicismo romano faz a mesma
coisa. Falaz regozijo daqueles que supdoem um “uso mais amplo das

Escrituras entre os catélicos romanos” (146),

A teologia catolica, baseada barthianamente em Joao 21.25, diz
que as “muitas outras cousas que Jesus fez” e disse e que nao foram
escritas, como também aquilo que o Consolador prometido haveria de
anunciar (Joao 16.14-15), os apostolos transmitiram oralmente aos
seus sucessores. Estes, com o episcopado, receberam o carisma da
verdade. Existe, portanto, no Concilio Ecuménico Vaticano II uma
correlacdo muito intima entre a Constituicao Dogmatica “Lumen



Gentium”, o seu documento mais importante por haver dogmatizado
sobre a sucessao apostédlica e a colegialidade dos bispos, e a
Constituicao Dogmatica “Dei Verbum”, promulgada em 18 de novembro
de 1965. A sucessdao episcopal no catolicismo fundamenta o
prolongamento ininterrupto da Revelacdao Divina ja que, para ele, a
Biblia é incompleta.

A “Dei Verbum” dogmatizou: “A Sagrada Tradicao e a Sagrada
Escritura estdo, portanto, estreitamente conexas e interpenetradas.
Ambas promanam da mesma fonte divina, formam de certo modo um so6
todo e tendem para o mesmo fim. Com efeito, a Sagrada Escritura é a
fala de Deus, enquanto é redigida sob a mocao do Espirito Santo; a
Sagrada Tradicdo, por sua vez, transmite integralmente aos sucessores
dos apostolos a Palavra de Deus confiada por Cristo Senhor e pelo
Espirito Santo aos apoéstolos para que, sob a luz do Espirito da Verdade,
eles, em sua pregacao, fielmente a conservem, exponham e difundam;
resulta, assim, que nao €& através da Escritura apenas que a Igreja

consegue sua certeza a respeito de tudo que foi revelado” (147),
“Estreitamente conexas e interpenetradas... formam um so6 todo...”
Nesse caso, torna-se evidente que para o romanismo a Revelacao Divina
nao se encerrou com o Apocalipse, porque a tradicdo mantém em aberto
o periodo da Revelacao oficial. Alias, nesse intento, o bispo Antonio
Vuccino, discorreu sobre um “nexo ontolégico existente entre a Sagrada

Escritura e a Tradicao” (148).

O cardeal Franziskus Koenig, arcebispo de Viena, na Austria, em 2
de outubro de 1964, durante a 93* Congregacao Geral conciliar, parecia
Karl Barth vestido de purpura, ao lembrar o valor da tradicao porque
“na Biblia ha, de fato, deficiéncias”, declarou. O conselheiro patriarcal
melquita de Antioquia, Neofito Edelby, em S de outubro de 1964, na 94*
Congregacao Geral do Vaticano II, acolitou o barthiano ou barthianista
purpurado declarando: “A Tradicao € a epiclese da historia da salvacao,
a teofania do Espirito Santo, sem a qual a histéria fica sendo
incompreensivel e a Escritura letra morta”.

A Constituicao Dogmatica “Dei Verbum”, repetindo a antiga
doutrina catolica, declara “que nao é através da Escritura apenas que a
Igreja consegue sua certeza a respeito de tudo que foi revelado”. Em
manifestacoes de diversos prelados conciliares, observamos, no ultimo
Concilio Ecuménico romanista, a posicao da Biblia dentro da seita, de
acordo com a constituicdo acima mencionada.

Em 30 de setembro de 1964, o bispo de Split, na Iugoslavia, Franc,
esclareceu que a Sagrada Escritura nao contém todas as verdades
reveladas, e, por isso, a tradicao € também fonte de revelacdo. Mas, o
bispo de Anangni, na Italia, Compagnone, logo no dia seguinte, foi além



em sobreelevar a tradicao por ter um ambito muito mais extenso do que
a Sagrada Escritura. O bispo Joseph Attipetty, de Ernakulam, na India,
confirmou esse ponto de vista e explicitou: “Alias, muitos dogmas da
sacramentologia e da mariologia perderiam seu fundamento”, sem a
tradicao. “Fechariamos as portas ao progresso da mariologia, tornando-
se impossivel toda e qualquer outra definicao relativa aos privilégios
marianos (“impossibilem reddendo quamlibet aliam definitionem de
privilegiis marianis”). E qual o verdadeiro devoto de Nossa Senhora que
gostaria de criar semelhante situacao?” No dia 2 de outubro, o
arcebispo Salvatore Baldassari, de Revena, Italia, com entusiasmo,
lembrou em favor da tradicao que somente nela se fundam os dogmas
mariais e o do batismo infantil.

Poderiamos enfileirar inimeras assertivas episcopais proferidas em
plenario conciliar no sentido de ressaltar a necessidade e o valor da
tradicao por serem incompletas as Escrituras na confirmacdao da
dogmatica catdlica.

Todas essas declaracoes concordam plenamente com a tendéncia
neo-modernista do Concilio Ecuménico das Igrejas, onde os ortodoxos
se sentem a vontade para emitir suas doutrinas cuja “primeira
caracteristica fundamental e essencial... € a sua constante aderéncia a

santa tradicao” (149).

O Concilio Ecuménico Vaticano II, porém, enfunado com os ventos
neo-modernistas de Karl Barth, foi mais longe nas conclusoes
procedentes do seu menosprezo as Escrituras. Até o Concilio Vaticano I,
dos fins do século XIX, a tradicao catolica se fundara no “consenso
unanime dos santos padres”. Havia necessidade de um “arranjo”, nessa
patristica e, por isso, o catolicismo encerrou o periodo patristico na
segunda metade do século VII.

Procedeu-se um grande expurgo em todo esse amontoado de
escritos, apos uma selecao cuidadosa feita, evidentemente, a posteriori.
Pela bula “Inter Multiplices”, emitida na 10* Sessao do 5° Concilio de
Latrdo, pelo papa Leao X, foi estabelecido o Index Expurgatorio, que o
Concilio de Trento, em sua 4® Sessao, de 8 de abril de 1546, confirmou.

E claro que esse expediente ndo surtiu todos os resultados
necessarios. Além do mais, com o progresso da imprensa, apesar dos
esforcos em contrario, muitas obras da patristica foram divulgadas e os
raros curiosos constataram o logro do chamado “consenso unanime dos
padres da igreja”.

Karl Barth chegou muito mais tarde com a sua teologia relativista.
O catolicismo romano ja a emprega desde século!

Para salvaguardar a evolucdo da sua dogmatica, na ocasiao do
Concilio Vaticano I, incrustou em sua doutrina sobre a tradicao o



magistério eclesiastico, ressaltado, de modo especial, pelo papa Pio XII,
na enciclica “Humani Generis”, de 12 de agosto de 1950.

Fixe-se bem esta particularidade importantissima: A tradicdo
considerada no catolicismo romano como fonte de Revelacao Divina, até
as vésperas do Concilio Vaticano I se consubstanciava sobretudo na
patristica, norma mesmo dos Concilios da Idade Média. A partir do
Concilio Vaticano I, essa tradicdo passou a ser consubstanciada pelo
magistério eclesiastico.

O Concilio Ecuménico Vaticano II, recentemente encerrado,
promulgou na Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium”, o seu maior e
mais importante documento, por se tratar da “natureza da igreja”. E o
seu capitulo III, referente a sua hierarquia € o cerne de toda a sua
teologia eclesial, porque o magistério eclesiastico se manifesta pela
hierarquia.

Além do poder de ordem, isto €, de santificar mediante os

sacramentos (150) a hierarquia — bispos submissos ao papa — (151) tem

o poder de jurisdicao, isto €, de ensinar (152) e de governar (153),
Porque tem o poder de ensinar a hierarquia recebeu o carisma

auténtico da verdade (154). Quer dizer que, pelo fato de serem os
bispos depositarios do poder de ensinar, sdo positiva e interiormente,
na inteligéncia e na vontade, ajudados por Deus e inspirados por Seu
Espirito Santo.

Esta doutrina espuria a Biblia, foi exposta pelo papa Pio XII: “E Ele
[o Espirito Santo] que aos pastores e doutores e sobretudo ao seu
vigario na terra enriquece divinamente com os dons sobrenaturais de
ciéncia, entendimento e sabedoria, para que conservem fielmente o
tesouro da fé, o defendam corajosamente, piedosa e diligentemente o

expliquem e valorizem” (155).

Os tedlogos romanistas vém uma intima analogia entre a
inspiracao da Sagrada Escritura e a inspiracdo do magistério
eclesiastico. Dentro desse conceito, a Revelacao Divina nao se encerrou
com a morte do ultimo apédstolo, mas como “estreitamente conexas e

interpenetradas” (156), a tradicdo continua a Revelacdo que, na
Sagrada Escritura, € incompleta. Alias, o proprio dogma da sucessao
apostolica dos bispos nao teria razao de ser se ndao houvesse em favor
da hierarquia a continuidade da Revelacao. Esta, “sob a forma de

tradicao, progride na igreja sob a assisténcia do Espirito Santo” (157),
O padre Sebastido Trump, jesuita e secretario da Comissao
Teologica Conciliar, em sua conferéncia “Spiritus Sanctus et sacrum

Concilium”, pronunciada em 18 de novembro de 1960 (158) salienta
que nao tem nenhuma duvida sobre a “analogia admiravel” existente
entre a inspiracao divina de que goza a hierarquia e a mesma inspiracao



concedida aos hagiografos e evangelistas ao escreverem os livros
canonicos. E recorda a conhecida palavra de Gregorio Magno em que
declarou aceitar e venerar os quatro concilios ecuménicos (de Nicéia, de
Constantinopla, de Efeso e de Calcedénia) como os quatro livros do
Evangelho. “Sicurt sancti Evangelii quattuor libros, sic quattuor concilia
sucipire et venerari me fateor”.

Naquela mesma conferéncia, ainda, o padre Tromp insistia: “Assim
com o Espirito Santo desde sobre o hagiografo a fim de agir nele e com
ele para o bem de toda a igreja, assim desce o Paraclito sobre o sacro
concilio, incita, inspira, ilumina, ensina, cooperando assim eficazmente
para que sejam infaliveis as decisoes dos padres [bispos| reunidos em
concilio”. (“Incitat, inspirat, illuminat, decot et ita cooperatur eficaciter, ut
patres synodaliter uniti ad infallibilem perveniant decisionem”).

Para exprimir essa atuacao reveladora do Espirito Santo sobre a
hierarquia, dentre tantos vocabulos, usam os seguintes: inspirar,
operar, dirigir, reunir, incitar, cooperar, sugerir, estabelecer, iluminar,
conspirar, promulgar.

O papa Pio XII, em 19 de marco de 1927, nesse sentido, disse: “O
santo padre pensadamente, deliberadamente, pode-se dizer, ndo sem a
inspiracao divina, definiu a Acao Catodlica...” (Il santo padre
pensatamente, deliberatamente, anzi, puo dirsi, non senza divina
inspirazione, defini ’Azione Cattolica...”).

E verdade que, mesmo dentro da hierarquia, ha pessoas que nao
aceitam muito essa doutrina. Por exemplo, o bispo de Verdun, na
Franca, Pierre Boillon, na 95% Congregacao Geral do Concilio, em 6 de
outubro de 1964, alegou que “por causa da imperfeicao...
fragmentariedade e parcialidade do nosso conhecimento, o Concilio
Calcedonense teve que corrigir positivamente as declaracoes
cristologicas do Concilio de Efeso; e o Vaticano II deve completar o
Vaticano I — seria conveniente”, sugeriu aquele prelado, que demonstra
nao dar muito crédito na infalibilidade da hierarquia; “seria conveniente
que no presente capitulo o Concilio reconheca explicitamente a
parcialidade e a imperfeicao das definicoes e declaracoes do magistério
da igreja”.

Mas o papa Joao XXIII havia repetido varias vezes que a idéia da
convocacao do Concilio foi por inspiracao do Espirito Santo (159), que o
bispo Boillon falou as pedras do deserto. E a Constituicao Dogmatica
“Dei Verbum”, como dogma de fé, estabelece que “a Sagrada Tradicao, a
Sagrada Escritura e o Magistério da Igreja estdao de tal maneira
entrelacados e unidos que um perde sua consisténcia sem os outros, e
que, juntos, cada qual a seu modo, sob a acdao do Espirito Santo,

contribuem eficazmente para a salvacao das almas” (160).



Detentor do carisma da verdade e revestido com a inspiracao do
Espirito Santo, “foi confiado unicamente ao magistério vivo da igreja o
oficio de interpretar autenticamente a Palavra de Deus escrita ou

transmitida” (161),

Por isso que, ao recomendar a leitura da Biblia, o Concilio
Ecuménico Vaticano [ adverte: “Cabe aos sagrados pastores,
depositarios da doutrina apostoélica, educar oportunamente os fiéis que
lhes foram confiados para o correto uso dos livros divinos, sobretudo do
Novo Testamento e dos evangelhos, por meio de versdes dos textos
sagrados acompanhados das explicacoes necessarias e realmente
suficientes, a fim de que os filhos da igreja, segura e utilmente, se

familiarizem com as Escrituras Sagradas” (162)

Essa decisdo conciliar, provavelmente, tranquilizou Constantino
Caminada, bispo de Ferentino, na Italia, que, em 6 de outubro de 1964,
na 95% Congregacao Geral manifestou suas preocupacoes “sobre o
perigo para muitas almas motivado pela difusao da Biblia. Alias”,
observou ele, “muitas edicoes populares da Biblia nao respondem
suficientemente aos numerosos problemas que os leitores irao
encontrar. E assim, freqientemente, a leitura da Biblia é causa de
duvidas e tragédias espirituais. E a experiéncia nos ensina que essas
dificuldades se tornam ainda maiores nos leitores mais inteligentes”.

Patenteia-se o irrestrito dever da parte dos fiéis de se submeterem
docilmente a hierarquia também e sobretudo em assuntos relativos a
Biblia “porque o oficio de interpretar autenticamente a Palavra de Deus
escrita ou transmitida foi unicamente confiado ao magistério vivo da

igreja, cuja autoridade se exerce em nome de Jesus Cristo” (163). O
Concilio Ecuménico Vaticano II “encoraja os filhos da igreja que se
dediquem aos assuntos biblicos, a que com todo o esforco prossigam de
acordo com o sentir da igreja” e incita os exegetas catdlicos a
investigacao mas, “sob a vigilancia do magistério” (164).

O “credo ecclesiam” deve agora, mais do que nunca, ser traduzido
para “credo hierarchiam”. “Sentire cum ecclesiam” significa “sentire cum
hierarquiam”.

O “sentir com a hierarquia” significa “crer a hierarquia” e “crer na
hierarquia”.

Deve ser este o espirito de sujeicao do catolicismo romano a sua
hierarquia ou ao magistério de sua igreja.

Logo apos o Concilio Vaticano I, em que foi ressaltado o magistério
eclesiastico, Ledao XIII, em 1890, através de sua enciclica “Sapientiae
Christianae”, tratou dessa submissao dos fiéis catolicos romanos a sua
hierarquia: “Ao demarcar os limites da obediéncia nado imagine alguém
que basta obedecer a autoridade dos pastores das almas e, sobretudo,



do pontifice romano nas matérias de dogma, cuja rejeicao pertinaz traz
consigo o pecado de heresia. Nem basta ainda dar sincero e firme
assentimento aquelas doutrinas que, apesar de ainda néao definidas com
solene julgamento da igreja, sao todavia propostas a nossa fé pelo
magistério ordinario e universal da mesma como divinamente reveladas,
as quais, por Decreto do Concilio Vaticano devem ser cridas com fé
divina e catélica. E necessario também que os cristdos contem entre os
seus deveres o de se deixarem reger e governar pela autoridade e

direcao dos bispos e principalmente da sé apostolica” (165),

Nessa mesma pauta de orientacao, o Concilio Vaticano II preveniu:
“Como todos os fiéis, aceitem os leigos prontamente em obediéncia
cristd o que os pastores sagrados, enquanto representantes de Cristo,

como mestres e reitores determinam na igreja” (166), Porque “uma vez
que a fé cristd ndo se baseia na autoridade da razdo humana, mas na
razdo divina; uma vez que quando Deus revelou nao o cremos pela
intrinseca verdade das coisas percebidas com a luz natural da razao,
mas pela autoridade do mesmo Deus que revela e que nao pode
enganar-se nem enganar-nos (Concilio Vaticano I — dezembro de 1789),
segue-se que quaisquer verdades, que constem serem reveladas por

Deus, a todas e a cada uma devemos igual e plano assentimento” (167).
Desde que a Tradicao, a Escritura e o Magistério Eclesiastico
“estao de tal maneira entrelacados e unidos” que se “constituem um sé

sagrado depésito da Palavra de Deus confiado a igreja” (168), segue-se
que o catoélico romano esta obrigado a dar “igual e pleno assentimento”
a todos os enunciados da hierarquia, como se revelados por Deus.

Do Concilio Ecuménico Vaticano II € que emana esta disposicao:
“Devem os fiéis acatar uma sentenca sobre a fé e a moral proferida por
seu bispo, em nome de Cristo, e devem ater-se a ela com religioso
obséquio do espirito. Esta submissao da vontade e da inteligéncia deve
de modo particular ser prestada com relacao ao auténtico magistério do

romano pontifice, mesmo quando nao fale “ex cathedra” (169).

O mesmo Vaticano II acentua a imprescindibilidade dessa sujeicao
porque “os bispos, por instituicdo divina, sucederam aos apostolos,
como pastores da igreja, e quem os ouve a Cristo, mas quem os
despreza despreza a Cristo e aquele que Cristo enviou” (Lucas 10.16)

(170). O versiculo invocado se refere aos discipulos que, em numero de
setenta, foram, de dois em dois, a todas as cidades e lugares aonde Ele
havia de ir (Lucas 10.1). Nem se mencionam aqui os Doze apéstolos. E
evidente o ensino de Jesus! Quem despreza a pregacao do Seu
Evangelho, feita por qualquer discipulo Seu, despreza o proprio Jesus.
Nao existe, pois, nesta Escritura nenhuma relacdo com supostos
sucessores apostolicos.



Ninguém mais incompetente para falar sobre a Biblia do que a
hierarquia romanista por deturpar, mutilar, torturar e falsear em sua
exegese tendenciosa os textos biblicos.

Mas as proprias versoes da Biblia ficam, no romanismo, sujeitas a
vigilancia (?!!!) e aprovacao dos “sagrados pastores, depositarios da
doutrina apostélica (171), como sao considerados os hierarcas romanos.
Estas versoes, todavia, devem ser “acompanhadas de explicacoes

necessarias e realmente suficientes” (172) para as quais os fiéis devem
“igual e pleno assentimento”.

O Concilio Vaticano II, dentre cujas finalidades primordiais
ressalta o ecumenismo, determina que se “facam edicoes da Sagrada
Escritura, munidas de apropriadas anotacoes, para uso também dos

nao-cristaos e adaptadas a situacao deles” (173).

A Terceira Assembléia do Concilio Ecuménico das Igrejas e o
Concilio Ecuménico Vaticano II se entrosam e se ligam apertadamente
pela amalgama chamada barthianismo dosado de pragmatismo
relativista e de hegelianismo. Assim € quem, em Nova Deli, disseram
coisas bonitas sobre o hinduismo e exaltou-se um sincretismo dos
cristdos com ideologias religiosas variadas e deu-se parte representativa
a elementos comunistas — no Vaticano, em 7 de dezembro de 1965, pela
Declaracao “Nostra Aetate”, o Concilio Ecuménico Romanista, apos a
viagem do papa Paulo VI a India, onde fora jogar agua benta na vaca
sagrada, referindo-se aos adeptos das religidoes nao cristas, com mencao
especial ao hinduismo e budismo, aos judeus e muculmanos, num
espetacular sincretismo, enrola a todos numa mesma fraternidade
espiritual. Esqueceu-se Paulo VI, esqueceram-se os conciliares do
Vaticano II que os homens todos sao criaturas de Deus e ligados entre
si por uma fraternidade humana, mas s6 os crentes em Jesus Cristo
sao filhos de Deus e irmaos espirituais entre si, consoante o apostolo:
“Todos sois filhos de Deus pela fé em Cristo Jesus” (Galatas 3.26).

*k%k

A Biblia € a grande divisoria entre os cristdos e os apostatas!

De um lado, se encastelam os discipulos da “mestra das
feiticarias” (Naum 3.4), cujos “sacerdotes ensinam por interesse”
(Miquéias 3.11) a fim de se cumprir o juizo de Deus, ajuntando as
nacoes e congregando os reinos, para sobre eles derramar o Senhor a
Sua indignacao e todo o ardor da Sua ira (Sofonias 3.8), na consumacao
das profecias da revelacao apocaliptica (Apocalipse 17 a 19).

Doutro lado, desfilar-se-do os “inscritos no livro da vida do
Cordeiro” (Apocalipse 22.14), os bem-aventurados por haverem lavado
“suas vestiduras no sangue do Cordeiro” (Apocalipse 21.27),
consoante as Sagradas Letras que os fizeram “sabio para a salvacao,



pela fé que ha em Cristo Jesus” (2% Timoéteo 3.15) e mantiveram a
“unidade do Espirito” (Efésios 4.3), daquela “fé que uma vez por todas
foi entregue aos santos” (Judas 3) e os livrou de serem “agitados de
um lado para outro e levados ao redor por todo vento de doutrina,
pela artimanha dos homens, pela astiicia com que induzem ao erro”
(Efésios 4.14).

Gracas ao Senhor déem aqueles cujos coracoes descansam na
certeza de Sua convocacao: “Vinde, benditos de Meu Pai!!!” (Mateus
25.34).

.00o0.

CAPITULO 18

O ECUMENISMO,
TATICA CONTRA A
EVANGELIZACAO DAS ALMAS

O CATOLICISMO ROMANO sente o éxito surpreendente de suas

incursdes ecumenistas nas areas denominadas cristas distanciadas da
Palavra de Deus.

Confessa-se, nao obstante, vazio de qualquer mensagem positiva
ao adaptar-se a linha de pensamento de Newman nao empreendendo
esforcos de conquista individual dos homens dessas areas através da
conversao pessoal. Reconhece que, se a cupula de lideranca de certos
grupos religiosos catolicizados se entusiasma pela aproximacao com o
Vaticano, muitos dos seus “fiéis” se escandalizam e impugnam
quaisquer ensaios nessa acepcao. Perpassa entre eles uma auténtica
brisa de avivamento espiritual e um ardor por uma mais estreita
comunhao com Deus.

O papa sabe perfeitamente que os seus corifeus jamais
penetrariam nesses arraiais € suas iniciativas de “converter” individuos
para o romanismo redundariam em decepcao. Adota, entdo, a tatica da
aproximacao coletiva ou organica.

Esse ensaio produziu efeitos valiosos no passado com Constantino,
o Magno, e Clovis, da Franca, entre outros. No Brasil, surtiu seus
resultados na Colonizacdo quando os caciques indigenas aderiram aos



missionarios compelindo seus subalternos ao “batismo”. Julga o
pontifice romano que ainda hoje os “fiéis” daqueles grupos catolicizados
se submergiriam na resignacao da irremediabilidade do fato consumado
por seus lideres, os quais, poderao tombar como as insensatas
mariposas, castigadas pela propria lampada que as seduziu.

O maior desassossego do romanismo, porém, € constatar a
inaviabilidade de seus objetivos junto dos evangélicos, os cristaos
genuinos, abencoados por uma experiéncia pessoal com Cristo e
apegados a Biblia como Unica regra de fé e pratica. Opulentados pela
inefavel béncao da certeza irrefragavel da salvacao, o seu amor a Cristo
os atica a conquista de outros.

O ideal de conquistar almas vincula-se estreitamente ao
Evangelho! “Ide por todo o mundo, pregai o Evangelho a toda a
criatura!” (Marcos 16.15).

Cumprir o mandato de Cristo requer intrepidez. Ousadia!

Por que ousadia?

“Porque vos foi concedida a graca de padecerdes por Cristo e
nao somente de crerdes nEle”, responde Paulo (Filipenses 1.29).

Crer nEle!!! Padecer por Ele!!!

O padecer por Ele, todavia traduz-se em felicidade. “Bem-
aventurados sois quando os homens vos odiarem e quando vos
expulsarem da sua companhia, vos injuriarem e rejeitarem o vosso
nome como indigno, por causa do Filho do homem” (Lucas 6.22).

O fascinio contagiante desta fé ardente impele o crente ao
interminavel, torrencial, inundante falar de Cristo e de Seu Reino
porque Ele quer que outros sejam arrebanhados.primevo

Que chamem esta ousadia de fanatismo proselitista... Ele precisa
cumprir o mandato de Cristo. Se o perseguirem, torna-se radiante e
feliz... Bem-aventurado!

Evangelho! Conquista de almas. Ousadia. Perseguicoes. Tudo se
prende num glorioso enlace.

Desde o Cristianismo primevo, deixam-se os crentes contagiar por
essa ousadia, o sinal da consagracdo de suas vidas a dilatacao do
Reino.

Pedro e Joao, perante os sinedritas jerosolimitanos, que, apos
constatar sua ousadia (Atos 4.13), ameacaram-nos, responderam-lhes:
“Julgai se & justo diante de Deus ouvir-vos antes a vos outros do
que a Deus” (Atos 4.19). Em seguida, reunidos os irmaos, relataram-
lhes tudo (Atos 4.23). E estes, “unanimes, levantaram a voz a Deus”
(Atos 4.24) e, ao referirem-se as perseguicoes, exclamaram: “Agora,
Senhor, olha para as suas ameacas e concede aos Teus servos que
anunciem com toda a intrepidez a Tua palavra” (Atos 4.29).



Nao Lhe pediram o arrefecimento das perseguicoes! Suplicaram
mais ousadialll

E “todos ficaram cheios do Espirito Santo e, com intrepidez,
anunciavam a palavra de Deus” (Atos 4.31).

A ousadia era tamanha que sustentava os servos do Senhor a
ponto de fazé-los regozijar-se “por terem sido considerados dignos de
sofrer afrontas por esse Nome” (Atos 5.41).

Estévao, o proto-martir do Cristianismo, revestiu-se de tanto
denodo que, na hora do seu martirio, ao invés de se escurentar de
tristezas, com ousadia anunciou aos carrascos a Palavra e os
incriminou: “Homens de dura cerviz e incircuncisos de coracao e de
ouvidos, vos sempre resistis ao Espirito Santo” (Atos 7.51).

Essa ousadia distinguiu os crentes da igreja de Jerusalém.
Acossados e “dispersos pelas regioes da Judéia e Samaria” (Atos 8.1),
nao se refugiaram nos esconderijos de desfiladeiros soturnos das
montanhas da Galiléia a suplicar a Deus se amerceasse deles, mas
“jam por toda parte pregando a palavra” (Atos 8.4).

A acutilante empreitada de “ganhar almas” que a todos instigava,
impeliu-os levarem a Palavra aos samaritanos, que, certa feita, nao
quiseram receber Jesus porque Seu “aspecto era de quem,
decisivamente, ia para Jerusalém” (Lucas 9.51-53), pois os judeus
também nao se comunicavam com os samaritanos (Joao 4.9).

Essa ousadia, de maneira exponencial, qualificou Paulo, o Apéstolo
ousado e intrépido por antonomasia, que, desde os primeiros instantes
de sua conversao, pregava “ousadamente em Nome do Senhor” (Atos
9.28). Foi essa ousadia que o moveu a, “fixando os olhos” (Atos 13.9)
em Elimas, o encantador, desejoso de prejudicar a sua pregacao ao
procoénsul Sérgio Paulo, bradar: “O filho do diabo, cheio de todo o
engano e de toda a malicia, inimigo de toda a justica, nao cessaras
de perverter os retos caminhos do Senhor?” (Atos 13.10). Nenhum
laivo de etiqueta o encastelou nos biombos da covardia social!

Foi essa ousadia que levou Paulo aos gentios porque os judeus
rejeitaram a Palavra (Atos 13.46).

Foi essa ousadia que aculou Paulo a combater os idolatras de
Listra, concitando-os a converterem-se das vaidades da idolatria “ao
Deus vivo” (Atos 14.15).

Inflado por essa ousadia, propods-se defender a “verdade do
Evangelho” (Galatas 2.14) em Jerusalém (Atos 15.1-12) e, por ela,
sacudir Pedro, encastoado na timidez de uma covardia que os medrosos
chamam de prudéncia (Galatas 2.11).

*kk

Imagine-se Paulo voltando hoje a terra! Teria que “resistir na cara”

de muita gente emproada e empoada...



*k%

Foi, ainda, esse destemor que inflamou Paulo a enfrentar a
multiddo idolatra de Efeso, que, por espaco de 24 horas, bramia:
“Grande €& a Diana dos efésios!” (Atos 19.22-41).

Essa ousadia transfundiu-lhe resisténcia moral, gabaritando-o a
gloriar-se nas suas tribulacoes (Romanos 5.3). Nessas mesmas
tribulacoes que, num circulo virtuoso, o tornavam mais ousado para
falar do Evangelho com grande combate (1* Tessalonicenses 2.2).

Fkkek

A gloriosa missao de ganhar almas excitava os crentes a ousadia
de alargar os olhares, com uma fulguracao de conquista através de
todas as regidoes do mundo, como chamando avidamente os heroismos e
a gloria dos suplicios.

Nao se turbaram com as perseguicoes do Império e nem com as
gargalhadas sarcasticas do Circo. Contagiavam-se de ardor herdico
quando, no fundo das catacumbas, suas almas desatavam as asas sutis
das emocoes mais puras no culto em espirito e em verdade a Deus, o
galardoador dos heroéis da fé. E, impavidos, perante os algozes de garras
de vampiros, deixavam-se estracalhar pelas feras do Coliseu.

Nao desapareceram levados na rajada de 6dio do Imperador Nero.
Ao contrario! “O sangue dos martires se transformou em semente de
cristaos!”

A ousadia, caracteristica dos primeiros crentes, assinalou sua
presenca, também, em todas as epopéias do Cristianismo.

Quando a “santa inquisicao”, cujo nome enche torvamente a
Historia de assombro e terror, mostrou sombriamente os seus gadanhos
afiados, os crentes ndo permaneciam nos carceres de cabecas afincadas
entre as maos como escorias humanas vencidas pelo destino, mas,
denodados, deixaram-se queimar pelas labaredas do tribunal sinistro.
Sobranceiros, galgaram os degraus dos pretorios e dos cadafalsos
papais!

E quem nao reconhece a ousadia dos irmaos pioneiros no Brasil,
através de tantas histoérias episodicas?

kkk

“E viu Deus tudo quanto fizera, e eis que era muito bom... E
plantou o Senhor Deus um jardim no Eden... e pés nele o homem...
E o Senhor lhe deu esta ordem: De toda arvore do jardim comeras
livremente, mas da arvore do conhecimento do bem e do mal nao
comeras; porque, no dia e que dela comeres, certamente
morreras... Mas a serpente, mais sagaz que todos os animais
selviticos... Entio a serpente disse a mulher: E certo que nio

morrereis” (Génesis 1.31-3.6).
*kk



Os extremos se tocam! A Historia se repete!

No inicio, o diabo perverteu com blandicias e, num dialogo, os
Nnossos primeiros pais.

O sangue dos martires que ensopou a terra multiplicou os cristaos.

Aproxima-se o extremo final da Histéoria da Humanidade e da
Historia desta Dispensacao.

Como no comeco, a blandicia é a arma adotada pelo diabo.

Que chame entendimento. Aproximacao. Dialogo. Colaboracao.
Ecumenismo.

E blandicia! Para que muitos desviem os seus “ouvidos a verdade,
entregando-se as fabulas” (2* Timoteo 4.4).

Gargalhadas sarcasticas. Olhos raiventos. Garras de vampiros.
Espadas afiadas. Fogueiras inquisitoriais. Enxovais sepulcrais. Todas
armas do passado. Inuteis para os propositos satanicos por tornarem os
crentes mais ousados para falar do Evangelho (1* Tessalonicenses 2.2).

*kk

Muitos supdem que a maior ameacga para o catolicismo € o
comunismo. Enganam-se! Ambos sao filhos do inferno. Assemelham-se,
inclusive, na adocao da “lavagem cerebral”.

O maior perigo para o catolicismo € o avanco do Evangelho, que
nao pode ser obstado pelo violéncia inquisitorial.

Generalizou-se hodiernamente a debandada de suas fileiras!

Somente no Brasil, o catolicismo romano perde diariamente 2.000
pessoas. Apenas 25% das criancas nascidas em cada ano no Brasil

estao sendo levadas as pias batismais romanistas (174),

Neste pais, o mais catélico do mundo, os seus fiéis comparecem
aos seus templos em percentagens ridiculas. No Rio de Janeiro, por
exemplo, “vao ao cinema cada domingo 600.000 pessoas e nem 300.000

a missa” (179). E os que assistem suas missas dominicais sdo movidos,
em sua totalidade, por tantos motivos outros que nao por convicgao
religiosa.

“As estatisticas dizem que no Brasil ha 95% de catolicos... Mas os

verdadeiramente praticantes ndo chegam a 10%” (176). E a constatacao
do proprio clero romanista!

Idéntica situacao se repete em todos os paises sul-americanos.

O papa sabe que jamais conseguira escravizar os crentes! Apavora-
se, porém, com o surto evangélico nos paises em que até ha pouco
estava certo do seu dominio.

Como impedir este surto? Como interceptar essa ousadia
evangelistica que semeava igrejas por todos os quadrantes?

Como?

Jesuiticamente! Ecumenicamente! Pela blandicial



Com palmadas familiares nas costas refrigera-se mais o ardor!

A hierarquia catolica se destaca pela sua atitude wvulpina.
Enrondilha-se a sombra da humildade para desferir o seu golpe.
Encarapuca-se para arrastar no vortice do seu dominio pantagruélico.

Pela coacao impossivel é enlacar os crentes na urdidura dos seus
rancores religiosos. O sorriso produz mais vitimas. Nao lhe escapam
muitos dos inatingiveis a violéncia.

E o clero banhado de sorrisos trama. Trama e trai.

Vou transcrever dois cartdes de um mesmo autor. Ambos do
mesmo padre de Parnaiba, Estado do Piaui. Confronte-os o leitor!

Em 1963, foi para essa cidade do Nordeste brasileiro o pastor Joao
Luis de Souza e, de um cidadao, cujo apelido € Quena, alugou uma
casa. Soube-o o padre-frei Adalberto de Loreto e, por especial favor de
Edna de Barros, enviou ao senhorio o seguinte cartao:

“Parnaiba, 27 de junho de 1963

[Imo. Sr. Quena

Paz e Bem!

Chega-nos aos ouvidos que a casa que V. S. alugou para uma
familia protestante esta servindo igualmente para igreja dos mesmos
protestantes, isto €, local de reunides sobre assuntos referentes a seita.

Que a casa tenha sido alugada s6 para a familia morar, nos, afinal,
suportariamos por motivo de tolerancia (embora fosse melhor nao
alugar). Mas, permitir que EM CASA DE SUA PROPRIEDADE, que eles
alugaram para MORAR, eles venham a fazer dela centro de divulgacao
de diabdlica seita, nao esta certo!

E NOS, CAPUCHINHOS, PROTESTAMOS CONTRA ESTE
ESCANDALO:

Primeiro, porque segundo sabemos, V. S. é catdlico com a sua
familia. Até tem uma filha que estuda em nossa escola;

Segundo, o bairro onde eles alugaram esta sua casa fica na zona
da Paroquia de Parnaiba confiada a nés capuchinhos. E € triste verificar
como, enquanto nos pelejamos, ja pela pregacao, ja pela catequese, ja
pela fundacédo de escolas, para a verdadeira DIFUSAO DO REINO DE
CRISTO, os CATOLICOS sao os primeiros a destruir a nossa obra,
facilitando, como no seu caso, a divulgacao dessa péssima SEMENTE
diabodlica de seitas protestantes.

Pedimos em nome de Cristo e de sua Igreja determine o despejo da
referida familia. Porque nao vale a pena prometerem eles que nao farao
culto, porque nao cumprirao tal promessa.

Esperando ser atendendo em nosso apelo, em meu nome € no de
meus confrades, assino-me



Pe. Frei Adalberto de Loreto, O.F.M.”

Nao ha necessidade de comentarios a respeito.
O segundo cartao de autoria do mesmo padre-frei dirigido a mesma
vitima desse atentado inquisitorial tem os seguintes termos:

“Caro irmao

No Natal os cristdos vivem momentos de profunda alegria,
procuram unir-se em sua familia e fazer dela compartilhar seus amigos.
De fato, a vinda de Cristo ao mundo foi um apelo para a uniao dos
homens dentro do Reino de Deus de Verdade e Amor. No entanto, no
meio de tudo isso percebemos como Vos percebeis que esta unidade
realmente ndo existe: os cristdos divididos em muitas igrejas nao estao
conforme o desejo de Cristo: “Que todos sejam um... para que o mundo
creia que TU Me enviaste” (Joao 17.21). Muito nos angustia esta
realidade e nos faz refletir agora sobre o momento de Deus, na histéria,
para a unido dos cristaos e nosso dever de fidelidade a seu chamado.
Hoje vemos um mundo materializado, cujo Deus € o progresso e a
técnica: conhecemos massas descristianizadas que se afastaram do
Evangelho; nao negamos existirem cristdos que o sdo apenas de nome e
nao de realidade; concluimos: se continuarmos a comparecer ante o
mundo divididos, que podemos alegar, perante uma humanidade
secularizada e lacida, sobre nossas inconseqiiéncias? O mundo s6 cré
naquilo que vé: ele vé atualmente wuma cristandade dividida.
Unicamente a unido visivel na Caridade e na Verdade pode provar ao
mundo que somos filhos do mesmo Pai e fiéis do mesmo Cristo. Viemos,
pois, como VoOs também, anunciadores do Evangelho, para um
encontro, um dialogo, uma amizade, que entre noés mais nos aproxime e
assim nos aproxime mais de Cristo.

Somos vossos irmaos, vossos amigos e como tais nesse Natal vos
oferecemos nossos votos de felicidade e nossas oracoes, para que
sejamos um sO coracdao e uma sO alma, no Cristo, nosso Irmao, no
Espirito e no Pai.

Parnaiba, 23 de dezembro de 1963.

a) Pe. Frei Adalberto de Loreto, O.F.M.”

Abstenho-me de qualquer comentario. O conteudo de ambos
cartoes reflete a mentalidade ecumenista do clero romano.

Nao sao produtos de excecao. Essa filosofia ecumenista € vigente
naqueles setores. Ao ensejo do ultimo retiro espiritual do clero que
participei, o nosso prelado, orientando os seus padres, recomendava
que cada um, em sua paroquia, se tornasse muito amigo dos pastores
protestantes e que demonstrasse essa amizade publicamente. Assim,



esclarecia o experimentado bispo, o povo vera que “tudo € a mesma
coisa porque o “seu” vigario € muito amigo do pastor”. De fato, a
experiéncia tem dado certo.

Ecumenismo é sinénimo de jesuitismo. E ardil, enredo, disfarce,
astucia, hipocrisia... E a perfidia!

Matreiro, o clero romanista se vale de todas as circunstancias no
intuito de prestigiar-se.

Recentemente lancou no pais a CAMPANHA DA FRATERNIDADE.
Confessa-se oco de mensagem para seus fiéis e quer amparar o seu
prestigio popular em muletas das obras sociais.

A Campanha deve durar o ano inteiro. Da-se, porém, o seu
recrudescimento durante a Quaresma. Muitos “slogans” atraem a
atencao do povo. “Sé é feliz quem reparte ALGO do que tem”.

Paroquias, bancos, lojas comercias, fabricas, tudo € levado de
roldao nesta CAMPANHA DA FRATERNIDADE. A sua arrecadacao anual
€ fabulosa.

Alias, o brasileiro, de indole sentimental, comove-se facilmente
diante de um apelo assim: “V. pode ajudar! HA MUITA GENTE MAIS
NECESSITADA de comida, de agasalhos, de remédios, de instrucao”
(177),

Mais ainda. O embuste vai muito longe! Chega as raias do cinismo
e do desplante!

Os padres sabem que, se promoverem campanhas religiosas, os
crentes — refiro-me aos crentes e ndao aos protestantes catolicizados que
engrossam o numero dos rezadores das “Semanas da Unidade” — os
crentes se esquivardo de rosnar as deslambidas rezas as “nossas
senhoras” e seus fastidientos rosarios. Nao engrossarao os “espetaculos
de fé”. Entao, os padres convidam-nos para as cruzadas sociais. E a da
moda é a CAMPANHA DA FRATERNIDADE.

Pelas arengas das missas, pelos cartazes afixados nas lojas, nos
bancos, nos postos de gasolina, nas reparticoes publicas, o povo se
convence que o objetivo da campanha € angariar recursos para socorrer
os mais necessitados. Todo o mundo € mobilizado. Até os crentes.

Um exemplo:

PAROQUIA DE NOSSA SENHORA DA CONCEI(;AO
Rezende - Estado do Rio

Rezende, 18 de janeiro de 1967

[lmo. Sr.

Pastor AUGUSTO TAVARES CORREIA
Nesta.



Em nome do Vigario desta Paroquia, Monsenhor Ludovico
Stanuch, que se acha ausente, tenho o prazer de convidar-vos e os
demais membros de vossa igreja para a reuniao da Campanha da
Fraternidade, que se realizara amanha, dia 19, as 20 horas, no salao do
Centro Cultural e Recreativo Rezendense, presidida por S. Excia. o Sr.
Bispo Diocesano, D. Valdir Calheiros.

O interesse que os participantes de vossa Igreja tém demonstrado
pelo bem de nossos semelhantes assegura-nos a presenca de vossos
representantes, a que antecipadamente agradeco.

ATENCIOSAMENTE

a) Monsenhor Clemente Muller”

O teor da carta dispensa comentarios. Querem os embatinados ser
os donos da “caridade”...

Mas, a pesar de enfeitada a reunido com as carnavalescas vestes
de S. Excia., nao esteve o pastor Augusto. E nem representante algum
de sua igreja.

A promocao ecumenista tem levado os incautos até a participacao
nessas campanhas.

Ora bem, o clero romanista sente-se tdo combalido que, para
adquirir os seus imoveis, precisa utilizar-se deste expediente: promove a
CAMPANHA DA FRATERNIDADE e depois aplica a totalidade da
arrecadacdo em compra de terrenos para construcao de seus templos.

Se um bispo vier com uma lista a presenca de um crente pedir-lhe
uma contribuicao para a compra de um terreno onde sera construido
um templo catdlico, evidentemente recebera uma recusa formal. E
peremptoria. Mas os crentes que, ecumenicamente, participarem da
mencionada promocao, contribuiram para outros objetivos que nao o
socorro aos necessitados.

Roma é sempre a mesma em suas astucias. Sempre soube aplicar
de modo pratico a restricado mental de sua teologia ética.

Vejam so6! Em seu numero de 12 de fevereiro de 1967, “O Sao
Paulo”, orgao da arquidiocese catélica da capital paulista, divulgou um
bem sucinto balancete da CAMPANHA DA FRATERNIDADE de 1966.
Somente em S. Paulo, a soma recolhida nessa Campanha em 1966,
atingiu a Cr$ 135.918.946. Pelo menos o que apareceu! Pois bem, de
toda essa quantia apenas Cr$ 2.000.000 foram aplicados em obras
assistenciais e assim mesmo mantidas pelo clero. O restante foi
aplicado na aquisicao de veiculos para os padres e lotes de terrenos
para futuras construcoes de templos.

Se isto ndo € um escarnio contra a miséria do proximo, nao sei o
que é!



Ha quem supode haver o clero melhorado em seu procedimento.
Que em outros tempos, os padres cometiam mais desatinos. Hoje sao
mais morigerados. Que engano! Hoje estao piores, moralmente falando.
A devassidao se alastrou tanto que se aproveitam da miséria alheia
como motivo de propaganda para a consecucao de suas riquezas.

*kk

Planeja e executa o clero romano “encontros ecumeénicos”, nao so
para promover a CAMPANHA DA FRATERNIDADE, mas também para
tratar dos pontos doutrinarios coincidentes. Nao aceita abordar os
pontos divergentes a base da Escritura Sagrada. Seu intento € arrefecer
o ardor evangelistico dos crentes, estiolar-lhes a ousadia.

Ja constatei! Todo o crente amigo de padre embarca na canoa da
covardia social. Infeliz da igreja cujo pastor € amigo de padre! Ela
perece. Decai em espiritualidade. Acomoda-se. Esfria-se. Deixa de ser
evangelistica. Trai a missdo que o Salvador lhe conferiu. E acaba
deixando de ser evangeélica...

O ecumenismo nos meios evangélicos € um usucapido consumado
em latifindios de decadéncia espiritual.

Crente mundanizado, com o seu viver distante das normas
biblicas, € presa facil do ecumenismo.

Nao estou exagerando. Basta observar.

*kk

Ecumenismo e Biblia sao termos que se repelem.

Ja ouvi pastores ecumeniacos exaltarem as novas medidas do
romanismo atinentes a Biblia.

Quanta ignorancia sobre os ultimos estadios da dogmatica
romanistal

Eles nao sabem que, com o Vaticano II, a sua hierarquia se
transubstanciou em Testamento Novissimo!

Mais do que nunca, o romanismo é eclesiolatria. E hierarquiolatria.
E papolatria. E antropolatria. E mariolatria. E idolatriall!

Estarao os incautos se deixando conduzir por cegos condutores de
cegos? (Mateus 15.14).

Alega-se que os padres ja leem a Biblia e mandam seus fiéis
seguir-lhes o exemplo. Andam por ai as freiras calejando os dedos de
tanto bater de porta em porta, oferecendo a Biblia.

O que fazem hoje contra a Biblia, porém, € muito pior do que
queima-la, como faziam até bem pouco.

Os padres deturpam a Biblia! Adulteram seu sentido! Sua exegese
€ o maior crime que se cometer possa contra a Palavra de Deus! Eles
nao tripudiam sobre a fome e a miséria do proximo? Com uma
consciéncia assim embrutecida, pouco se lhes da adulterar a Palavra!



Essas Biblias chamadas catélicas estao inundadas de explicacoes
no rodapé de suas paginas que corrompem seu sentido genuino.

A mais difundida é a traduzida pelo pe. Matos Soares. Espalhada
pelas Edicoes Paulinas, esta com o “nihil obstat” e o “imprimatur” de
quatro autoridades eclesiasticas. E, como se nao bastassem para dar a
traducao um valor oficial e selar os titulos e subtitulos dos seus livros e
capitulos, bem como as suas notas explicativas com a “inspiracao do
Espirito Santo” outorgada a hierarquia catdlica para o caso — repito:
como se nao bastassem as aprovacoes daquelas quatro autoridades
eclesiasticas, acompanha uma carta da secretaria de Estado de “sua
santidade”.

Se o catodlico possuidor desse volume tiver realmente interesse de
l1é-lo — coisa rarissimal — logo na introducao encontra esta heresia — “que
os Livros Sagrados... foram confiados a igreja catdlica romana a fim de
que fossem por ela conservados e, quando necessario, autenticamente
explicados... € preciso interpretar a Sagrada Escritura conforme o
sentido dado pela Igreja”.

Esta prevencao pervertedora culmina com a nota explicativa
referente ao versiculo 20 do capitulo 1° da Segunda Carta de Pedro:
“Atendendo antes de todo a isto: que nenhuma profecia da
Escritura é de interpretacao particular”. Maldosamente, confunde
particular, que € sinénimo de isolado ou separado, com nao oficial, e
ilude os pobres catdlicos para escraviza-los aos grilhoes da hierarquia,
dando-lhes esta “explicacao”. “Sao Pedro recomenda a meditacdo da
Sagrada Escritura, mas acrescenta logo que ninguém deve ter a
pretensao de a interpretar por autoridade propria. Tendo a Deus por
autor, s6 Deus pode explicar o seu verdadeiro sentido. Cristo explicou
diretamente alguns pontos da Sagrada Escritura e deu a Sua igreja o
poder de explicar autenticamente o resto. As palavras de Sao Pedro
condenam dum modo claro o erro dos protestantes, os quais afirmam
que qualquer pessoa, mesmo ignorante, tem o direito de interpretar a
seu capricho a Palavra de Deus”.

Seria possivel mais desplante?

.00o0.

EPILOGO

A BiBLIA E A LINHA DIVISORIA da genuina ortodoxia!



“Toda a palavra de Deus € pura... Nada acrescentes as suas
palavras, para que nao te repreenda, e sejas achado mentiroso”
(Provérbios 30.5-6).

“A Tua palavra é a verdade” (Joao 17.17).

E a pedra de toque a joeirar o certo do errado.

“Guardo no coracao as Tuas palavras, para nao pecar contra
Ti” (Salmo 119.11).

E o instrumento poderoso que nos pode tornar sabios para a
salvacao (2% Timoteo 3.15) e nos alcandora as cumiadas do crescimento
espiritual.

“Toda a Escritura é inspirada por Deus e 1util para o ensino,
para a repreensao, para a correcao, para a educacao na justica, a
fim de que o homem de Deus seja perfeito e perfeitamente
habilitado para toda boa obra” (2* Timoteo 3.15-16).

E a espada da nossa luta contra o erro, o escudo da nossa fé e o
estimulo da nossa ousadia de ceifeiros nas “terras brancas para a
ceifa” (Joao 4.35).

“A palavra de Deus € viva, e eficaz, e mais cortante do que
qualquer espada de dois gumes, e penetra até ao ponto de dividir
alma e espirito, juntas e medulas, e é apta para discernir os
pensamentos e propositos do coracao” (Hebreus 4.12).

Se a Biblia representa tudo isto em sua vida, entdo vocé esta
imunizado de todo o mundanismo e nao sera tragado pelo vortice do
ecumenismo.

Constituiu-se em atalaia! “Procura apresentar-te a Deus
aprovado, como obreiro que nao tem de que se envergonhar, que
maneja bem a palavra da verdade” (2% Timoteo 2.15).

Constituiu-se em atalaia! “Prega a palavra, insta, quer seja
oportuno, quer nao, corrige, repreende, exorta com toda a
longanimidade e doutrina” (22 Timoteo 4.2).

.00o0.

NOTAS
E BIBLIOGRAFIA

(1) Em “L’Episcopat et 'Eglise Universelle”- Paris — 1964.

(2) J. H. Schimidt, teologo catdlico, em seu estudo: “Os bispos e a
missao universal”, incluido no livro “Novas Estruturas na Igreja”, vol.
IV, de “Temas Conciliares”- Lisboa — 1966 — pag. 116.



(3) “Conferéncias Episcopais”, em “Novas Estruturas na Igreja”, vol.
IV, de “Temas Conciliares”- Lisboa — 1966 — pag. 204.

(4) Confira-se K. Rahner, professor de Filosofia da Religido na
Universidade de Munich, em “Para uma Teologia da Pardoquia”, em
“Novas Estruturas na Igreja”, vol. IV, de “Temas Conciliares” — Lisboa —
1966 — pag. 211.

(5) Livio Patavino — 1° Praef Historia Romana.

(6) Ovidio — Fastos — 609.

(7) Concilio de Trento — De Justificatione. Canones 9, 12, 13 e 14.

(8) “Orientation presente de la Theologie I’'Episcopat” — Paris —1964.

(99 Em estudo apresentado no vol. IV de “Temas Conciliares” —
“Novas Estruturas na Igreja” — Lisboa — 1966.

(10) “Liquet ergo potestates quibus presbyteri ex ordinatione
imbuuntur ex sola dinamatione ex episcopo transire al eos quos
ordinat, nos ex institutione quadam superiore”.

(11) Jeronimo - In Tit., 1, 5, T. XXVI, col. 562.

(12) Citacao encontrada na pag. 25 do vol. IV de “Temas
Conciliares” — Lisboa — 1966.

(13) “Episcopi sunt Apostolorum sucessores...” (can. 329 - § I).

(14) “... Apostoli, in hac socitate hierarchice ordinata, de
intituendis successoribus curam egerunt. Non solum enim varios
adiutores in ministerio haberun, sed ut missio ipsis concredita post
eorum mortem continuaretur, cooperatoribus sius immediatis, quase
per modum testamenti, demandaaverunt munus perficiendi et
confirmandi opus ab ipsis inceptum, commendantes illis ut ateenderent
universo gregi, in quo Spiritus Sanctus eos posuit pascere Ecclesiam
Dei (cf. Act. 20.28). Constituerunt itaque hujus modi viros ac deinces
ordinationem dederunt, ut cum decessissent.ministerium eorum alii viri
probati exciperent, Inter varia ministeria quae inde a primis temporibus
in Ecclesia exercentur, teste traditione, praecipuum locum tenet munus
illorum qui, in episcopatum constituti, per successionem ab initio
decurrentem, apostolici seminis traduces habent. Ita, ut testatur S.
Irenaeus, per eos qui ab Apostolis instituti sunt Episcopi et successores
eorum usque ad nos, traditio apostolica in toto mundo manifestatur et
custoditur”.

(15) “... societate hierarchice ordinata...” “Constituicao Dogmatica
“Lumen Gentium”- § 20.
(16) “... perpetuum ac visibile unitatis fidei et communionis

principium et fundamentum”- Idem - § 18.

(17) “Romanus pontifex, ut successor Petri, est unitatis, tum
episcoporum tum fidelium multitudinis, perpetuum ac visibile
principium et fundamentum”- Idem - § 23.



(18) Fr. B. Kloppenburg — Concilio Vaticano II — Petropolis — 1965 —
vol. IV — pag. 393.

(19) “... quorum successores, videlicet episcopos, in Ecclesia sua
usque ad consummationem saeculi pastores esse voluit”.
(20) “... doctrinam de episcopis, successoribus Apostolorum...

coram omnibus profiteri et declarare constituit”.

(21) “L’Episcopat et I’Eglise Universelle”, onde se encontra o estudo
de J. Lecuyer: “Orientation presente de la théologie de 1’episcopat”.

(22) “Fideles per baptismum in Ecclesia incorporati...”-
Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium” - § 11.

(23) “... christifideles scilicet qui, utpote baptismate Christo
concorporati...” — Idem - § 31.
(24) “... justificati ex fide in baptismate, Christo incorporantur...”

Decreto “Unitatis Redintegratio” sobre o ecumenismo, do mesmo
Concilio Vaticano II, promulgado em 21 de novembro de 1964.

(25) “Collegium autem seu corpus episcoporum auctoritatem non
habet, nisi simul cum pontifice romano, successore Petri...” -
Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium” — § 22.

(26) “Romaus pontifex, ut successor Petri, est unitatis, tum
episcoporum tum fidelium multitudinis, perpetuum ac visibile
principium et fundamentum”- Constituicdo Dogmatica “Lumen
Gentium” - § 23.

(27) “Sicut, statuente Domino, sanctus Petrus et ceteri Apostoli
unum collegium apostolicum constituunt, pari ratione romanus
pontifex, successor Petri, et episcopi, successores Apostolorum, inter se
coniunguntur”. Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium” - § 22.

(28) “Unitatis redintegratio inter wuniversos christianos
promovenda unum est ex praecipuis sacrae oecumenicae synodi
Vaticanae secundae propositis”. Decreto “Unitatis Redintegratio” — § 1.

(29) “Ad hanc autem sanctam suam ecclesiam ubique terrarum
usque as consummationem saeculi stabiliendam, Christus munus
docendi, regendi et sanctificandi collegio duodecim concredidit”
Decreto “Unitatis Redintegratio”.

(30) Paulo VI — Discurso “Post duos menses”, de 21 de novembro de
1964 - § 5.

(31) Idem — idem — § 12.

(32) Idem — idem — § 19.

(33) Idem - idem — § 22.

(34) “... eamque episcopis ubique terrarum commendat, ut eadem
promoveatur sollerter, et prudenter ac ipsis dirigatur”. Decreto “Unitatis
Redintegratio”- § 4.

(35) Paulo VI — Discurso “Post duos menses”, de 21 de novembro de
1964 - § 8.



(36) Idem - ibidem - § 5.

(37) Idem - ibidem - § 10.

(38) Obra organizada sob a direcao do franciscano Guilherme
Barauna — Editora Vozes —Ltda. — Petropolis — Rio de Janeiro — 1965.

(39) Fr. B. Kloppenburg — ob. Cit. — pag. 397.

(40) Idem - ibidem — pag. 397.

(41) Idem - ibidem — pag. 396.

(42) Pe. Rivaux — Tratado de Historia Eclesiastica — Livraria
Internacional — Porto e Braga — Portugal — 1876 — Tomo I — pag. 224.

(43) Funk — Compéndio de Historia Eclesiastica — Rio de Janeiro —
1924 - pag. 105.

(44) Pe. Rivaux — ibidem — pag. 245 e 248.

(45) Vascoti — Institutiones Historiae Ecclesiasticae Novi Foedaris —
Roma — Vol. I — pag. 254.

(46) “Nunc venenum in ecclesia Dei effusum est”- Fr. Luiz de Souza
— Vida de D. Fr. Bartolomeu dos Martires — Tomo I — lib. 1° - cap. 23.

(47) Vascoti — ibidem - pag. 269.

(48) Rivaux — ibidem — pag. 347.

(49) Vascoti — ibidem — pag. 269.

(50) Kenrick — An inside view of the Vatican Council — pag. 115 e
116.

(51) Constituicao Dogmatica “Dei Verbum”- 18 de novembro de
1965 - § 10.

(52) Launoy - Commentary on the Holy Bible - edicao
J.R.Dummelow — 1912.

(53) H.W.Dearden — Modern Romanism Examined — 1920.

(54) Kenrick — ibidem.

(55) Funk - ibidem —pag. 465.

(56) Leonel Franca — A Igreja, a Reforma e a Civilizacdao — 1948 —
pag. 168.

(57) Idem - ibidem - pag. 24.

(58) Migne — Catecismes — Vol. Il — pag. 541.

(59) Cornélio a Lapide — Commentaria in Scripturam Sacram - Vol.
16.

(60) Funk - ibidem — pag. 31.

(61) Sermao sobre a Unidade, citado por Rivaux — ibidem — pag. 33.

(62) Rivaux — ibidem - pag. 40.

(63) Idem - ibidem - pag. 51.

(64) Chronologia Novi Testamenti — 1* eicao — 1856 — pag. 547.

(65) Leonel Franca — ibidem - pag. 24.

(66) Gaume — As trés Romas — Vol. II — pag. 67.

(67) E. Kirschbaum - Petri in Catacumbas, Miscellanea liturgica in
honorem L. Cuniberti Mohberg — pag. 221 e seguntes.



(68) A.M.Schneider, em seu artigo “Das Petrusgrab in Vatican”
(Theolog. Literaturaturzeiturg 1952, col. 321 e seguintes.

(69) Joao Alzog — Histoire Universalle de 1’Eglise — Paris — 1855 —
pag. 467.

(70) Leo Magnus — Epistola X ad Episcopos Provinc. Vienn.

(71) Joao Alzog - ibidem — pag. 470 e 471.

(72) Idem - ibidem — pag. 474.

(73) Vascoti — ibidem — pag. 235.

(74) Rivaux — ibidem - pag. 352 e 400.

(75) Joao Alzog — ibidem — pag. 475.

(76) Philip Hughes — ibidem — pag. 96.

(77) Historia Geral das Civilizacoes — Difusao Européia do L9ivro -
S. Paulo — 1958 - Vol. VI — pag. 128.

(78) Bertrand L. Conway — The Question Box — 1903 — pag. 342.

(79) Funk - ibidem - pag. 214.
(80) Philip Hughes — ibidem — pag. 96.
(81) Idem - ibidem - pag. 36.

)

(83) “et ea quae anteacatis temporibus de cultu imaginum Christi,
Beatae Virginis et Sanctorum lecreta fuere, religiose servent”.
Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium”- § 67.

(84) Eusébio — Pitra, Spicil. Solesm., I, 383-386.

(85) Epifanio — Inter Hieron. Ep. 51, c. 9.

(86) Severino Marselha — Greg. M., Ep.IX, 105; XI, 13.

(87) Funk - ibidem — pag. 209.

(88) Joseph Bernnart — Der Vatican als Weletmacht — pag. 113.

(89) Enciclica “Populorum Progressio”- § 49.

(90) P. Lemerle — Bysance et la croisade — Vol. III — pag. 615 e 616.

(91) W. Norden — Papsttum und Byzanz — pag. 56.

(92) B. Kugler — Historiadas Cruzadas — pag. 279.

(93) P. Tropp — Criticism of the cruzade — Amsterdam — 1940 - pag.
48.

(94) St. Runciman - A history of the cruzades — Canbridge — 1954 -
t. III — opag. 123.

(95) K. Burdach - “Waleer von der Vogelweide nud der vierte
Kreuzzug; Hist. Zeitscher”- Bd. 145, Munchen-Berlin — 1931 - s. 40.

(96) Pe. Riant — Exuviae sacrae Constantinopolitanae — Genova —
1877.

(97) St. Runciman - ibidem - pag. 130.

(98) Rivaux — ibidem - tomo III — pag 18.

(99) Georges Tavard - “Petite Histoire du Mouvement
Oecumenique” - Editions Fleuses — Paris — pag. 251.

(100) Funk — ibidem — pag. 375.

(101) Idem — ibidem — pag.l 374.



(102) Idem — ibidem — pag. 375.

(103) Dr. W.H.Frere — English Church in the Reigns of Elizabeth
and James I — pag. 26.

(104) Cardeal John Henry Newman - Apologia pro Vita Sua -
Edicao de Nova lorque — 1865.

(105) Idem — ibidem — pag. 91.

(106) Idem — ibidem.

(107) Paternoster Square — O Papa, os Reis e o Povo — Mullan&Son
— pag. 269-270. Essa carta de Newman encontra-se também em o
Standard, de Londres, n° de 7d e abril de 1870.

(108) Idem — ibidem — pag. 281.

(109) L’Univers — Vol. II - pag. 31-34.

(110) Jacques de Bivorte de la Sandée — Anglicans et catholiques —
1948 — Vol. I — pag. 7.

(111) Workings of the Holy Spirit in the Church of England — 1864
— transcrito da pag. 115 da obra England and Christendom - 1867.

(112) Jacques Bivort da Sandée — Documents sur le probléme de
I'union anglo-romaine — pag. 58 e 59.

(113) G. Thils — Histoire doctrinale du mouvement oecumenique —
Louvain — 1955 — pag. 97.

(114) R. Rouquette — Amsterdam: Le Conseil Oecumenique - in
Etudes 260 — 1948 — pag. 51.

(115) G. Thils - ibidem — pag. 121.

(116) M. Villain — Introduction a 'oecumenisme — Tournai — 1961 —

pag. 415.
(117) Cardeal Agostinho Bea — in La Civilta Cattolica — 1960 - IV —
pag. 561-568.

(118) Citado por Agostinho Bea — Interview with TV — American
Broadcasting Company — 6 de janeiro de 1962.

(119) Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium”- § 18.

(120) Cardeal Agostinho Bea — Interview net Kardinaal Bea doon
Michele Sima — in de Linie — 7 de abril de 1962 — pag. 2 — publicacao
feita, outrossim, no o6rgao oficioso do Vatciano La Civilta Cattolica —
1962 - II — pag. 180-181, 283-284.

(121) Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium”- § 18.

(122) Cardeal Agostinho Bea - Interview a la Dariotélévision
Francaise — de 22 de janeiro de 1961.

(123) G. Harkness — Protesantism — A Symposium - pag. 77.

(124) Boaventura Kloppenburg — ibidem - Vol. IV — pag. 393.

(125) Paulo VI — Discurso “Post Duos Menses”, de 21 de novembro
de 1964, por ocasiao da assinatura da mencionada Constituicao.

(126) Cardeal Joao Urbani — sua intervencdo na 20* Congregacao
Geral, de 16 de novembro de 1962.



(127) Boaventura Kloppenburg — ibidem - Vol. IV — pag. 94.

(128) Cardeal Agostinho Bea — “La préte, ministre de l'union des
chretiens” in La Documentation Catholique, 58 (1961), 1345-1354 —
Conferéncia repetida por mais de 10 vezes em varios paises.

(129) Idem - Akademische Forschungs — und Lehrtaetigkeit in
Diente der Einheit der Christen — Conferéncia pronunciada em 15 de
novembro de 1961, na abertura do ano académico na Universidade de
Friburgo - publicada em traducao francesa in Nouvelle Revue
Théologique, 84 (1962), 113-127.

(130) Idem - ibidem.

(131) Relatorio da Conferéncia da “Fé e Ordem”, em Oberlim (USA),
em 1957.

(132) Cardeal Agostinho Bea — “La préte, ministre de L'union des
chrétiens”- in La Documentation Catholique, 58 (1961), 1.45-1.354.
(133) Decreto “Unitatis Redintegratio”™ § 12.

(135) Idem - Discurso “Post Duos Menses - § 5.

(136) Idem — ibidem — § 10.

(137) Idem - ibidem - § 7.

(138) Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium”- Introducao.
(139) Paulo VI — Discurso “Post Duos Menses”- § 7.

(140) J. Groot — Questdoes a volta do primado - in Temas
Conciliares — Vol. IV — pag. 76.

(141) L. Beaudin - Episcopado e Colegialidade - in Temas
Conciliares — Vol. IV — pag. 41.

(142) Cardeal Agostinho Bea — Fernseh - Interview am nordt —
Rundfunk - 22 de janeiro de 1961.

(143) Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium”- § 18.

(144) Boaventura Kloppenburg — ibidem — Vol. II — pag. 12.

(145) “O Sao Paulo”- o6rgao da Arquidiocese de S. Paulo — 14 de
maio de 1967.

(146) Manifesto Evangélico lancado no Congresso sobre a Missao
Mundial das Igrejas, em Wheaton, Illinois (USA), de 9 de abril de 1966.

(147) Constituicao Dogmatica “Dei Verbum”- § 9.

(148) Antonio Vuccino, bispo titular de Apro — intervencao em 1 de
outubro de 1964, na ocasido da 922 Congregacao geral.

(149) Ortodoxia — Um dialogo sobre Fé e Ordem — Genebra — 1960.

(150) Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium”- § 26.

(151) Idem - § 18, 22.

(152) Idem § 25.

(153) Idem - § 27.

(154) Constituicao Dogmatica “Dei Verbum”- § 8.

(155) Pio XII — Enciclica “Mystici Corporis”- § 49.

(156) Constituicao Dogmatica “Dei Verbum”- § 9.



(157) Idem - § 8.

(158) Publicada em Divinitas — 1961 — pag. 503-509: “Absque ullo
dubio mira est nalogia, hucusque nondum satis explorata, quam in
traditione statuit videmus inter inspirationem, qua gaudent episcopi
duce summo pontifice in concilio legitime congregati, et inspirationem
eam, qua donantur hagiographi et evangelistae in conscribendis libris
canoinicis”.

(159) Joao XXIII motu proprio “Superno Dei Nutu”, de 5 de junho
de 1960; motu proprio “Rubricarum instructum”, de 25 de julho de
1960; Discurso a Comissao Central, em 20 de junho de 1961.

(160) Constituicao Dogmatica “Dei Verbum”- § 10.

(161) Idem - § 10.

(162) Idem - § 25.

(163) Idem - § 10.

(164) Idem - § 23.

(165) Leao XIII — Enciclica “Sapientiae Christianae”- § 29.

(166) Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium”- § 37.

(167) Leao XIII — ibidem - § 26.

(168) Constituicao Dogmatica “Dei Verbum”- § 10.

(169) Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium”- § 25.

(170) Idem - § 20.

(171) Constituicao Dogmatica “Dei Verbum - § 25.

(172) Idem - § 25.

(173) Idem - § 25.

(174) Padre José Marins — Reconstruir o Mundo — S. Paulo — pag.
86.

(175) Idem — ibidem — pag. 83.

(176) Idem - ibidem — pag. 83.

(177) Da “Campanha da Fraternidade” - “O Sao Paulo”- 6rgao da
Arquidiocese de S. Paulo — por exemplo em seu exemplar de 11 de
junho de 1967.

.00o0.






