O VATICANO
EA
BiBLIA

Dr. Anibal Pereira dos Reis
(ex-padre)

Edicoes Cristas



INDICE

Introducao
Conceito e um dos argumentos da tradicao.
O fundamento da Teologia Catodlica
A Biblia desde os primordios
Acabemos com outro argumento falso
Enfim, o ultimo sofisma
Tradicao e Farisaismo
Onde se fincam as raizes da patristica
A patristica, primeiro orgao da tradicao romana
Faléncia da patristica
O magistério eclesiastico, sucedaneo da Patristica
O magistério eclesiastico, o Novissimo Testamento
O Concilio Ecuménico Vaticano II e a Biblia
O Testamento da antiga dispensacao e as Escrituras
Jesus Cristo e as Escrituras
Os cristaos primitivos e as Escrituras
Epilogo
Documentos em anexo

.00o0.



INTRODUCAO

Ha pessoas convencidas de que o catolicismo, nestes ultimos anos,
decidiu voltar-se a Biblia, aceitando-a como unico depodsito da
Revelacao Divina.

Entusiasmam-se, vendo-a exposta nas livrarias. Embevecem-se
quando encontram freiras batendo de porta em porta a oferecer o
precioso Livro. Maravilham-se quando o deparam na casa de algum
amigo catodlico. Exaltam-se sobremaneira quando, através de um
programa radiofénico, ouvem um sacerdote fazer uma prédica, citando
versiculos biblicos.

- Ah! Hoje os padres ja falam sobre a Biblia!

- Gracas a Deus! Os clérigos ja estao lendo o Livro Santo!

- Que coisa boa! O clero esta mandando ler a Biblia!

E esses evangélicos supdem que daqui a pouco muitos padres
estarao se convertendo e catolicos, em multidoes, se desvencilhardao da
idolatria.

Ouvi ha dias de uma senhora:

- Antigamente tinha até raiva. Os padres queimavam a Biblia e
proibiam a sua leitura.

E relatou nesse interim o fato daquele padre a quem um crente
presenteara uma Biblia. Queimou-a e aproveitou a capa de couro para
confeccionar um par de chinelos.

Depois prosseguiu:

- Hoje tudo esta mudado. Eles mandam lé-la. Citam suas
passagens. Falam com os crentes. Alguns assistem nossos cultos.
Daqui a pouco vamos ver muita gente se convertendo. Agora tudo e
facil.

Que ilusao! Ingenuidade!!!

O entusiasmo de muitos, porém, vai mais longe.

Ha evangélicos convencidos de que dentro do catolicismo ja
existem condicoes propicias para se viver nos moldes do Cristianismo
auténtico.

Um pregador imbuido de ecumenismo, em seus apelos, clama:



- Somente Cristo salval Nao € a religiao que salva! Aceite Cristo em
seu coracao e pode continuar na mesma religido. Quem se manifestar
nao tera nenhum compromisso com esta igreja.

E repete:

- Nao € a igreja que salval Aceite Cristo e pode continuar na religiao
em que tem vivido.

Depois de anotar os nomes dos decididos, encaminha ao sacerdote
mais proximo a ficha dos que se declaram catolicos...

Esse pregador, apesar do seu renome, desconhece inteiramente as
doutrinas catolicas. Sua responsabilidade nos meios evangélicos o
obrigaria, se tivesse consciéncia, a conhecer melhor a engrenagem das
artimanhas do catolicismo.

Mas ele quer desfrutar de prestigio pessoal e continua
capitalizando para a sua vaidade a custa de milhares de almas que
prosseguem em sua marcha para a perdicao.

Que lhe importam essas almas se até dignitarios eclesiasticos o
aplaudem e propalam apreciarem sua comparéncia nos canais de
televisao e ouvirem-no pelas emissoras? Nao duvido que receba uma
comenda pontificia como penhor da gratidao papal.

Nem muitas das nossas livrarias se advertem de que “o mistério
da iniquidade ja opera” (2* Tessalonicenses 2.7) e divulgam a Biblia
chamada catolica. Almejam, € verdade, difundir a Palavra de Deus,
mas, também, como inocentes uteis, fazem o jogo do catolicismo, que
consiste, exatamente, em manter o povo escravizado aos seus
embustes.

E chegada a apostasia referida por Jesus em Seu sermao
escatologico (Mateus 24.24) e por Paulo aos tessalonicenses (2%
Tessalonicenses 2.3).

Nunca a Biblia foi tao perseguida como nestes tempos!

Outrora era queimada nas labaredas da “Santa Inquisicao”.

Hoje lhe fazem pior! Conspurcam-lhe a mensagem. Distorcem-lhe o
sentido. Intercalam-se-lhe interpretacoes esdruxulas. Atendendo um
plano adrede estabelecido para confundir as almas, eivam-na de fabulas
(1* Timoteo 1.4; 2% Timoteo 4.4), através de notas de rodapé. Titulos e
subtitulos, explicacodes prefaciais, gravuras e indices doutrinarios.

Este livro objetiva revelar a situacdo atual da Biblia na teologia
catolica, exaltar o Livro Santo e exortar os cristaos a que batalhem
“pela fé que uma vez por todas foi entregue aos santos” (Judas 3).

.00o0.



CONCEITO E UM DOS
ARGUMENTOS DA TRADICAO.
O FUNDAMENTO DA
TEOLOGIA CATOLICA

Mesmo de relance poder-se-a constatar ser a maior parte das
doutrinas da dogmatica catolica procedente de fonte diversa da Biblia.

Suas informacoes relativas aos sacramentos, a mariologia, a
sucessao e colegialidade dos bispos, a infalibilidade e primado do papa,
a sua organizacao eclesiastica, ao purgatorio e sufragio dos mortos, ao
culto dos santos, de onde provém?

Essa fonte diferente é chamada de TRADICAO.

sfekk

E o que seria do catolicismo sem os sacramentos? Sem a
mariologia? Sem a sua organizacao eclesiastica alicercada, alias, na
pretendida sucessao apostolica dos seus bispos?

O que seria do catolicismo sem o purgatorio e o sufragio dos
mortos?

O que seria do catolicismo sem o culto dos santos?

O que seria, enfim, do catolicismo sem a TRADICAO, que invalida a
Palavra de Deus?

*kk

Em consequéncia, € impossivel conhecer-se a dogmatica catdlica
sem o esclarecimento do conceito de sua TRADICAO, vocabulo retirado
etimologicamente do verbo latino TRANSDO, que quer dizer: “entrego”
ou “transmito” qualquer coisa.

Os tedlogos catolicos, na esteira do Concilio Tridentino, definem a
TRADICAO COMO O CONJUNTO DE DOUTRINAS REVELADAS
REFERENTES A FE E A MORAL, NAO CONSIGNADAS NAS
ESCRITURAS SAGRADAS, MAS ORALMENTE TRANSMITIDAS POR
DEUS A IGREJA (Sessdo IV, de 8 de abril de 1546, sob o pontificado de
Paulo III).

Pelo proprio fator de haver o catolicismo engendrado outra fonte de
Revelacao Divina que nao a Biblia, demonstra o seu menosprezo a esta.
Consequentemente, se ele quisesse agora aceita-la com todo o seu valor
de unico e exclusivo deposito de fé, deveria, alto e bom som, proclamar
sua repulsa a Tradicao, pantanal da congérie de suas aberracoes.

O Concilio Vaticano II, porém, e em que pesem suas propostas
ecumenistas, “seguindo as pisadas dos Concilios Tridentino e Vaticano
[” (Constuicdo Dogmatica Dei Verbum, promulgada na sessao IV do



Concilio Vaticano II, em 18 de novembro de 1965, sob o pontificado de
Paulo VI - § 1), deliberou confirmar a atitude catoélica perante o alicerce
de suas doutrinas.

Realmente, no § 9 dessa sua Constituicao promulgada nas
vésperas do seu encerramento, se 1é: “... A SAGRADA TRADICAO...
transmite integralmente aos sucessores dos Apostolos a Palavra de
Deus confiada por Cristo Senhor e pelo Espirito Santo aos Apédstolos
para que, sob a luz do Espirito da Verdade, eles, em sua pregacao,
fielmente a conservem, exponham e difundam”.

Por conseguinte, a Tradicao se apresenta com outro manancial de
informes dentro da propria Revelacao Divina. Manancial anterior, mais
completo. Mais claro e mais seguro do que as Escrituras.

E sob este aspecto que o Concilio Vaticano II lembra: “Pela mesma
Tradicao... as proprias Sagradas Escrituras sdao nela cada vez melhor
compreendidas e se fazem sem cessar atuantes” (Constituicao
Dogmatica Dei Verbum - § 8).

Reconhecem os tedlogos catolicos haver, as vezes, coincidéncia em
algum ponto doutrinario entre a Biblia e a Tradicao, no caso, chamado
INESIVA, como, por exemplo, a ressurreicao de Cristo.

A TRADICAO EXCEDENTE OU CONSTITUTIVA, o verdadeiro
arsenal da dogmatica catdlica, abrange todas as doutrinas nao
encontradas na Biblia e que se constituem em totalidade na dogmatica
catolica.

E evidente que esta Revelacdo Oral posteriormente pode conservar-
se e propagar-se por escrito. Essa escrita, distinta das Sagradas
Escrituras, encontra-se, por exemplo, nas obras de escritores
eclesiasticos do catolicismo primitivo.

E, julgadas como um mesmo e integro depodsito da Revelacao, o
Concilio Vaticano II, cumprindo o seu designio de seguir as pegadas dos
Concilios de Trento e Vaticano I, exige o mesmo sentimento de
reveréncia e piedade para a Tradicao e para a Biblia: “ambas [Escritura
e Tradicao] devem ser recebidas e veneradas com igual sentimento de
piedade e reveréncia” (Constituicao Dogmatica Dei Verbum - § 9).

Destarte, assim como o cristao, reverentemente, se vale das
Escrituras para argumentar as razoes de sua fé, o catolico esclarecido
(coisa rarissimal) busca os motivos de suas crencas na Tradicao.

Certa feita vi uma discussao entre um pastor evangélico e um
catolico, por sinal congregado mariano, sobre a assuncao corporal de
Maria. O pastor queria do seu controversista um texto biblico onde se
pudesse ao menos vislumbrar o dogma debatido. E natural que nao se
podera encontra-lo. Mas a disputa ficou sem resultado porque cada um
se baseava em terreno diferente. E o mesmo ardor do evangélico pela
Biblia se repetia no mariano pela Tradicao.



De maneira alguma, neste ultimo Concilio, o catolicismo abriria
mao dessa fonte de suas doutrinas a menos que concordasse em deixar
de ser catolicismo.

Alias, é facil depreender-se o porqué do seu maior interesse pela
Tradicao, considerada por ele como regra de fé mais importante por ser
anterior, mais ampla e mais clara do que a Biblia.

Ela é elastica, amoldavel e acomodaticia. Sacia-lhe melhor a sede
de sofismar!

Se bem que recomende “igual sentimento de piedade e reveréncia”
para a Escritura e para a Tradicdo, a verdade € que esta lhe merece
mais atencdes porque “as proprias Sagradas Escrituras sao nela
[Tradicao] cada vez melhor compreendidas” (Constituicao Dogmatica Dei
Verbum - § 8).

Destaque-se a seguinte observacdo: essas expressdes que
sobrelevam a Tradicdo em desprezo da Biblia ndo sao do Concilio de
Trento, realizado no século XVI, que, como movimento de Contra-
Reforma, objetivou elevar ao maximo o valor da sua principal fonte
doutrinaria. Estas expressoes sao recentissimas. Sao deste ultimo
Concilio Ecuménico de cujos interesses se destacam os acenos de
convites aos “irmaos separados” (?!).

Em favor das Sagradas Escrituras, como depoésito de fé, militam
abundantissimos argumentos. O catolicismo, porém, se vé em palpos de
aranha para argumentar em defesa da sua Tradicao.

Sua argumentacao, no caso, € tao raquitica que causa compaixao.
E mais fraca do que o café mais fraquinho.

Conta-se que foi feito um café muito fraco, mas tao fraquinho que
nao tinha animo e nem coragem para sair do bule.

Os argumentos em que o catolicismo baseia a sua Tradicdo sao
anémicos em extremo e pasmam a qualquer pessoa de inteligéncia
mediana.

Dentre eles, vamos considerar o seguinte:

Antes de Moisés, nada havia escrito. Deus Se revelava lentamente e
Sua doutrina foi transmitida oralmente. S6 muito mais tarde veio a
Escritura.

Desde a origem do mundo até Moisés, a primitiva revelacao de
Deus, verbalmente dada aos homens, foi conservada pOr sucessao entre
os patriarcas e nao em escrituras.

Ja se vé, cabilam os tedlogos catédlicos, que o proprio Moisés, ao
escrever o Génesis, precisou abeberar-se da Tradicao, esse primeiro e
genuino canal da Revelacao Divina.

Foi na Tradicao que o atual escritor do Pentatéuco colheu informes
sobre a criacao do mundo ex nihilo e a queda do primeiro homem, sobre
a propagacao do género humano e sua geral corrupcao, sobre o diluvio,



os descendentes de Noé e a confusdo das linguas, sobre a vocacao de
Abraao e sua empolgante biografia, sobre Isaque e as peripécias dos
filhos de Jaco, sobre José e a ida dos seus irmaos para o Egito.

Para o catolicismo, na conformidade da sua argumentacao e
esquecido de que Moisés fora divinamente inspirado e assistido, o
primeiro livro da Biblia, o Génesis, nada mais € do que a Tradicao
estampada em letras de forma.

O proximo capitulo, todavia, dara cabal refutacao a esse arrazoado.

.00o0.

A BIBLIA
DESDE OS PRIMORDIOS

Todos os acontecimentos relatados em Génesis se deram séculos
antes de serem escritos por Moisés, o escritor divinamente inspirado do
Pentateuco.

A transmissao oral ou escrita de fatos historicos nao se constitui
em fonte de Revelacao Divina!

Nao negamos haver Moisés colhido informes aqui e ali, com uns e
outros. Mas, a esta simples verificacdo de fatos histéricos atribuir-se
uma importancia de fonte de Revelacdo € negar ou, pelo menos,
depreciar a inspiracao divina da primeira parte do Velho Testamento. O
passo é muito grande. E um salto mortal de causar arrepios!

A simples leitura de Génesis demonstra que Deus nao confiou na
Tradicao Oral.

Abraao € o primeiro dos patriarcas e vocacionado para formar uma
grande nacao. “De ti farei uma grande nacao” (Génesis 12.2). “Far-te-
ei fecundo extraordinariamente, de ti farei nacoes, e reis
procederao de ti” (Génesis 17.6). Foi ao estabelecer este concerto com
o patriarca que Deus lhe mudou o nome de Abrao para Abrado, que
quer dizer pai de muitas nacdoes ou de uma multidao. “Dar-te-ei a tua
descendéncia a terra das tuas peregrinacoes, toda a terra de Canaa,
em possessao perpétua, e serei o seu Deus” (Génesis 17.8).

Da mesma maneira como Deus Se revelara, em circunstancias
especiais diretamente a Adao e a Noé, e interferira também diretamente
em certos episodios, como por ocasiao da queda do homem, do diluvio,
da confusao das linguas, agora interfere diretamente e vocaciona



Abraao, estabelecendo um concerto especial, para ser o pai de um povo
peculiar e santo, de cujo seio sairia o Redentor.

Isaque € o segundo personagem da estirpe da promessa e tem dois
filhos: Esau e Jaco, sendo o terceiro elo nessa corrente de formacao do
povo eleito.

A Jaco disse o seu pai Isaque, lembrando-se da béncao do Senhor:
“Levanta-te, vai a Pada-Ara, a casa de Betuel, pai de tua mae, e
toma la por esposa uma das filhas de Labao, irmao de tua mae.
Deus Todo-Poderoso te abencoe, e te faca fecundo, e te multiplique
para que venhas a ser uma multidao de povos; e te dé a béncao de
Abraao, a ti e a tua descendéncia contigo, para que possuas a terra
de tuas peregrinacoes, concedida por Deus a Abraao” (Génesis 28.2-
4).

Acaso nao seria suficiente esta tradicdao oral da promessa e da
béncao? E uma tradicao muito curta, apenas entre Abrado e Jaco,
mediando somente Isaque!

O Senhor, porém, nao aceita a tradicao oral como fonte ou mesmo
sustento de Sua Revelacao e interfere diretamente. E na visao de Betel,
Jaco6 ouve do Senhor: “Eu sou o Senhor, Deus de Abraao, teu pai, e
Deus de Isaque. A terra em que agora estas deitado, Eu ta darei, a ti
e a tua descendéncia. A tua descendéncia sera como o p6 da terra;
estender-te-as para o Ocidente e para o Oriente, para o Norte e para
o Sul. Em ti e na tua descendéncia serao abencoadas todas as
familias da terra” (Génesis 28.13-14).

A mesma promessa € agora repetida diretamente pelo Senhor a
Jaco e nao através de Tradicao alguma! Quase com as mesmas palavras
fora dita ao seu ancestral mais proximo, a Abrado, logo apos separar-se
de L6 (Génesis 13.14-16).

E a vida de Jacdé é toda pontilhada de interferéncias diretas de
Deus! Seu nome também € mudado no incidente de Peniel, quando
lutou com o anjo até prevalecer e ser abencoado. Passou a chamar-se
Israel, pois como principe lutara com Deus e com os homens. E
prevalecera! (Génesis 32.28).

No futuro, Israel seria o nome do povo eleito do Senhor!

Dentre os doze filhos de Israel, destaca-se José, que, em
circunstancias memoraveis, foi para o Egito (Génesis 37.41), onde mais
tarde recebeu seu velho pai e seus irmaos acodados pela fome (Génesis
42.50).

Mesmo para esta viagem, o servo do Senhor esperou a Sua
manifestacao direta. “Eu sou Deus, o Deus de teu pai; nao temas
descer para o Egito, porque la Eu farei de ti uma grande nacao”
(Génesis 46.3).

Deus a repetir a mesma promessal



Em 1706 antes de Cristo € que, no Egito, se fixou este povo
peculiar de Deus, cumprindo-se assim a palavra do Senhor a Abraao
(Génesis 15.13).

Nao se pense que era um povo grande em numero. Em Génesis
46.1-27 sao relacionados os nomes dos membros desse pequenino povo
composto apenas de setenta pessoas.

Setenta pessoas! Filhos, noras e netos do velho patriarca!

Nos primeiros 126 anos de sua permanéncia no Egito, esse povo
muito prosperou e cresceu. “Os filhos de Israel foram fecundos, e
aumentaram muito, e se multiplicaram” (Exodo 1.7). Os setenta se
multiplicaram em dois milhoes!

Levantando-se, entretanto, uma nova dinastia, mudou-se a
situacdo e esse povo vocacionado para uma incumbéncia especial,
cativo, passou a sofrer duras peripécias durante mais de um século,
quando Deus promoveu sua libertacao suscitando Moisés. Fala-lhe da
sarca ardente o Senhor: “Certamente, vi a aflicao do Meu povo...
pois o clamor dos filhos de Israel chegou até Mim” (Exodo 3.7, 9).

Ira Deus permitir o retorno na conformidade de Génesis 15.16.

Como a recordar a Sua promessa, o Senhor Se identifica: “Eu sou
o Deus de teu pai, o Deus de Abraao, o Deus de Isaque e o Deus de
Jacé” (Exodo 3,6, 15, 16). E aquele povo que é o Seu, Ele chama: “Meu
povo” (Exodo 3.9, 10, 11, 13, 14, 15). E a lembranca da promessa de
Deus a Moisés! Nao mandou Moisés consultar os ancidos sobre ela.
Mencionou-a diretamente!

E o argumento da teologia catodlica em favor de sua Tradi¢cao?

Ja esta por terral

*kk

Prossigamos em nossa consideracdo, gratos a Deus por Sua
maravilhosa Revelacao contida na Biblia em nosso beneficio.

Nessa conjuntura da Historia de Israel, o Senhor suscita em
Moisés o grande lider para libertar o Seu povo, levando-o a Canaa
Prometida, a Palestina, o centro geografico do mundo de entao, para, de
la, como centro irradiador, difundir a Sua Palavra e fazer cumprir o Seu
plano salvifico.

As peripécias da jornada, os desalentos dos timidos e as
murmuracoes dos descontentes nao puderam embargar aquela nacao
de contemplar, na maior de todas as epopeias da Historia, as
manifestacoes palpaveis do poder de Deus.

As pragas do Egito, a libertacao memoravel do seu cativeiro, a
passagem espetacular do Mar Vermelho, a abundancia de mana, o voo
rasante das codornizes, o jorrar abundante de agua no deserto de Sim,
a vitoria surpreendente sobre os amalequitas, tudo empolgava os filhos
de Israel, quando, exatamente no instante do seu sucesso na campanha



dos amalequitas, pela primeira vez, Deus ordena a Moisés: “ESCREVE
ISTO PARA MEMORIA NUM LIVRO” (Exodo 17.14).

Por que o Senhor nao confiou na Tradi¢cao Oral?

Se antes, quando se tratava de Sua promessa nao confiou na
Tradicao Oral, mas diretamente Ele falou aos patriarcas desde Abraao,
nao seria agora, ao separar o Seu povo, tirando-o do Egito, que iria
confiar Sua Lei e Sua Revelacao a Tradicao Oral!

“ESCREVE ISTO PARA MEMORIA NUM LIVRO”!!!

Fkkek

Recorde-se a dificuldade imensa que envolvia a arte de escrever
antes da descoberta da imprensa por Gutenberg em meados do século
XV.

Naqueles remotissimos tempos, o instrumento apto para ensinar e
legislar era a palavra oral.

Este veiculo do pensamento teve sua ampla aplicacao no setor da
religidao. Compulsando-se a Historia das religioes mais antigas, verifica-
se que elas dependiam de um patrimoénio doutrinario transmitido de
geracdo a geracao por via meramente oral. Em certos sistemas
religiosos, os fiéis se negaram sempre a escrever alguns dos seus
preceitos mais caros.

E de se observar, por exemplo, a féormula frequentissima: “Eu
ouvi...” adotada na primitiva religiao chinesa, da qual procedem o
taoismo e o confucionismo.

Chama a atencao para o nosso caso ainda mais a circunstancia
assaz agravante de estar o povo de Israel acampado no deserto, com
dificuldades humanamente intransponiveis para executar a arte da
escrita.

A Historia das religioes dos homens revela o apreco a Tradicao Oral
por ser esta mais facil em amoldar-se aos seus caprichos
circunstanciais.

Sao notaveis os inumeros pontos de contato do catolicismo com
essas religides, inclusive o seu apego a esse veiculo de transmissao

doutrinaria e deposito dos seus ensinos.
kkk

»

Em condicoes dignas de nota, surgiu a Escritura Santa.

Anteriormente, Deus Se revelara a pessoas individualmente. A
Adao e a Eva. A Abradao. A Jaco. Falava-lhes! Interferiu em
acontecimentos! Mas, quando Se revelou ao Seu povo ja separado dos
egipcios, a coletividade, mandou escrever!

A marcha triunfante e cheia de percalcos continuou.

Acampou-se o povo ao sopé do Monte de Sinai em circunstancias
solenissimas. “Todo o monte Sinai fumegava, porque o Senhor
descera sobre ele em fogo; a sua fumaca subiu como fumaca de uma



fornalha, e todo o monte tremia grandemente” (Exodo 19.18).
“Entdo, falou Deus...” (Exodo 20.1). Proferiu o Seu Decalogo.
Apresentou as Suas leis, acerca dos servos, dos homicidas, da
propriedade, da imoralidade, da idolatria, dos que amaldicoam os pais
ou ferem qualquer pessoa, do testemunho falso e das injusticas, do
descanso e das trés festas. Nao se limitou Moisés a relata-las ao seu
povo (Exodo 24.3), mas “escreveu todas as palavras do Senhor...
Erigiu um altar ao pé do monte... Tomou o livro da alianca e o leu
ao povo; e eles disseram: Tudo o que falou o Senhor faremos e
obedeceremos” (Exodo 24.4, 7).

Note-se: Moisés ouviu. Em seguida, relatou ao povo. E, depois,
ESCREVEU. E, entado, leu ao povo o que havia escrito no livro da
alianca.

Por qué?

E porque o Senhor nao queria TRAICAO ORAL algumal!

A Tradicao € traicao contra a fidelidade!

.00o0.

ACABEMOS COM OUTRO
ARGUMENTO FALSO

Este segundo arrazoado da pretendida defesa da Tradicao catdlica
€ uma repeticaio do anterior tendo, porém, como cenario outras
circunstancias episodicas.

Tao raquitica € a sua argumentacao que a teologia catolica muda
apenas o cenario e a roupagem, enquanto o esqueleto do sofisma
continua o mesmo.

A referida teologia, contudo, é traida no seu proprio desespero a
falta de argumentos.

Alega que Cristo nunca mandou escrever Seus ensinos e
mandamentos e nada deixou escrito. Aos Apodstolos apenas determinou
pregassem pelo mundo como testemunhas dEle e da doutrina por eles
aceita e proclamada.

Em endosso desse arrazoado e no objetivo de confundir os menos
avisados, invoca as seguintes pericopes:

“A medida que seguirdes, pregai que esta préximo o reino dos
céus” (Mateus 10.7)

PREGAI! Nao mandou escrever!!!



“Jesus, aproximando-Se, falou-lhes, dizendo: Toda a
autoridade Me foi dada no céu e na terra. Ide, portanto, fazei
discipulos de todas as nacoes, batizando-os em nome do Pai, e do
Filho, e do Espirito Santo; ensinando-os a guardar todas as cousas
que vos tenho ordenado. E eis que estou convosco todos os dias até
a consumacao do século” (Mateus 28.18-20).

ENSINAI! Nao mandou escrever!!!

“E disse-lhes: Ide por todo o mundo e pregai o Evangelho a
toda criatura” (Marcos 16.15).

PREGAI! Nao mandou escrever!!!

Fekk

Sinto calafrios de compaixao por ver este pobre argumento tao
tisico.

Coitados dos catolicos! Com seus tedlogos assim ignorantes e de
consciéncia encroada!

Jesus nunca mandou escrever?

Em Apocalipse encontramos dez oportunidades em que o Senhor
manda escrever: 1.11, 19; 2.1, 8, 12, 18; 3.1, 7, 14; 21.5.

“ESCREVE”! E assim com o verbo no imperativo.

Existem excelentes oculistas e oticas especializadas onde os
reverendos tedlogos podem resolver o seu problema de miopia. A nao
ser que seu germe seja ma vontade. Ai a cegueira consciente é
incuravel.

*kk

Prossegue, todavia, o desenvolvimento da argumentacao esdruxulal

Os proprios Apostolos ex professo nunca escreveram como Se
estivessem desincumbindo uma obrigacdo propria e especial, embora
houvessem executado a contento a sua missdo. Alguns, apenas em
ocasioes esporadicas ou oportunidades ocasionais consignaram alguma
coisa por escrito, mas sem a intencao de transmitir por escrito toda a
Revelacdo e sim no proposito apenas de inculcar ou explicar alguma
verdade, ou forcados pelos pedidos dos fiéis ou dos bispos (“sed vel ad
veritatem aliquam magis inculcandam aut explicandam, vel precibus
fidelium aut episcoporum compulsi” (J. M. Hervé — De Vera Religione — De
Ecclesia Christi — De Fontibus Revelationis — 1929 — Paris — pg. 531).

E mesmo de se tirar o chapéu!

Precisa-se de muita coragem para se embarcar nesta canoa
doutrinaria de casco tao podre! Tamanha coragem como a disposicao de
se agarrar um ledao a unha. Leao vivo!

Engolfados neste tremedal dogmatico, nao se percebem os tedlogos
catolicos que o seu arrazoado em defesa da Tradicao labora contra ela?
Pois que, se precisaram os Apostolos escrever para inculcar ou explicar
a doutrina crista, esta desmerecida a Tradicao Oral.



E, de fato, Joao da énfase ao seu objetivo, escrevendo: “Estes,
porém, foram registrados para que creiais que Jesus &€ o Cristo, o
Filho de Deus, e para que, crendo, tenhais vida em Seu Nome” (Joao
20.31).

Paulo, ao escrever aos corintios, destaca: “Reconheca ser
mandamento do Senhor o que vos escrevo” (1* Corintios 14.37). E
aos filipenses: “A mim nao me desgosta e € seguranca para voOs
outros que eu escreva as mesmas coisas” (Filipenses 3.1).

Paulo nao se aborrece de escrever as mesmas coisas... Por qué?
Para SEGURANCA dos fiéis!

Nao se fiava da Tradicdo nem a curto prazo e nem a curta
distancia.

Ele havia pregado aos filipenses e, por medida de seguranca
doutrinaria, escreveu-lhes.

sekk

Para nao perder a desenvoltura no meio de tanta coincidéncia, o
teologo catodlico, com ares de muito entendido, invoca o verso 25 do
capitulo 21 do evangelho segundo Joao: “Ha, porém, ainda muitas
outras cousas que Jesus fez. Se todas elas fossem relatadas uma
por uma, creio eu que nem no mundo inteiro caberiam os livros que
seriam escritos”.

Até em cartas pastorais os “amantissimos ordinarios” (este € o
termo com que a legislacdo romanista designa o bispo diocesano)
invocam este versiculo.

Quando Deus me despertou para o exame consciencioso da Sua
Palavra, observei neste passo escrituristico essa informacao joanina.

O escritor sacro, constatei logo, se refere a coisas que Jesus fez, a
fatos, a prodigios e nao a doutrinas.

Fiquei, porém, mais desapontado ainda quando, confrontando,
verifiquei o verso 31 do capitulo 20 do mesmo Livro Sagrado, que € o
bastante, outrossim, para se acabar com a alegria dos tedlogos
catolicos, acrobatas do sofisma. “Estes, porém, foram registrados
para que creiais que Jesus €& o Cristo, o Filho de Deus, e para que,
crendo, tenhais vida em Seu Nome”.

*kk

Insiste maldosamente o desesperado tedlogo. Reconhece de sobejo
que, destruida a Tradicao Oral como fonte de Revelacao, adeus
fantasmagoria catdlica. E traz a baila os trés primeiros versiculos do
capitulo 1° de Lucas: “Visto que muitos houve que empreenderam
uma narracao coordenada dos fatos que entre nds se realizaram,
conforme nos transmitiram os que desde o principio foram deles
testemunhas oculares e ministros da palavra, igualmente a mim me
pareceu bem, depois de acurada investigacao de tudo desde a sua



origem, dar-te por escrito, excelentissimo Teoéfilo, uma exposicao
em ordem?”.

Pronto! Lucas, antes de escrever, obteve informacdoes minuciosas
de tudo junto as testemunhas presenciais dos fatos sobre os quais se
dispde a escrever.

Pronto! Lucas foi, como Moisés ao escrever Génesis, abeberar-se na
Tradicao!

Pronto! O evangelho segundo Lucas € simplesmente produto da
Tradicao, a mais antiga, a mais completa Fonte de Revelacao. A propria
Fonte da Biblia!

Declaramos crer inteiramente que Lucas, ao escrever os seus dois
livros (o evangelho e os Atos dos Apodstolos), esta inspirado pelo Espirito
Santo de Deus. E nestas condicdes é que ele colheu e selecionou a
verdade no meio de tantos fatos e comentarios divulgados oralmente e
por escrito em inuimeros apocrifos. Lucas, divinamente inspirado, foi o
garimpeiro que separou o ouro purissimo!

Pululavam apocrifos! Lucas resolveu descrever ao excelente Teofilo
os fatos conhecidos por ouvir da tradicdo oral para que ele tivesse a
CERTEZA das coisas sobre as quais ja estava informado. Deseja Lucas
que Teofilo e todos os demais se livrassem do risco de serem ludibriados
pela Tradicao Oral.

“Quem conta um conto aumenta um ponto”, diz o adagio popular.

Se nao fossem as Escrituras nao teriamos mais hoje a Revelacao
Divinal

Porque o catolicismo fundamenta suas doutrinas na Tradicdo € que
evolui a sua teologia, surgem novos dogmas e sempre muda. O catélico
de vinte anos passados desconhece o catdlico atual. Mesmo o de dois
anos atras!

No seu arrazoado, o tedlogo da seita papal se lembra somente dos
trés primeiros versiculos do capitulo 1° de Lucas. Esquece-se do quarto
porque, concluindo o pensamento exarado nos versos anteriores, Lucas
reconhece ser desmoralizada e inconsistente a Tradicdo como Fonte de
Revelacao. Ele escreveu para se ter certezal

“PARA QUE TENHAS PLENA CERTEZA DAS VERDADES EM
QUE FOSTE INSTRUIDO”.

Teofilo ja estava informado de tudo por ouvir dizer. A Tradicao
Oral, todavia, nao lhe dava certeza alguma. E Lucas, divinamente
inspirado, resolveu ESCREVER para lhe dar esta certeza.

Se a Tradicao Oral dispoe do valor que lhe atribui o catolicismo,
por que escrever?

Lucas escreveu os seus livros na lingua grega. No original desta
pericope, o vocabulo empregado € ASPHALEIA, que quer dizer “certeza,
seguranca, firmeza, solidez”.



“Ut cognoscas ea quae de Christo edoctus es, esse certissima,
firmissima et solidissima”, comenta Cornélio em seu Comentario das
Sagradas Escrituras. Teofilo, o destinatario do livro, ja sabia por via oral
e Lucas lhe escreveu para que o seu conhecimento fosse certissimo,
firmissimo, solidissimo. Nao confiava na Tradicdo. Logicamente, a
Tradicao nao pode ser fonte de Revelacao!

Para um exame do real significado do vocabulo ASPHALEIA é
interessante notar-se a sua posicao significativa em outros textos. Usa-
o Lucas outra vez em Atos 5.23, em que, depois de relatar a prisao dos
Apoéstolos decretada pelo sumo sacerdote e a libertacao miraculosa dos
mesmos, transcreve a explicacao dos servidores: “Achamos o carcere
fechado com toda a seguranca (asphaleia)”. Usa-o Paulo em Filipenses
3.1: “E seguranca (asphaleia) para vés outros”. Nio bastava falar.
Escrevia por medida de seguranca.

Na forma asphales, emprega-o Lucas em Atos 21.34; 22.30; 25.26
e se encontra também em Hebreus 6.19.

Na modalidade de verbo, é aplicado por Mateus quando se refere a
seguranca da guarda do sepulcro de Jesus. “Ordena, pois, que o
sepulcro seja guardado com seguranca (asphalistenai)... Disse-lhes
Pilatos: Ai tendes uma escolta; ide e guardai (asphalisaste) o
sepulcro” (Mateus 27.64-65).

O proprio Lucas, em Atos 16.24, contando a prisao de Paulo e Silas
em Filipos, outra vez o aplica: “Este [0 carcereiro], recebendo tal
ordem, levou-os para o carcere interior e lhes prendeu (asphalisato)
os pés no tronco”.

Na forma de advérbio, no mesmo relato, Lucas, com énfase,
informa: “E, depois de lhes darem muitos acoites, os lancaram no
carcere, ordenando ao carcereiro que os guardasse com toda a
seguranca (asphalos)” (v. 23). Ainda Lucas, ao transcrever o sermao de
Pedro no dia de Pentecostes, aplica-o: “Esteja absolutamente certa
(asphalos) toda a casa de Israel de que a este Jesus, que VOs
crucificastes, Deus O fez Senhor e Cristo” (Atos 2.306).

O advérbio asphalos € empregado em Marcos 14.44 ao anotar a
recomendacdo do Iscariotes: “Aquele a quem eu beijar, é esse;
prendei-o e levai-o com seguranca”. De todas as observacoes €
evidente, € logico, € patente ressaltar, em consequéncia, que Lucas
escreveu o seu evangelho para firmar seguramente a Revelacao de
Jesus Cristo, demonstrando, outrossim, ser muito deficiente e falho o
conhecimento através de ouvir dizer.

*kk
De quantos livros se compode o Novo Testamento?
Vinte e sete!



E destes, com certeza, treze foram escritos pelo Apostolo Paulo. E
cinco pelo Apostolo Joao.

Por Jodo, o Apostolo amado de Jesus, chamado a testificar dEle,
porquanto com Ele estivera desde o principio (Joao 15.27), que, no final
do quarto evangelho, disse, referindo-se aos sinais de Jesus: “Estes,
porém, foram escritos para que creiais que Jesus &€ o Cristo, o
Filho de Deus, e para que, crendo, tenhais vida em Seu Nome”
(20.31).

Pelo apodstolo Jodo que, na sua Primeira Epistola destinada aos ja
conhecedores do Evangelho, de sua lavra, dirigida as mesmas igrejas,
porquanto a simples leitura de ambos os documentos demonstra ser
esta Primeira Epistola um suplemento daquele, declara: “O que era
desde o principio, o que temos ouvido, o que temos visto com os
nossos proprios olhos, o que contemplamos, e as nossas maos
apalparam, com respeito ao Verbo da vida... O que temos visto e
ouvido anunciamos também a vos outros, para que vos, igualmente,
mantenhais comunhao conosco. Ora, a nossa comunhao € com o
Pai e com Seu Filho, Jesus Cristo. ESTAS COISAS, POIS, VOS
ESCREVEMOS PARA QUE A NOSSA ALEGRIA SEJA COMPLETA” (1*
Joao 1.1, 3, 4). Joao, testemunha ocular! Observe-se a sua insisténcia
em destacar esta particularidade notavel: o que ouviu, o que viu com os
seus olhos, o que contemplou e as suas maos tocaram... Todo este
martelar contra qualquer pretensa Tradicao apenas no primeiro verso
do primeiro capitulo da sua Primeira Carta. E, a seguir, apos um
parénteses no verso 2, torna a insistir: “O que temos visto e
ouvido...” Tudo o que ele escreveu foi presenciado e ouvido por ele! Nao
foi colher dados e informacées com ninguém!

Dos vinte e sete livros do Novo Testamento, cinco procedem da
pena divinamente inspirada do Apostolo Jodo.

Do Apodstolo Jodo que leva a morder o pé da inutilidade o
arrazoado balofo do catolicismo em prol de uma Tradicdo Oral como
regra de fé mais importante do que a Biblia, por ser-lhe anterior e sua
propria fonte.

Do Apodstolo Joao que, ao encerrar o seu livro apocaliptico,
escangalha com a presuncao catdlica porque estampa, por escrito, esta
adverténcia de Jesus Cristo: “EU, A TODO AQUELE QUE OUVE AS
PALAVRAS DA PROFECIA DESTE LIVRO, TESTIFICO: SE ALGUEM
LHES FIZER QUALQUER ACRESCIMO, DEUS LHE ACRESCENTARA
OS FLAGELOS ESCRITOS NESTE LIVRO; E, SE ALGUEM TIRAR
QUALQUER COISA DAS PALAVRAS DO LIVRO DESTA PROFECIA,
DEUS TIRARA A SUA PARTE DA ARVORE DA VIDA, DA CIDADE
SANTA E DAS COISAS QUE SE ACHAM ESCRITAS NESTE LIVRO”
(Apocalipse 22.18-19).



.00o0.

ENFIM,
O ULTIMO SOFISMA...

Se os dois argumentos expandidos pela dogmatica catdlica em
abono da sua Tradicao sao caquéticos, o terceiro e ultimo é o acervo de
todas as nuances da malicia. E um sofismo sintomatico da mais
deslavada irresponsabilidade.

Firmada no carunchado segundo argumento, alega que, por nao
haver Cristo e nem os Seus discipulos, escrito ou mandado escrever (?!),
isso mesmo demonstra a existéncia de muitas doutrinas transmitidas
apenas oralmente, as quais devem ser aceitas como reveladas.

Ora, vejam s6! Nem de leve o catolicismo ira encontrar nas
palavras de Jesus alguma coisa que lhe possa endossar a presuncao.
Alias, bem ao contrario, porquanto Jesus foi severo no combate a
Tradicao. “Invalidastes a palavra de Deus, por causa da vossa
tradicao” (Mateus 15.6), recriminava Ele aos fariseus. E nessa tnica
vez que o Senhor fala sobre a Tradicao, vergastando-a, lembra: “E em
vao Me adoram, ensinando doutrinas que sao preceitos de homens”
(Mateus 15.9).

Desesperada por nao encontrar nada nos evangelhos que lhe
pudesse, ao menos de longe, fornecer arremedo de argumento, no
intuito de corroborar o seu raciocinio, a dogmatica catélica apresenta
esta passagem biblica extraida de Paulo: “Assim, pois, irmaos,
permanecei firmes e guardai as tradicoes que vos foram ensinadas,
seja por palavra, seja por epistola nossa” (2* Tessalonicenses 2.15).
Os Apostolos, conclui, nao nos transmitiram tudo por escrito; uma
grande parte do seu ensino foi oralmente que nos chegou pela Tradicao
através dos séculos.

Ao objetivo catodlico nesta Escritura saltam a vista os embargos.

O significado do vocabulo “tradicoes” neste texto ndao € sinénimo
da Tradicdo no conceito catélico. La no original grego, o termo é
paradoseis, que tem o significado de “doutrina” ou “ensinamentos” para
o caso. Paradoseis € o conjunto das doutrinas ou o deposito exposto por
Paulo aos fiéis. Este deposito ele ndao o recebeu de nenhum dos Doze e
de ninguém, mas diretamente de Jesus Cristo (Galatas 1.9, 11-12).

Paulo, portanto, depois de prevenir os tessalonicenses contra os
deturpadores do Evangelho, inculca-lhes a necessidade de se manterem



firmes nas doutrinas por ele ensinadas através também das suas
pregacoes.

Ainda mais. O proprio texto ressalta a sintonia entre a pregacao e a
escrita das doutrinas ensinadas pelo mesmo Apodstolo. De maneira
alguma ele sugere apoio a ensinamentos alheios ou diversos das
Escrituras.

E de se levar em conta, outrossim, que esta Segunda Carta aos
Tessalonicenses € o segundo documento de Paulo, escrito logo apos a
Primeira Carta aos mesmos destinatarios, datada do ano 50 ou 51. E
evidente, pois, que, no afa de preveni-los da “operacao do erro” (2*
Tessalonicenses 2.11), o Apostolo se reporte as doutrinas que oralmente
ele havia ensinado quando de sua atribulada estada em Tessalonica
porque “os judeus, porém, movidos de inveja, trazendo consigo
alguns homens maus dentre a malandragem, ajuntando a turba,
alvorocaram a cidade” (Atos 17.5).

Seu curto ministério nesta localidade, porém, permitiu-lhe
disputar numa sinagoga dos judeus “acerca das Escrituras”, pelo que
alguns deles creram e se organizaram em igreja (Atos 17.1-4; 1% e 2%
Tessalonicenses 1.1).

Ao se referir Paulo aos seus ensinamentos por palavra nao quer
isto dizer que se constituiam eles em ensinamentos diferentes dos
escritos em suas cartas. Tanto assim que, desejando prevenir os crentes
contra as investidas de Satanas, adverte energicamente: “Caso alguém
nao preste obediéncia a nossa palavra dada por esta epistola, notai-
0; nem vos associeis com ele, para que fique envergonhado” (2%
Tessalonicenses 3.14).

Dos seus treze documentos, as duas pequenas Cartas a Igreja em
Tessalonica sao os dois primeiros. Evidentemente que, ao se referir as
doutrinas que por palavra havia ensinado la, nao demonstra ser a
Tradicao Oral uma Fonte de Revelacdo, como querem os teologos
catolicos.

Acresce outra observacao de maximo destaque. E que Paulo, como
Apostolo, era orgao oficial, divinamente inspirado, da Revelacdao Divina
que durou até a morte de Joao, o Apostolo. Por conseguinte, e nao
implicando isto que sua pregacao oral era diversa de sua pregacao nas
epistolas, pelo fato de ser a pregacdo de Paulo instrumento da
Revelacao Divina aos homens, nao se ha de concluir que outros gozem
desta mesma missao e sua palavra também seja inspirada e até quando
expoem doutrinas contrarias as Escrituras.

O catolicismo aprecia sobremaneira retirar um versiculo do seu
contexto e encaixa-lo a muque no cenario das suas heresias. E, como
sempre, desta vez também falhou o seu arrazoado.



Insiste, porém, a dogmatica catdlica e, no apogeu de seus
estertores, vai buscar outro texto escrituristico no anseio de coonestar a
sua Tradicdo. E arroga, como defesa desta sua falida fonte de doutrinas,
as recomendacoes de Paulo a Timoteo: “Sei em quem tenho crido e
estou certo de que Ele é poderoso para guardar o meu depoésito até
aquele Dia. Mantém o padrao das sas palavras que de mim ouviste
com fé e com o amor que esta em Cristo Jesus. Guarda o bom
deposito, mediante o Espirito Santo que habita em nés” (2* Timoteo
1.12-14).

Nesta pericope encontramos duas vezes mencionado o vocabulo
“deposito”. A primeira vez no versiculo 12, onde significa a confianca
do Apostolo em Deus, que nao falta em Suas promessas. Todos os seus
trabalhos, todos os seus sofrimentos, culminados agora em sua prisao
em Roma nas vésperas da sua morte, se constituiram num riquissimo
deposito entregue nas maos do Senhor, como num maravilhoso
relicario, de onde esplenderiam todos os seus galarddes, como de uma
fonte inexaurivel. A segunda, no verso 14. Para qualquer leitor
desprovido de preconceitos, esta passagem biblica no panorama das
relacoes de Paulo com Timoéteo salienta o cuidado especialissimo do
Apostolo em preservar o “depésito” (paratheke) isento de macular-se
com as fabulas e doutrinas vas.

O Apostolo teve de enfrentar aguerridas lutas contra os “falsos
irmaos” (Galatas 2.4), os judaizantes que perturbavam os crentes com
palavras e transtornavam as suas almas (Atos 15.24) porque
deturpavam a pureza do Evangelho, imiscuindo-lhe doutrinas espurias.
Além, pois, de missionario entre os gentios, Paulo teve de sustentar esta
batalha imensa para o que contou com a cooperacdo pronta e eficaz de
Timoteo, do qual “davam bom testemunho os irmaos” (Atos 16.2).

O vocabulo grego paratheke empregado por Paulo é de alta
significacdo por ser, no seu tempo, um termo técnico da linguagem
juridica entre os gregos, romanos e judeus. Paratheke (“deposito”)
indicava um tesouro valioso confiado pelo seu proprietario a guarda de
um amigo de irrestrita confianca, que se obrigava a guarda-lo e a
restitui-lo, ndo lhe sendo licito, ainda, utilizar-se dele em proveito
pessoal ou na conformidade do seu bel-prazer. Severas penas,
outrossim, se impunham aos que violassem as normas da absoluta
fidelidade exigidas nesse caso do paratheke ou “deposito”.

Pois bem! Paulo, escrevendo ao seu carissimo Timoteo, exorta-o a
fidelidade na guarda deste paratheke divino, que € a doutrina do
Evangelho, nao permitindo, em hipotese alguma, que fosse eivada de
retoques, desvios ou fabulas.



Certa ocasiao, quando foi a Macedonia, Timoteo permaneceu em
Efeso para advertir alguns “que nao ensinem outra doutrina, nem se
ocupem com fabulas e genealogias sem fim” (1 Timoteo 1.3-4).

Além de preservar o “bom depésito” ou paratheke, nesta
emergéncia, competia a Timoéteo a habilidade de selecionar homens
capazes e firmes na fé, aptos para ensinar.

“Aplica-te a leitura, a exortacao, ao ensino... Tem cuidado de ti
mesmo e da doutrina... O Timéteo, guarda o que te foi confiado,
evitando os falatorios inuteis e profanos e as contradicoes do saber,
como falsamente lhe chamam, pois alguns, professando-o, se
desviaram da fé... Guarda o bom depoésito, mediante o Espirito
Santo que habita em nos” (1* Timoteo 4.13, 16, 20-21; 2* Timoteo
1.14).

Lembra a Timoéteo em sua Primeira Carta de que “nos ultimos
tempos, alguns apostatarao da fé, por obedecerem a espiritos
enganadores e a ensinos de demonios” (4.1); suplica-lhe que rejeite
“as fabulas profanas e de velhas caducas” (4.7); recomenda-lhe que
persistisse em ler (4.13) e na Segunda Carta assemelha a Janes e a
Jambres, que resistiram a Moisés, os que resistem a verdade, sendo
“homens de todo corrompidos na mente, réprobos quanto a fé” (3.8)
e agora, nas vésperas de sua morte em Roma, de onde remetera esta
Carta a Timoéteo, concita-o: “Tu, porém, permanece naquilo que
aprendeste e de que foste inteirado, sabendo de quem o aprendeste
e que, desde a infancia, sabes as sagradas letras, que podem tornar-
te sabio para a salvacao pela fé em Cristo Jesus. Toda a Escritura é
inspirada por Deus e 1util para o ensino, para a repreensao, para a
correcao, para a educacao na justica, a fim de que o homem de
Deus seja perfeito e perfeitamente habilitado para toda boa obra”
(3.14-17).

Todas estas recomendacoes de Paulo visavam exatamente
preservar a pureza do Evangelho, a genuinidade da doutrina, a
fidelidade da guarda do “bom depésito”, do paratheke, contra a
intromissdo de ensinamentos espurios por parte dos judaizantes
insubordinados e impostores, bem como de outros inovadores e
corruptores.

Os textos que a dogmatica catdlica arrola em defesa de sua
Tradicao militam desfavoraveis a sua pretensao de corromper a limpidez
do “bom depdsito” ou paratheke. Incorre ela, outrossim, em anatema,
consoante adverténcia do mesmo Apostolo aos falsos irmaos, quando
escreveu aos galatas: “Se alguém vos prega evangelho que va além
daquele que recebestes, seja anatema” (Galatas 1.9).

Nem em nome de uma outra pretensa e utopica fonte de revelacao
extra-biblica pode-se acrescentar ou retirar nada as Sagradas



Escrituras a menos que se queira incorrer no desagrado do Senhor
como acontece a dogmatica catolica, pervertedora da Revelacao Divina.

E de se pasmar que quase toda a teologia clerical esteja lastreada
sobre essa base de areia movedica. E um castelo de cartas que, com um
sopro, se derruba, mas vem, através dos séculos, se constituindo na
arma mais eficaz do inferno para desviar as almas de Jesus Cristo, o
nosso unico e todo-suficiente Salvador.

.00o0.

TRADICAO
E FARISAISMO

O nosso bendito Senhor em muitas circunstancias enfrentou o 6dio
e as ciladas dos fariseus mancomunados com os doutores da Lei.

Ao lado dos saduceus, constituiram-se eles numa das principais
tendéncias judaicas. E verdade que era um partido ndo muito antigo.
Surgiu ao tempo de Antioco, cerca de 170 a. C., quando houve tentativa
de se introduzir entre os judeus a fé helénica com os costumes idodlatras
dos pagaos e, em consequéncia, a propria destruicao das Escrituras.

Esse monarca sacrilego penetrara no lugar santo e confiscara o
tesouro do Templo, interditara a circuncisao, a celebracao do sabado, os
sacrificios e, enfim, todas as formas do culto judaico. No cimulo de sua
ansia helenizante, Antioco edificara no Templo um altar consagrado a
Jupiter.

Intrépida reacao nacional-religiosa surgiu da parte de homens
piedosos, os denominados fariseus, enfrentando mesmo personagens
influentes do sacerdocio araonico, incluindo-se o sumo sacerdote Jason
e Menelau, o pontifice usurpador, conluiados com os helenizantes.

Superada a fase das violéncias e salvaguardada a integridade das
Escrituras, o Torah, cercados de admiracao pelo seu heroismo,
compuseram-se os fariseus em elite religiosa da nacao judaica e,
lentamente, deixaram-se dominar pela propria vaidade de suas
facanhas.

E o mesmo grupo que derramara sangue generoso em defesa das
Escrituras, livrando o povo judeu de corromper-se com as incursoes
idolatras do helenismo, passou a admitir a Tradicdo nao apenas em
matérias de costume, mas também em doutrina.



Corromperam-se tanto os fariseus que sobrepuseram a Tradicao as
Escrituras. Nao admitiam a possibilidade de se entender estas fora das
dimensoes daquela.

Ao contrario dos saduceus (e nisto € que mais se distinguiam) os
fariseus aceitavam a Tradicdo Oral como intérprete da Lei e, quando
necessario (?), seu complemento (Flavio Josefo — Guerra Judaica — XIII,
X, 0).

*kk

Qual a verdadeira norma fundamental ou regra referencial do
judaismo? Qual o inapelavel e supremo estatuto a reger a nacao
escolhida?

Os fariseus, em vez de aceitarem unicamente a Lei Escrita
consignada por Moisés, apregoavam ser ela apenas uma parte, e nem
sequer a principal, do estatuto nacional-religioso, pois, com ela, e mais
ampla que ela, existia a Lei Oral, constituida pelos inumeraveis
preceitos da Tradicao.

A fabulosa mistura de crencas, costumes tradicionais, normas
rituais e preceitos praticos de uma casuistica intrincada, quase ja nao
tinha verdadeira ligacdo com a Lei Escrita, a Torah. Tentavam os
fariseus descobrir muitas ligacoes, falsificando interpretacoes e
sobrepondo ao texto das Escrituras uma exegese arbitraria. E, ainda
quando nao lancavam mao deste método, recorriam ao seu principio
fundamental, de que Deus no Sinai tinha dado a Moisés a Lei Escrita,
compreendendo apenas 613 preceitos e, além disso a “Lei Oral”, muito
mais ampla e ndo menos obrigatoria.

*kk

Fixe-se essa verificacdo para, em paginas seguintes, se ver

comprovada a ligacado intima entre o catolicismo e os farisaismo.
*kk

Em decorréncia deste desapreco as Sagradas Escrituras, sobreveio
a tese da salvacao pelas obras da lei, que se tornou no dogma essencial
do farisaismo.

Os fariseus, intérpretes peritos da Lei de Moisés, a luz de imensa
tradicao, exigiam o cumprimento de muitas regras rituais e ensinavam
ao povo muitas praticas dos seus antepassados, alheias a propria Lei
Mosaica, prometendo a graca divina somente aqueles que lhes
obedeciam.

Jesus Cristo atacou frontalmente essas aberracoes dos fariseus,
advertindo mesmo os Seus discipulos que se acautelassem do seu
“fermento” (Mateus 16.6).

Afastaram-se tanto das Sagradas Escrituras, ensinando suas
doutrinas tradicionais, que tornaram inocuos os seus louvores ao
Senhor. E Jesus, chamando-os de hipécritas, lembra-lhes que, por



causa da Tradicao, invalidaram o mandamento de Deus (Mateus 15.1-
20; Marcos 7.1-23). “E, assim invalidastes a palavra de Deus, por
causa da vossa tradicao. Hipocritas! Bem profetizou Isaias a vosso
respeito, dizendo: Este povo honra-Me com os labios, mas o seu
coracao esta longe de Mim. E em vao Me adoram, ensinando
doutrinas que sao preceitos de homens” (Mateus 15.6-9).

No capitulo 23 do evangelho segundo Mateus encontramos
serissimas vergastadas de Jesus contra essa “raca de viboras”. Na
oportunidade da conspiracdo contra a Sua vida, por isso, eles
assumiram um papel preponderante.

Consumada a redencao objetiva da Humanidade, o Evangelho da
Graca comecou a alastrar-se atingindo pecadores de todas as condicoes
sociais e religiosas. Os fariseus também!

Mas estes “da seita dos fariseus que haviam crido” (Atos 15.5)
carregaram consigo suas tendéncias farisaicas. Sairam do farisaismo,
mas o farisaismo nao saira deles.

Se defendiam anteriormente o cumprimento da Lei como condicao
absolutamente necessaria para “se merecer” o beneplacito divino, agora,
entre os crentes, estabeleceram um movimento denominado de
“judaizante” ou “legalista” porque, mesmo no seio do Cristianismo,
pretendiam exigir que, para a salvacao (Atos 15.1), fossem os gentios
circuncidados e “observassem a lei de Moisés” (Atos 15.5) como
condicao sine qua non. Era o desvirtuamento total da “wverdade do
Evangelho” (Galatas 2.14), que consistia em ser o homem justificado
nao pelas obras da Lei, mas somente pela fé em Jesus Cristo (Galatas
2.6), em conformidade, outrossim, com a Carta de Paulo aos Efésios.
“Porque pela graca sois salvos, mediante a fé; e isto nao vem de
vos; € dom de Deus; nao de obras, para que ninguém se glorie” (2.8-
9).

De propoésito, mencionamos Paulo, o impertérrito lutador contra a
insidiosa heresia dos fariseus-cristaos, que o consideravam apoéstolo de
segunda categoria por nao haver feito parte do grupo dos discipulos de
Jesus, enquanto viveu na terra.

Abriu-se em todos os sentidos a linha de frente nesta epopéia de
Paulo para salvaguardar o Evangelho da Graca: Antioquia, Roma,
Galacia, Efeso. E, em resultado dessa luta, divinamente inspirado, o
Apostolo produziu a metade dos Livros Neo-Testamentarios, o
maravilhoso relicario engastado no conjunto da Revelacao Divina.

.00o0.



ONDE SE FINCAM
AS RAIZES DA PATRISTICA

Antes de desenvolvermos este capitulo, desejamos ressaltar os trés
fatores que geraram o catolicismo: o pensamento grego, o direito
romano e o farisaismo.

O pensamento grego entrou em sua estrutura doutrinaria como
seu sistematizador e justificador dos pressupostos metafisicos dos seus
dogmas. Alias, a escolastica, que embasa a sua teologia, nada mais € do
que a filosofia aristotélica caiada com a nomenclatura tomista.

O direito romano passou para o catolicismo como o sistematizador
do seu organismo social ou eclesiastico, absolutamente contrario da
organizacao eclesiastica neo-testamentaria. Esse direito mantém ainda
hoje e mantera sempre o ritmo da revivescéncia das ideias e
sentimentos do Imperialismo Romano na estrutura soécio-eclesiastica do
catolicismo.

Do farisaismo recebeu o conceito da Tradicao como Fonte da
Revelacao e a petulante tese da salvacao pelas obras da Lei acrescidas
como imprescindiveis ao lado da fé. Como resultado dessa tese, o
catolicismo exige a presenca de um sacerdocio sacrificial promotor de
uma infinidade de ritos, como heranca do sacerdécio araonico. Esta
identidade referente a um sacerdocio sacrificial entre o catolicismo e o
judaismo é muito estreita e a teologia catdlica aplica aos seus
sacerdotes muitas passagens da Escritura referentes ao sacerdoécio
levitico, como por exemplo esta: “Todo sumo sacerdote, sendo
tomado dentre os homens, é constituido nas coisas concernentes a
Deus, a favor dos homens, para oferecer tanto dons como
sacrificios pelos pecados” (Hebreus 5.1).

*kk

No primeiro século do Cristianismo, em Alexandria, onde se
estabelecera grande colonia de judeus, mimoseados com a versao da
Biblia em grego, chamada dos Setenta, o filosofo Filo intentava
harmonizar o judaismo com as locubracoes da filosofia grega. Os
“judaizantes” ou “legalistas”, isto €, os da seita judeu-crista, que
incluiam as obras da Lei no plano da salvacao além da fé nos méritos
remitivos de Jesus Cristo, descambaram para as especulacoes
teologicas, ao aceitarem a ideia de Filo, aplicando-a, porém, no objetivo
de um sincretismo cristao-judeu-pagao.

Situada na foz do Rio Nilo, Alexandria gozava de invejavel posicao
geografica para o comércio e para a difusao de idéias entre o Oriente e o
Ocidente. Metropole intelectual, possuia a maior biblioteca do mundo
contemporaneo, além de muitas outras de menor porte e diversos



museus. Os Ptolomeus atrairam para ela gramaticos, filésofos, literatos
e artistas de todo género. Alexandria, transformada em capital do reino
do Egito, tornou-se no mais brilhante foco de letras, ciéncia, artes e
alardeava o seu intelectualismo projetado através de Euclides, Hiparco,
Herofilo, Apolonio de Perga, Erasistrado, Aristarco, Nicomaco e
Eratostenes.

*k%k

Colocados nesse estranho ambiente e contagiados por tantos
espiritos empavonados, os judeus mais tedricos se entusiasmaram pelo
estudo da filosofia e das ciéncias helénicas. A influéncia estrangeira foi-
lhes assaz poderosa, a tal ponto que, em pouco tempo, muitos desses
israelitas imigrados nao compreendiam mais a lingua hebraica,
motivando essa circunstancia a traducao das Sagradas Escrituras para
o grego. Neste clima, nao obstante conservarem sua fé monoteista,
insensivelmente, foram motivados a confrontar a sua religido com a dos
gregos, originando-se entao a escola judaica de Alexandria.

Entre os judeus do fim do século III ao comeco do I, antes de nossa
era, surgiram historiadores que relatavam os episodios da Historia de
sua nacdo ao sabor de Tucidides e dos poetas imitadores de Esquio,
Sofocles e outros gregos. Alexandre Polistor, talvez de origem israelita,
cuja vida abrangeu as duas extremidades dos dois derradeiros séculos
da era anterior a nossa, em sua obras sobre os judeus menciona quatro
historiadores judeu-alexandrinos: Eupolémio, Artapan, Demétrio e
Aristeu.

Um certo Filo, homonimo do filésofo, escreveu um poema sobre
Jerusalém. Ezequiel compds tragédias biblicas, das quais uma se
intitulou “Exodo dos Hebreus” ou “Saida do Egito”. Um samaritano
chamado Teodoto celebrou em versos gregos a gloria de Siquém, que ele
cognominou de “cidade santa” no seu poema sobre os judeus.

A filosofia grega, porém, foi o que mais vivamente impressionou a
atencao dos intelectuais judeus. Estes, iniciados nas doutrinas de
Platao e Aristoteles, nela descobriram, com um profundo sentimento de
surpresa, ensinamentos mui semelhantes aos dos Livros Santos. E
concluiram: os filosofos gregos foram buscar nos livros de Moisés as
verdades mais admiraveis dos seus escritos.

Convencidos de que os homens imersos no politeismo e na
idolatria nao tinham condicoes proprias para descobrir o que € bom e
verdadeiro, persuadidos, outrossim, que os descendentes de Jaco eram
os unicos possuidores das grandes doutrinas religiosas e morais,
concluiram que a filosofia grega viera da Palestina e que Platao, muito
viajado, nao era senao Moisés falando grego.



Esta teoria sobre a origem mosaica da filosofia grega acendeu
enorme entusiasmo entre os israelitas-alexandrinos e os conduziu a se
utilizarem, nas explicacoes das Escrituras, do método Alegérico.

Acho ridiculo o adjetivo “modernista” atribuido aos balofos
exegetas do século passado. E mais ridiculo e pejorativo ainda o de
“neo-modernista” emplacado nas teorias de Karl Barth e Cia. Ltda.

Nao imaginaram eles que de modernismo ou de neo-modernismo
s6 tém o letreiro porque as origens da sua fantasmagorica exegese se
fincam na escola judaica de Alexandria.

Nessa escola, quando nao era facil concordar os ensinamentos das
Escrituras com os dos filésofos gregos, no intuito de estabelecer uma
harmonia desejada, sacrificavam o sentido literal dos Livros Sacros que
embargava essa conciliacdo e forcavam uma exegese ultra-alegorica
com estofo relativista. Em Aristobulo e Filo, por exemplo, encontramos
abundancia fartissima de exemplos do emprego desse processo
exegético.

Aristobulo esforcou-se por demonstrar serem os livros de Moisés,
anteriores aos dos poetas e filosofos da Grécia, o veio de onde estes
ultimos auriram os seus mais belos e mais profundos pensamentos.

Filo, contemporaneo de Jesus e cujo valor o faz o mais célebre
judeu-alexandrino, sustentou as mesmas ideias e nenhum outro como
ele tentou conciliar as doutrinas platénicas com as da Escritura,
mesmo acatando a sua divina inspiracdo. Ninguém mais do que ele
usou e abusou do método alegorico, culminando nas raias do
relativismo, caracteristico dos barthianos, os atuais neo-modernistas.
Formulou regras. Aplicou-as.

O seu tratado sobre “A Criacao do Mundo Segundo Moisés” nao €
mais do que um comentario alegorico do primeiro capitulo de Génesis,
prosseguido em seus dois tratados sobre “As Alegorias da Lei”. Nestas
obras, as suas interpretacoes sao forcadas e pouco sérias.

Ha hoje em dia muitos ecumenistas - por que nao dizer
“ecumeniacos”? — por esnobismo. Arrotam ecumenismo para “esnobar”.
Sao uns balofos! Querem prestigio. E a moda é ecumenismo. Entao... E
os pernosticos intelectuais (?) ecumenistas estao cercados de fas...

E oportuna a lembranca de que sempre o ecumenismo ou
sincretismo religioso esta de maos dadas com a leviandade em se tratar
a Palavra de Deus. Exegese relativista e ecumenismo acompadraram-se
desde sempre.

Aconteceu a Filo enorme reputacao entre os judeus e os cristaos.
Jerdnimo, por exemplo, (De vir. illustr., 11, t. XXIII) da-lhe um lugar
entre os escritores eclesiasticos. “O sistema alegorico de Filo absorve,
como um imenso reservatorio todos os pequenos regatos da exegese
biblica em Alexandria, para escoar suas aguas nos rios € nas caudais



de mil bracos na interpretacdo judaica e cristda das Sagradas
Escrituras” (C. Siegfried, Philo von Alexandria als Ausleger des alten
Testaments, in 8°, Viena, 1875, pg. 27).

Filo, todavia, nao foi original. Intelectuais anteriores precederam-
no na aplicacao do alegorismo mais de quatro séculos antes. Os
filosofos gregos haviam comecado a reduzir os seus episodios religiosos
ou mitos a simples alegorias no intuito de fornecer uma explicacao mais
racional e impedir o povo de se prevalecer dos exemplos escandalosos
dos deuses. Teogénio de Régio, Heraclito e Metrodoro de Lampsaca
procuraram interpretacoes psico-alegoricas nas lendas da mitologia
grega. Os estoicos Zenao, Clenato e Crisipo adotaram o mesmo processo
de desmitizacao, apesar dos protestos de Platdao e de Soécrates. Em
Alexandria, a mitologia egipcia sujeitou-se as mesmas experiéncias.

Os proprios judeus nao escaparam! O anseio de imitar este
processo de interpretacdo atingiu os judeus helenistas, desejosos de
que o mundo grego aceitasse os ensinamentos da Biblia.

*kk

“Nihil sub sole novum”! Nao ha nada de novo debaixo do sol! Ha
Sociedades Biblicas por ai que se mancomunaram com a hierarquia
catolica para produzirem um Novo Testamento ecuménico. Quero crer
na honestidade de propodsitos dos dirigentes destas Sociedades. Mas,
que sao ingénuos, la isso sdo. E a ingenuidade neles esta elevada a
milésima poténcial!l

*k%k

Sem o intento de assemelhar as narrativas biblicas aos mitos
gregos, esforcavam-se eles por interpreta-las como alegorias cientificas
ou morais. Assim, Aristébulo alegoriza, na conformidade do gosto de
Ptolomeu IV, os antropomorfismos do Pentateuco e Aristeu faz remontar
a Moisés os proprios principios do Alegorismo.

Ao tempo do surgimento do Cristianismo, em Alexandria os
exegetas de sua escola judaica eram todos além de alegoricos.
“Interpretavam a Lei Mosaica alegoricamente, persuadidos que as suas
palavras nao se constituiam senao em sinais ou simbolos das verdades
ocultas. Além disso, possuiam escritos de antigos sabios, fundadores da
sua seita, que lhes deixaram muitos monumentos de sabedoria
alegorica que adotavam como modelos... Toda a Lei lhes parecia como
um ser organico que tinha por corpo o sentido literal, mas por alma, um
sentido oculto” (Filo, “De Vita Contemplativa”, 3, t. II, Cf. Karppe, “Etude
sus les origines et la nature de Zohar”, Paris, 1901, pag. 15-17).

Filo, com o seu apreco aos filosofos helénicos e o seu desejo de
fazer com que fossem, quais tesouros de perfeita sabedoria, aceitos os
Escritos Biblicos, utilizou-se, em conta de recurso imprescindivel, do
alegorismo, transposto do dominio do helenismo o seu método de



exegese para o campo das Escrituras. Se bem que nao haja sido ele o
primeiro a se servir do alegorismo para explicar os Livros Sacros, €
mister reconhecer-se que antes nado se havia aplicado esse método de
modo sistematico.

Em verdade, Filo ndo negligenciou o sentido literal do texto sacro.
Aceitando-o como um corpo, cuja alma € o sentido alegobrico, tratava-o
como secundario e unicamente destinado aos incapazes de se elevarem
a uma sabedoria superior.

“Assegurados de que o texto das leis simboliza realidades
inteligiveis, aplicam-nas com grande cuidado a essas realidades e nao
fazem mais caso da letra. Reprovo o julgamento antecipado; € preciso,
com efeito, cuidar de um e de outro, procurar com grande zelo as coisas
invisiveis e conservar como um precioso tesouro o elemento visivel... E
necessario assemelhar a letra ao corpo e o sentido alegérico a alma. Da
mesma maneira que se deve cuidar do corpo, por ser o habitaculo da
alma, assim se deve cuidar da letra” (Filo, “De Migratione Abrahae”, 16,
t. [, pags. 450-451).

“A letra das Escrituras Sagradas se assemelha a sombra dos
corpos e o sentido misterioso nelas colhido é a verdadeira realidade”
(Filo, “De Confusione Linguae”, 38, t. I, pag. 344).

Desejava Filo retirar o conceito antropomorfico do texto sacro. A
esse respeito, alegava: “Em favor da propria interpretacdo, &€ preciso
buscar-se o espirito na propria letra” (Filo, “De Somniis”, 16, t. I, pags.
635-636). A Letra, assim relegada a ultimo plano, permite Filo
alegorizar com toda a liberdade. Recusa mesmo entender literalmente
os seis dias da Criacao (“Leg. Alleg.”, 1, 2, t. I, pg. 44), o relato da
formacao de Eva (ibidem, II, 7, t. I, pg. 70), o paraiso terrestre (De
mund., opif. 54, t. I, pg. 37), a tentacao de Eva (ibidem, 56, t. I, pg. 38).

Abraao recebeu a ordem de sair do seu pais, da sua parentela
(Génesis 12.1-3). Do ponto de vista de Filo, Deus indicou nesse caso,
simplesmente, que Abrado precisou purificar a sua alma: desprezar o
corpo, a sensibilidade e a conversa. O episodio mesmo nao se deu (“De
Migratione Abrahae”, 1, t. , 1, pg 436).

Encontra-se em seu tratado “De Congressu” a “explicacao” do texto
relativo ao fato de Sara enviar Abraao a sua serva Hagar a fim de ter
filhos (Génesis 16.1-6). Nesse fato, Filo vé esse ensino: desejando o
patriarca desposar, isto &, unir-se intimamente a sua filosofia, comecou
por manter sucessivamente relacoes com trés de suas servas: a
gramatica, a geometria e a musica; em seguida, Abrado encaminha os
frutos a sua esposa legitima, a filosofia (“De Congressu”, 14, t. I, pg.
530).

Ainda o filésofo judeu-alexandrino, predecessor dos “santos
padres”, afirma nao se poder aceitar certas leis no sentido literal. E,



exemplificando, menciona Deuterondémio 20.5 que isenta os noivos do
servico militar. Na sua exegese esdruxula essa lei significa
simplesmente que os retardatarios no progresso das virtudes nao devem
se expor as tentacoes (“De Agricult.”, t. I,. pg. 322).

Os personagens biblicos também tém para ele apenas significacao
alegorica. Adao € o Homem inferior. Caim, o egoismo. Noé, a justica.
Sara, a virtude feminina. Rebeca, a sabedoria. Isaque, a virtude
produzida pela natureza. Jaco, a virtude resultante da pratica e da
meditacdo. A rola, a sabedoria divina. A pomba, a sabedoria humana.
Etc!

Em uma palavra, tudo na Biblia, homens, coisas, acontecimentos,
torna-se objeto de alegoria para o filosofo, mesmo que isto nao seja
indicado. Estes exemplos revelam como ele tratava as passagens
biblicas.

Concordamos perfeitamente que na Biblia ha alegorias. Nestes
casos, todavia, &€ preciso haver uma analogia natural e justificavel entre
o sentido literal e o alegorico, que nos chamamos de mistico. Entao, o
sentido alegdérico nas Escrituras jamais podera sacrificar o sentido
literal. E Filo fez o contrario! E, nos arroubos dos seus éxtases
alucinantes, se convencera de que o proprio Deus o inspirava! (“De
Cherub.”, 9, t. I, pg. 143; “De Migr. Abrah.”, 7, t. I, pg. 441).

E neste Filo alucinado que se encontra o predecessor da Patristica!

O seu sistema extremamente alegorico inspirou a escola filoséfico-
teologica de Alexandria. Poder-se-ia dizer que “ele absorveu, como um
imenso reservatorio, todos os riachos da exegese biblica em Alexandria,
para escoar em seguida as suas aguas nos riachos e nos canais de mil
bracos da interpretacdo judaica e cristda das Sagradas Escrituras”
(“Siegfried — Philo von Alexandria”, pg. 27).

Nao é sem razao, pois, que Eusébio, o considerado emérito em
letras, e Jeronimo (“De Viribus Illustribus”, 11, t. XXIII) dao-lhe um lugar
bem saliente na multidao dos escritores eclesiasticos.

Sua influéncia foi decisiva na Patristica. O proprio Clemente de
Alexandria admitia a criacdo instantanea e aceitava a alegoria na
explicacdo do paraiso terrestre (Strom., V, 11; VI, 16). Origenes
distinguia nas Escrituras um corpo e uma alma, bem de conformidade
com Filo (Periarchon, IV, 11), excluia o antropomorfismo e aplicava com
grande audacia o sistema alegorico de interpretacao biblica. Atanasio e
Cirilo seguiram as mesmas pegadas.

A idéia de Filo sobre a dependéncia dos filosofos gregos para o
estudo de Moisés foi adotada por Justino, Taciano, Clemente de
Alexandria, Teodoreto e quase todos os “santos padres” dos cinco
primeiros séculos. Ambroésio, em suas obras, faz verdadeiros plagios de
Filo!



Muito além de sobejas razoes assistiram Atanasio Sinaitico, do
século VII (“In Hexaemer.”, 7, t. LXXXIX) ao reconhecer que toda a
Patristica esta minada da orientacao nefasta de Filo.

.00o0.

A PATRISTICA,
PRIMEIRO ORGAO
DA TRADICAO ROMANA

Foi na escola filosofico-teologica de Alexandria, sob a inspiracao
do entendimento sincretista de Cristianismo, farisaismo e paganismo
que os da seita judaizante estabeleceram, firmados no principio da
salvacao também pelas obras da Lei, além da fé nos méritos de Jesus
Cristo, os primordios da sua Tradicdo como continuadora “crista” da
tradicao do Judaismo.

Estabelecera-se doutrinariamente o catolicismo sob a legenda de
gnosticismo cristdo, cujo elo com os judaizantes foi Cerinto,
contemporaneo e antagonista de Joao, o Apostolo.

E facil a verificacdo dos pontos coincidentes do catolicismo
moderno com os “judaizantes” bafejados pela mentalidade Alexandrina.
Estes requeriam a circuncisdao para que os gentios se pudessem tornar
cristdos e o catolicismo atual exige o rito do batismo como condicao
absolutamente necessaria para que as criancas possam ser salvas. Os
“judaizantes”, herdeiros dos fariseus, incluiam as obras da Lei no plano
da salvacao e prometiam a graca divina somente aqueles que lhes
obedeciam os preceitos, enquanto o catolicismo vigente adota o mesmo
dogma da salvacao merecida pela pratica de obras e pela obediéncia aos
seus preceitos e doutrinas. Os primeiros ndo admitiam a possibilidade
de se entenderem as Sagradas Escrituras a nao ser sob a luz da
Tradicao, como, alias, acontece com o catolicismo, que considera esta
como fonte da revelacao divina anterior e mais ampla do que as
Escrituras, podendo estas serem entendidas e explicadas somente sob o
prisma daquela.

Além dos escritos chamados apocrifos, logo nos seus trés
primeiros séculos, surgiram muitas outras obras literarias versando
sobre o Cristianismo.

Influenciadas pela Escola de Alexandria, a totalidade delas, dentre
as quais: as de Clemente e de Origenes, pretendiam transportar para o



Cristianismo as correntes da filosofia helénica. Alias, na Carta de Paulo
aos Colossenses encontramos uma réplica a doutrina incipiente do
chamado gnosticismo cristao.

Pela sua posicao geografica, foi facil a Alexandria difundir o
“gnosticismo cristdao”, o que a transformou no século III em grande
centro cultural sob o ponto de vista catolico.

No chamado periodo sub-apostolico da Patristica, dois grupos se
destacaram: os padres apologistas e os padres alexandrinos.

Os primeiros se caracterizaram pelo esforco de defender a fé
mediante a filosofia, pondo em foco os pontos de contato entre ambas.

Dentre esses padres apologistas, salienta-se Justino, do século II.
Apoés haver peregrinado pelas mais diversas escolas filosoficas
(peripatética, estodica, pitagorica) a procura da verdade para a solucao
do problema da vida, abandonou o platonismo e ingressou no
Cristianismo. Nao foi, contudo, feliz por haver deixado influenciar-se
pela tendéncia do gnosticismo, o que o levou a pretender, a imitacao de
Filo, uma unidade ou conciliacdo entre o paganismo e o Cristianismo,
entre a filosofia grega e a Revelacao.

Supods encontrar primeiramente na sua hipotese de que os
filosofos classicos, sobretudo Platdo, dependiam de Moisés e dos
profetas, e, depois, na famosa doutrina dos germes do Verbo Encarnado
pessoalmente em Cristo, mas disseminados mais ou menos em todos os
filosofos helénicos.

Ufanando-se de ser filosofo e cristao, abriu em Roma uma Escola
para o ensino da doutrina “crista”.

*kk

E muito interessante esta observacdo de cunho histérico!
Enquanto os fariseus-cristdos se empenhavam em judaizar o
Cristianismo, os fariseus-judaicos se dispuseram a defender a
permanéncia cultural de sua patria. Quando Jerusalém foi tomada e o
templo arruinado, os doutores judeus compreenderam de imediato que
o papel politico de sua nacdo havia terminado. Procuraram, entao,
consolidar a sua unidade religiosa, consagrando todos os seus esforcos
ao estudo de suas leis e tradigoes, cujo resultado foi o Talmud,
composto de trés partes: Mischna, Ghemara e Midrasch.

A Mischna, a mais importante, € o depodsito das tradicoes das
escolas farisaicas.

Quando, em certos dias, os doutores expunham aos seus
discipulos as suas tradicoes, usavam dizer: “Os sabios ensinam as suas
tradicoes”. A Mischna €, pois, em oposicao a Lei escrita dos Livros
Santos, a “repeticao” oral da lei tradicional ensinada pelos doutores aos
seus discipulos.



A Mischna é uma compilacdo dessas leis orais e tradicoes que
ocupou as atividades de 150 doutores e mestres nas escolas fundadas
em Seforis e Tiberiades. Sucederam-se eles nesse trabalho em quatro
geracoes que foram do ano 70 a 200.

Fekk

Continuemos! Os padres do segundo grupo do periodo sub-
apostolico, ou chamados alexandrinos devido a se fixarem em
Alexandria do Egito, todavia, € que exerceram influéncia decisiva nos
desvios doutrinarios acontecidos nessa ala chamada de gnosticismo
cristao, que fecundou toda a Patristica catolica.

Sao eles os verdadeiros émulos dos doutores de Seforis e
Tiberiades!

Naquele celebrizado didascaléion alexandrino, criou-se a célebre
escola catequética, uma espécie de faculdade teologica, em que foram
luminares Clemente e Origenes.

Os padres alexandrinos, mentores dessa escola cujo primeiro
diretor foi Panteno e sucedido por Clemente, se caracterizaram por um
Cristianismo filoséfico, vivendo na tradicao helenista, criadora fecunda
dos valores intelectuais, teoréticos, especulativos e metafisicos, que,
através de Origenes, geraram o primeiro sistema organico da teologia
catolica, totalmente divorciada da Biblia.

Clemente, além de suceder Panteno na direcado da Escola
Catequética de Alexandria, imprimiu-lhe direcao decisiva a 180 graus
em oposicao a Revelacao Divina consubstanciada na Biblia.

Convencera-se Clemente de que, no mundo pagao, a filosofia se
constituia na pedagogia dos gentios e, como cristdo, a sua tarefa de
mestre alexandrino seria ajudar a fé a se transformar em gnose,
ciéncia.

Nem os estudiosos catélicos atuais, apesar de sua boa vontade,
nao conseguem fugir a sua verificacdo: “Querendo harmonizar a
doutrina crista com a filosofia paga, acentuava demasiadamente a
ultima, negligenciando a Sagrada Escritura” (Dagoberto Romag, O F M —
Compéndio de Historia da Igreja; Vozes; Petropolis, 1939, vol. I, pg.
138). Origenes, porém, foi quem exerceu influéncia definitiva na
Patristica, o primeiro e principal o6rgao da Tradicao catdlica até o
Concilio Vaticano I, em 1870.

Sobre Origenes, Tixeront, interpretando o entusiasmo dos tedlogos
catolicos, faz uma apologia inexcedivel. “Foi o primeiro grande
professor; o primeiro grande pregador; o primeiro grande escritor em
matéria de espiritualidade; o primeiro grande comentador; o primeiro
grande dogmatico, que houve na igreja. O seu valor € universal...
Deixou uma obra imensa, que assombra. Nenhum outro, antes dele,
escreveu tanto. A sua obra distingue-se tanto pela quantidade como



pela qualidade. Origenes, pelo seu trabalho, € um Hércules. A
Antigiiidade chamou-lhe homem de aco, ou homem de diamante,
adamantios, para marcar o seu infatigavel amor ao trabalho” (Tixeront
— Histoire des Dogmes; 11?% edicao; Paris; vol. I; pg. 297).

Em sendo o maior expoente da Escola de Alexandria, continuou a
exercer enorme influéncia mesmo apos haver-se afastado dela,
porquanto estabeleceu em Cesareia uma escola teologica, depois
cognominada de neo-alexandrina, a qual acabou, gracas ao seu
fundador, por superar a de Alexandria, pelo carater cientifico.

Uma das obras de Origenes, intitulada “Sobre os Principios”, a
falta de revelacao formal, deduz, mediante a razado teologica de
premissas reveladas, os artigos principais das doutrinas catoélicas. Esta
obra significa, por isso, a primeira grande sintese doutrinal do
catolicismo e se constitui na mestra dos seus sofismas teologicos.

Origenes, que nao soube prevenir-se contra os desvios de Platao e
de Filo, caiu em graves erros. Erros que tornam discutido o seu nome e
a autoridade de suas obras. A critica concorda que os seus resvalos
teologicos fizeram sofrer muito a sua orientacao filoséfica a respeito de
Deus, da criacdo, da natureza do homem, etc.

Apesar da reacao de Tertuliano, que sempre desconfiou da
Filosofia, vendo nela a fonte de todas as heresias, a obra de Origenes
influenciou decididamente em toda a Patristica — recordemo-nos! — o
principal o6rgao da Tradicdo catdlica. Esta, sistematizada em ciéncia
teologica, tornara-se ja no século IV uma construcao intelectual
imponente, indo aurir na logica aristotélica o método para a organizacao
da dogmatica.

Imbuidos dessa mentalidade helenizante é que muitos
doutrinadores da época se julgaram capazes de explicar a personalidade
de Cristo fora da doutrina evangélica. O cumulo de sua petulancia
aconteceu no chamado Concilio de Nicéia, em 325, onde mais de
trezentos enfatuados eclesiasticos discutiram durante dois meses sobre
se Cristo € da mesma substancia do Pai ou se € de substancia apenas
semelhante. O vocabulo grego da filosofia alexandrina homoousion se
constituiu em tema central de todos os debates, por sinal acalorados, e
que, no fim, foi vitorioso na explicacao filoséfica da personalidade de
Jesus Cristo. E note-se que Atanasio, bispo de Alexandria, colocou-se
em destaque no fragor dessas disputas.

Ja nesta altura da Histéria, no século IV, cognominado o século
dos santos padres, esses cristaos-judaizantes relegaram as Santas
Escrituras a plano inferior e secundario. Os escritores que dela se
ocupavam corrompiam mais e mais o genuino significado de suas
passagens e suas doutrinas, dando-lhes uma interpretacao
excessivamente alegorica.



Esse Concilio de Niceia, se trouxe grandes e decisivos beneficios
para o catolicismo, foi mais pernicioso ao Cristianismo do que todas as
perseguicoes por representar o supremo desapreco a Biblia Sagrada.

O Concilio de Efeso, em 431, ao invés de promover o retorno a
Unica fonte de Revelacdo Divina, decidiu dilatar mais ainda a distancia
entre o catolicismo e a Biblia, sentenciando que nada se deve crer a nao
ser aquilo em que concordassem os escritores imbuidos dessas vas
filosofias. Neste sinodo € que oficialmente teve inicio a mariolatria com a
proclamacao do dogma de Maria como Mae de Deus.

O Concilio de Calcedonia, em 451, propds nortear-se pelas
mesmas pegadas.

O 2° Concilio de Constantinopla, em 553, admitiu que s6 se
pregasse como matéria de fé o que esses escritores catélicos ensinavam
as igrejas.

Recorde-se, outrossim, que até nessa época todos esses escritores,
cognominados de santos padres, recebiam influéncia intelectual de
Alexandria.

O papado romano ainda nao existia também e todos esses
Concilios foram convocados, dirigidos, supervisionados e suas
resolucoes postas em pratica pelo Imperador Romano.

Na alta Idade Média, o catolicismo descurara-se totalmente da
Biblia. Quem se da ao trabalho de ler as obras de Tomas de Aquino, o
maior luminar medievo da seita, além de constatar nao ser ele mais do
que um copista das obras do pagao Aristételes, as quais acrescentou a
nomenclatura de sua grei religiosa, constatara como essas especulacoes
estultas transformaram a religido em jogo de dialética e num desprezo
completo da Revelacao Divina auténtica.

No final da Idade Média nem se mencionavam sequer os textos
biblicos como tribunal da mais inferior entrancia. Quando muito,
serviam de ilustracao.

.00o0.

FALENCIA
DA PATRISTICA

No decorrer dos séculos medievais, a Biblia sofreu, por parte do
catolicismo, acerbissimas perseguicoes. Em 1211, por exemplo, o bispo
de Metz se lamentava ao papa Inocéncio III pelo fato da existéncia de



circulos de leigos que, a revelia das autoridades eclesiasticas, liam as
Escrituras. Em 1229, o Sinodo de Toulouse proibiu a leitura de suas
traducoes. Em 1234, o Sinodo de Tarragona ordenou confiscarem-se
todas as traducoes espanholas e lanca-las a fogueira.

Dentre milhares de interdicoes e casos de violéncias contra a
Biblia, a filosofia eclesiastica foi o maior empreendimento para se
distanciar o clero e, em consequéncia, o povo europeu do seu exame.
Referindo-se a esta obra nefasta de Tomas de Aquino, o sistematizador
da escolastica, o tedlogo catélico Van Iersel declara: “Desenvolveu-se,
assim, um sistema, por vezes autdonomo, de posicoes teologicas que
muitas vezes s6 a muito custo atingiram a realidade da fé, enquanto o
sistema como tal perdia progressivamente o contato visivel e detectavel
com a Escritura. Resultou dai... que se comecou a pregar sistemas em
vez de ser o partir da Palavra Viva da Escritura” (Igreja, Fé e Missao;
Temas Conciliares; Lisboa; 1966; vol. V; pg. 16).

No fim da Idade Média, porém, influenciadas por cristaos genuinos,
algumas areas do catolicismo comecaram buscar nas Escrituras
esclarecimentos para a sua fé. Nesta conjuntura, invocou-se a Tradicao
consubstanciada na Patristica como fonte suprema da Revelacao
Divina.

No conceito catodlico, a Patristica € o conjunto dos escritores da
antiga literatura catélica. E o periodo do pensamento tido como cristéo
que se seguiu a época neotestamentaria e que chegou até ao comeco da
filosofia escolastica.

*kk

Impingiu-se, entdo, a tese de que o consenso (harmonia, acordo)
unanime dos “santos padres”, ou esses escritores antigos, se constituia
em legitima revelacao.

E evidente que os cristios ndo se conformavam e nem se
submetiam. Bradavam os seus protestos! O catolicismo romano, que ja
conseguira criar o seu hierarca supremo na pessoa do bispo de Roma,
via-se em palpos de aranha para poder ajeitar o consenso ou a
concordancia entre os “santos padres”.

Cada dia, nos mosteiros surgiam novas obras patristicas. E cada
vez mais discordantes entre si.

Quando os cristaos, com ousadia e decisao, resolveram elevar no
conceito da Europa a Biblia como unica Regra de Fé e de Pratica, de
acordo mesmo com essa fonte de Revelacao, sentiu-se o catolicismo
romano na emergéncia de tercar todas as suas armas no sentido de
estabelecer o mencionado consenso entre os “santos padres”,
imprescindivel a sua sobrevivéncia.

Constatou-se, porém, que s6 numa coisa eles concordavam: E que
discordavam em tudo.



Como fazer?

Forjar a necessaria concordancia unanime!

Com esse proposito, o papa Leao X, em 28 de abril de 1515, como
produto da 10% Sessao do 5° Concilio de Latrao, emitiu a Bula “Inter
Multiplices”, estabelecendo os Indices Expurgatéorios, cujo objetivo
consistia em examinar todas as obras literarias consideradas até entao
no conjunto da Patristica.

No afa de se lograr a mencionada e ansiosamente almejada
harmonia entre os “santos padres” em todo os pontos doutrinarios
catolicos, decidiu-se estabelecer uma baliza entre eles, considerando-se
Isidoro, bispo na Espanha e morto em 636, o tiltimo escritor eclesiastico
agregado a Patristica, no Ocidente. E Joao Damasceno, falecido em 749,
no Oriente.

Assim como os cristdos aceitam haver-se encerrado a Revelacao
Divina com a morte de Joao, o Apostolo, os tedlogos catolicos se
submeteram aquela demarcacao na sua Patristica.

Isso, porém, nao bastava. Necessitou-se de um trabalho de
expurgo. Por isso, muitas obras dos seis primeiros séculos foram
repudiadas.

Mesmo assim, com esse trabalho de peneira, o pretendido
consenso ou harmonia unanime nao foi conseguido. Apelou-se para a
tesoura e para o enxerto. E trechos inteiros contrarios as pretensoes
romanistas foram extraidos. Muitas frases e palavras foram
interpoladas no intuito de se transformar o significado dos textos ao
sabor das interpretacoes desejadas!

Enquanto esta tarefa criminosa era consumada nos bastidores da
curia romana, explodiu na Alemanha a Reforma Protestante.

Sentia o catolicismo romano ruirem-se-lhe as bases falsas.
Entrincheirou-se na atitude de Contra-Reforma e convocou o Concilio
de Trento, cuja finalidade foi firmar em dogmas as suas doutrinas
contestadas a luz da Biblia, impondo-as com ameacas de anatemas e
excomunhoes aos seus fiéis imbecilizados e narcotizados pelas suas
supersticoes cretinizadoras. Mas onde estruturar a sua dogmatica?

Nao na pureza da Biblia por ser-lhe incompativel e, por isso,
proibia sua versao nas linguas vernaculas.

Valeu-se, por conseguinte, da Tradicdo consubstanciada na
Patristica. E confirmou na 4% Sessao do Concilio de Trento, aos 8 de
abril de 1546, o trabalho de “expurgo” anteriormente estabelecido pelo
mundano Leao X no 5° Concilio de Latrao.

Na esfera religiosa européia, a Idade Moderna surgiu empunhando
a Biblia. Nessa conjuntura, o catolicismo resolveu arvorar-se em seu
unico e legitimo intérprete. Entdo, nessa sua mesma 4® Sessao,
estabeleceu que, em matéria de fé e costumes, ninguém ousasse



interpretar a Sagrada Escritura em sentido contrario ao inexistente e
utopico consenso unanime dos padres. “.. Descernit, ut nemo... in rebus
fidei et morum... contra unanimem consensum patrum, ipsam scripturam
sacram interpretari audeat”.

E a Tradicao consubstanciada em norma suprema da interpretacao
das Escrituras!

O tedlogo catolico Van Iersel, em seu artigo “O uso da Biblia na
igreja catolica”, inserido no vol. V, de Temas Conciliares (pg. 17),
confessa: “... Em oposicdo a Reforma deu-se um lugar a Tradicao ao
lado da Escritura, o que tornava muito relativo o valor da Biblia”.

Fekk

Vamos repetir e frisar bem a constatacao de Van lersel: “... EM
OPOSICAO A REFORMA DEU-SE UM LUGAR A TRADICAO AO LADO
DA ESCRITURA, O QUE TORNAVA MUITO RELATIVO O VALOR DA
BIBLIA”.

Tornava? Nao!!ll Porque a Tradicao ainda vive e com muito mais
intensidade depois deste ultimo Concilio Ecuménico! E ficam por ai
certos protestantes catolicizados a promover manifestacées publicas no
Dia da Biblia de parceria com os embatinados!

*kk

Evidentemente que o Concilio Tridentino nao podia fundamentar
em nenhuma passagem biblica o estabelecimento de uma Patristica
como orgao da Tradicdao. E os tedlogos catdlicos nao se pejam de
apresentar como defesa da tese tridentina o seguinte argumento de
cabo de esquadra:

A TRADICAO INFALIVEL DA IGREJA CATOLICA COMPETEM AS
MATERIAS DE FE E COSTUMES. ORA, O CONSENSO UNANIME DOS
SANTOS PADRES EM MATERIA DE FE E COSTUMES, DE SI MESMO,
REFLETE A MENCIONADA TRADICAO. PORTANTO, ESTE CONSENSO
CERTO E O ARGUMENTO DA VERDADE DIVINA.

Os reverendos tedlogos, na mais das aberrantes interpretacoes,
firmam o maior do seu silogismo falso nos versiculos 19 e 20 do
capitulo 28 de Mateus: “Ide, portanto, fazei discipulos de todas as
nacoes, batizando-os em nome do Pai, e do Filho e do Espirito
Santo; ensinando-os a guardar todas as cousas que vos tenho
ordenado. E eis que estou convosco todos os dias até a consumacao
do século”.

A maior do argumento € antilogical A pericope neotestamentaria
nem de leve lhe fornece base!

A menor demonstra os paroxismos da estupidez.

E todo o silogismo € um grosseiro sofismal

A par deste esforco por sistematizar a Tradicao no intento de
conseguir harmonia, ao menos moral, entre os “santos padres” em favor



das teses catodlicas inteiramente opostas ou alheias as Sagradas
Escrituras, generalizaram-se apos a Reforma as medidas antes tomadas
acidentalmente para proibir ou pelo menos limitar ao minimo o uso da
Biblia nas linguas vulgares. E verdade que o Concilio de Trento, depois
de longas discussodes, nao proibiu a traducdao da Biblia. Em 1559,
todavia, ja se encontrava a seguinte clausula, junto a mencao de varias
edicoes da Biblia, no INDEX DOS LIVROS PROIBIDOS promulgada por
Paulo V: “Nao se pode ler, imprimir-se ou possuir-se sem licenca do
Santo Oficio as edicoes da Biblia em lingua vulgar”. Esta clausula foi
reproduzida de diferentes maneiras nas edicoes ulteriores até que, em
1664, a lista dos livros proibidos refere simplesmente: “Qualquer Biblia
traduzida em vernaculo”.

Estas informacodes nao fomos colhé-las em nenhuma obra polémica
de lavra protestante.

Fomos busca-las numa revista catélica, ANGELICUM, uma das
mais importantes, editada em Roma, que, em 1947, XXIV, nas paginas
147-158, trouxe o artigo: “La chiesa e la versione della Scritura in lingua
volgare”, de autoria do P. G. Duncker.

O catolicismo empenhava-se sobremodo por conservar o Livro
Santo inteiramente fechado para o povo. Quem quisesse que estudasse
latim para ler a Vulgata.

Outro documento comprobatorio desta assertiva € a carta “Magno
et Acerbo”, de 3 de setembro de 1816, em que o seu autor, o papa Pio
VII ataca violentamente as traducodes vernaculas da Biblia.

E, para completar o cumulo de tanto pavor, Leao XII, na Enciclica
“Ubt Primum” , de 5 de maio de 1824, chama de “PESTE” as Sociedades
Biblicas por divulgarem versoes indesejaveis aos embustes catolicos.

O catecismo de Gand, largamente difundido pelos paises de
origem latina, como reflexo desse pavor, em sua forma classica de
pedagogia catequética, perguntava e respondia: “E proibido ler a
Biblia? Sim, € proibido aos simples fiéis 1é-la sem autorizagcdo na sua
propria lingua. E a Escritura suficientemente clara e pode cada um
compreendé-la? Nao, € muito obscura em muitas passagens; em
consequéncia, € muito perigoso para as pessoas sem cultura lé-1a”.

Conjugaram-se todas as energias nestes dois objetivos: dificultar o
acesso a Biblia por parte do povo e organizar a Patristica para
demonstrar uma harmonia interna como lastro suficiente das teses
catolicas.

Com sua dogmatica firmada na Patristica, como 6rgao de sua
Tradicao, o catolicismo empreendeu esforcos descomunais no sentido
de apresentar uma colecao de todas as obras dos escritores de sua
literatura antiga por ele mesmo selecionados, objetivando fundamentar
os seus dogmas na pretendida concordancia entre elas.



O trabalho foi gigantesco em quase todos os mosteiros da Europa
em vista mesmo da contingéncia de se obter o sonho do consenso
unanime nos moldes da bula “Inter Multiplices”. E somente um século
apos o Concilio Tridentino, o Sinodo da Contra-Reforma e da apologia
da Tradicdo, € que surgiu a primeira grande colecdo dos escritores
eclesiasticos antigos, elaborada por Margarin de la Bigne, conego de
Bayeux, em 9 volumes in folio e intitulada “Bibliotheca Sanctorum
Patrum”, contendo o texto de mais de 200 autores da Antigtiidade.

Esta obra nao podia satisfazer a necessidade de se comprovar com
informes a Tradicdo todos os dogmas. Precisou, entdo, ser ampliada e
poucos anos depois ja se cognominara de “Mdxima Bibliotheca Vaterum
Patrum” por abranger 27 volumes in folio, tornando-se mais apta para
estudos mais largos.

Apesar de grandiosa, nado agradava ainda por nao poder cumprir
integralmente o seu objetivo. Além de ser incompleta, reconheceram-se
outros defeitos, sobretudo o de manifestar a caréncia da almejada
concordancia.

O Concilio de Trento fora terminante: “Para reprimir a petulancia a
fim de que ninguém, movido pela sua propria competéncia nas coisas
relativas a fé e ao costumes pertencentes a edificacao da doutrina crista
[quer dizer, catdlica], torca para o seu modo de entender a Sagrada
Escritura, contrariando o sentido aceito pela santa madre igreja, a
quem cabe julgar o verdadeiro sentido e a verdadeira interpretacao das
Sagradas Escrituras ou contrariando o unanime consenso dos padres”
(Sessao IV, de 8 de abril de 1546). Era preciso, pois, redobrar os
esforcos por se conseguir uma colecao satisfatoria as exigéncias das
teses catolicas.

Ainda, para se safar desta enrascada porque, apesar dos grandes
polemistas especializados em sofismas, como o cardeal Belarmino,
jesuita, a Biblia continuava, mesmo amordacada, a ameacar as bases
daquelas teses, fizeram-se novas tentativas e apareceram outras
colecoes: a do frade dominicano Combéfis, concluida em 1672; a do
helenista francés Joao Batista Cotolier, concluida em 1686 e intitulada
“Monumenta Ecclesiae Graecae”; a do monge beneditino francés
Bernardo de Montfaucon, em 1706; e a do oratoriano André Gallandi,
concluida em 1788 e superior a todas as anteriores.

Todas estas colecoes, entretanto, redundaram em novos fracassos.
Nao puderam satisfazer a necessidade de consenso unanime na
Patristica. Além disso, nao foram capazes de desfazer as incertezas
sobre os “santos padres” dos dois primeiros séculos.

Nos meados do século passado, de 1844 a 1860, aconteceu a
derradeira arrancada para se lograr o desenrasque desse intrincado
problema. Coube ao fundador do jornal catélico “Univers”, de Paris,



Jaime Paulo Migne, publicar a colecao mais completa de todas.
Intitulada “Patrologiae Cursus Completus”, consta de duas séries: a dos
padres latinos e a dos gregos. A primeira consta de 217 volumes e a dos
gregos, de 162.

Mesmo considerada a mais completa, os seus defeitos, outrossim,
sao reconhecidos.

Nao serviu para suprir a necessidade mais premente da Contra-
Reforma. Mas foi util para lotar as prateleiras das bibliotecas dos
mosteiros e servir de pasto para os insetos.

Infrutiferos todos os esforcos para se alcancar uma colecao
completa. Recrudesceram as dificuldades dos polemistas catolicos. Esta
propria colecao de Migne, composta de 370 volumes in folio, se
constituiu em motivo de irrisao.

.00o0.

O MAGISTERIO ECLESIASTICO,
SUCEDANEO DA PATRISTICA

Dificuldades intransponiveis embaracavam os polemistas catoélicos
no fragor da batalha anti-Reforma.

A Patristica exaltada como orgao da Tradicdo nao lhes oferecia
argumentacao irrefragavel no resguardo dos seus dogmas em face da
simplicidade da Biblia.

Como subtrair-se dessa dificuldade?

Era a pergunta de todos os mosteiros onde se estudavam os velhos
alfarrabios e as novas producoes dos escritores galardoados com os
“Imprimatur” e os “Nihil obstat”. Era a interrogacao dos impotentes
teologos das mais diversas escolas.

Nos desvarios dessa agonia de desespero, quando se amargavam
nos bastidores romanistas os travos do desapontamento com a
ineficacia da “Patrologiae Cursus Completus”, de Jaime Paulo Migne,
cujo escopo havia sido obter o “consenso unanime” dos “santos padres”,
instalou-se, em 1869, o Concilio Vaticano I, com o intento de se
conseguir uma solucao definitiva nos laboratorios da alquimia papal.

O pretendido medicamento surgiu com a proclamacado dos dogmas
do primado e da infalibilidade pontificia, que trouxe, em sua féormula, a
terapéutica do chamado MAGISTERIO ECLESIASTICO, como o
moderno 6rgao da Tradicao.



Desiludidos os tedlogos catélicos com a malfadada Patristica, o
primeiro o6rgao da Tradicao, esperancosos, passaram a depositar
confianca no Magistério Eclesiastico, o segundo 6rgao dessa fonte de
revelacao extra-biblica.

Fixe-se esta constatacao! Entre os Concilios de Trento e Vaticano I,
relativamente a Tradicao, ha esta diferenca notavel. O Tridentino deu
énfase a Patristica, baseada num utépico consenso unanime dos
“santos padres”, como 6rgao da Tradicao. O Vaticano I, relegando-a a
ultimo plano nos quadros da dogmatica, sobrelevou o Magistério
Eclesiastico como orgao da Tradicao.

Fracassaram as tentativas tri-seculares de se identificar a Tradicao
com a Patristica, norma mesmo dos concilios medievais!

No zelo de firmar o barco pontificio no mar encapelado das
réplicas, o Vaticano I decidiu consubstanciar a principal fonte de
revelacao catolica no Magistério Eclesiastico.

Sublinhe-se que a doutrina catélica do Magistério Eclesiastico é
uma decorréncia da infalibilidade da igreja, estabilizada na pessoa do
romano pontifice através do Vaticano I.

O rompante papa Pio IX, promulgador do dogma de sua propria
infalibilidade, numa imitacdo grotesca do rei Luis XIV, dizia: “La
tradizione son io!” (Eu sou a tradicao!).

Por mais que fizesse, o catolicismo nao conseguiu desatar-se dos
incomodos que a Biblia lhe punha no caminho inglério porque sempre
teimou em se considerar Cristianismo.

E foi valer-se sobretudo de duas pericopes neo-testamentarias
como base do dogma do primado e da infalibilidade pontificias. Diz
encontrar-se a possivel pertinente promessa de Jesus em Mateus
16.18-19 e seu cumprimento em Jodo 21.15-17. “Eu te digo que tu és
Pedro, e sobre esta pedra edificarei a Minha igreja, e as portas do
inferno nao prevalecerao contra ela. Dar-te-ei as chaves do reino
dos céus; o que ligares na terra tera sido ligado nos céus; e o que
desligares na terra tera sido desligado nos céus” (Mateus 16.18-19).
“Depois de terem comido, perguntou Jesus a Simao Pedro: Simao,
filho de Joao, amas-Me mais do que estes outros? Ele respondeu:
Sim, Senhor, Tu sabes que Te amo. Ele lhe disse: Apascenta os
Meus cordeiros. Tornou a perguntar-lhe pela segunda vez: Simao,
filho de Joao, tu Me amas? Ele Lhe respondeu: Sim, Senhor, Tu
sabes que Te amo. Disse-lhe Jesus: Pastoreia as Minhas ovelhas.
Pela terceira vez Jesus lhe perguntou: Simao, filho de Joao, tu Me
amas? E respondeu-Lhe: Senhor, Tu sabes todas as cousas, Tu
sabes que Te amo. Jesus lhe disse: Apascenta as Minhas ovelhas”
(Joao 21.15-17).



Em nosso livro “O PAPA ESCRAVIZARA OS CRISTAOS?”, que é
um estudo sobre o ecumenismo proposto pelo Vaticano, no capitulo 8,
refutamos esta pretensao descabida e indecorosa.

Nesses versiculos pretende a dogmatica catdlica descobrir, em
decorréncia mesmo do primado pontificio, a instituicao da hierarquia
eclesiastica baseada, outrossim, na sucessao apostolica.

A essa hierarquia eclesiastica argamassada na autoridade
pontificia atribuem-se o munus de governar por meio de legislacao
propria e o munus de ensinar por meio do Magistério Eclesiastico,
transformado pelo Concilio Vaticano I em o6rgao primacial da Tradicao,
sobrepujando a Patristica, agora reputada como uma velha panoéplia
enferrujada de museu arqueologico.

Os escritos da antiga literatura catdlica foram marginalizados
porque, saciados de decepcoes, os hierarcas catolicos passaram a
sobrevalorizar os documentos do seu magistério.

Sentiram também desta vez a necessidade de engendrar uma
fundamentacao biblica para esta moderna criacao de sua empafia.

Sectarios tendenciosos que tentam dobrar a realidade objetiva dos
fatos ao apriorismo dos seus caprichos, esses hierarcas selecionaram os
seguintes textos: “O Espirito da verdade, que o mundo nao pode
receber, porque nao O vé, nem O conhece; vos O conheceis, porque
Ele habita convosco e estara em vos” (Joao 14.26); “quando vier,
porém, o Espirito da verdade, Ele vos guiara a toda a verdade;
porque nao falara por Si mesmo, mas dira tudo o que tiver ouvido e
vos anunciara as cousas que hao de vir. Ele Me glorificara, porque
ha de receber do que é Meu e vo-lo ha de anunciar. Tudo quanto o
Pai tem € Meu; por isso é que vos disse que ha de receber do que é
Meu e vo-lo ha de anunciar” (Joao 16.13-15).

Jesus, elucidam os tedlogos catdlicos, nas ultimas horas de
convivio com os Apobstolos, prometeu-lhes o Espirito Santo, o Espirito
da verdade, para lhes ensinar todas as coisas e lembra-los de tudo o
que Ele lhes havia dito.

O Espirito da verdade prometido por Jesus, conforme Sua
promessa, guiaria os Apostolos em toda a verdade!

Por outro lado, Jesus Cristo prometeu que o Espirito Santo
permaneceria com eles para sempre: “Eu rogarei ao Pai e Ele vos dara
outro Consolador, a fim de que esteja para sempre convosco” (Joao
14.16).

Ainda mais. Jesus prometeu-lhes ficar Ele mesmo com eles: “Eis
que estou convosco todos os dias até a consumacao do século”
(Mateus 28.20).

Alias, no instante de ascender aos céus, lembrou-lhes outra vez a
promessa: “Joao, na verdade, batizou com agua, mas vos sereis



batizados com o Espirito Santo, ndo muito depois destes dias” (Atos
1.5); “recebereis poder, ao descer sobre vos o Espirito Santo, e
sereis Minhas testemunhas tanto em Jerusalém como em toda a
Judeia e Samaria e até aos confins da terra” (Atos 1.8).

Recolheram-se os Apodstolos no cenaculo e, em oracao sob os
olhares maternais de Maria santissima (comentam os piegas
marianos!!!), aguardaram o cumprimento da Promessa.

No dia de Pentecostes consumou-se o prometido com a vinda do
Espirito Santo em forma de linguas de fogo, que pousaram sobre a
cabeca de cada um dos Apostolos.

Pronto! Receberam o Consolador que lhes ensinaria todas as
coisas, legando-lhes o oficio de transmitir estes ensinamentos aos seus
sucessores. O Espirito da verdade que os guiaria em toda a verdade!

Pronto! Os Apodstolos morreram. Precisaram, pois, de sucessores
para nao ser inoqua a promessa de Cristo. Grande parte da Revelacao
Divina nao foi escrita — pressupoem —, mas transmitida oralmente, como
cabala, aos sucessores dos Apostolos que perenizam o Magistério
Eclesiastico. “Ide, fazei discipulos” (Mateus 28.19). Cabe-lhes serem
assistidos pelo Espirito Santo na guarda do depdsito da Verdade.

E os tedlogos do Concilio Vaticano I descobriram no Magistério
Eclesiastico um excepcional 6rgao da Tradicao!!!

De entao a esta parte, os manuais de teologia passaram a ser
coalhados de citacoes de documentos oriundos dos detentores desse
magisteério.

Depois do Concilio Vaticano I, a dogmatica catdlica assegura que a
Tradicao divina nada mais € do que a pregacao perene do Magistério
Eclesiastico. Partindo, ainda, desse pressuposto, acrescenta que o
magistério referido € infalivel. E conclui, sofismando:

1- Que a Tradicao € a regra de fé, firmissima e absolutamente
obrigatoria;

2- Que antes das Escrituras neo-testamentarias somente havia o
magistério eclesiastico;

3- Que a genuinidade, a integridade, a veracidade, a inspiracao das
Escrituras s6 podem ser demonstradas com o auxilio da Tradicao;

4- Que muitas vezes o Magistério Eclesiastico esclarece as
Escrituras Sacras naquilo que elas tém de dificil e obscuro;

5- Que sem esse Magistério nao se pode determinar o sentido de
toda a doutrina contida nas Escrituras.

Em suma, O MAGISTERIO ECLESIASTICO SE TORNOU EM
NORMA SUPREMA DA INTERPRETACAO DAS ESCRITURAS.

Para completar o camulo das heresias, a dogmatica moldada pelo
Concilio Vaticano I, nos paroxismos da exaltacao da hierarquia,
excomunga e condena ao inferno aqueles que nao crerem em seu



magistério, alegando o texto: “quem, porém, nao crer, sera
condenado” (Marcos 16.16b).

Qualquer pessoa desprovida de preconceitos, a luz da Biblia,
levanta intransponiveis embargos a todos esses raciocinios
fantasmagoricos.

Realmente, pelos textos indicados, Jesus prometeu o Espirito
Santo aos Apodstolos, a quem cabia uma missdo especialissima. Coube-
lhes a incumbéncia de orgaos da Revelacao Divina! Coube-lhes um
magistério especial e, de fato, antes de concluido o Novo Testamento,
suas pregacoes se constituiam em viva Revelacao. Nesse tempo, a
Revelacao era dinamica. Tanto assim que, com a morte de Joao, o
ultimo deles, encerrou-se definitivamente a Revelacdao Divina nesta
Dispensacao. Tornou-se estatica, sem possibilidade de evoluir.

Ao lhes prometer o Espirito da verdade, Jesus nao tinha em vista
instituir sucessores dos Seus Apodstolos. Nem se pode inferir isto da
promessa: “Eis que estou convosco todos os dias até a consumacao
do século” (Mateus 28.20), porque em Mateus 18.20, Jesus faz a
mesma promessa com as seguintes palavras: “Onde estiverem dois ou
trés reunidos em Meu Nome, ali estou no meio deles”.

Em nosso livro “O PAPA ESCRAVIZARA OS CRISTAOS?”, temos,
no capitulo 5, completa refutacdo desta pretendida sucessao.

Reportemo-nos, outrossim, a Joao 14.26: “O Consolador, o
Espirito Santo, a Quem o Pai enviardi em Meu Nome, Esse vos
ensinara todas as cousas e vos fara lembrar de tudo o que Eu vos
tenho dito”.

O mundo realmente nao pode receber esse Espirito da verdade
“porque tudo que ha no mundo, a concupiscéncia da carne, a
concupiscéncia dos olhos e a soberba da vida, nao procede do Pai,
mas procede do mundo” (1% Jodo 2.16). E, outrossim, evidente que o
homem desse mundo, o homem animado apenas pela vida natural,
sujeito, portanto, aquelas concupiscéncias “nao aceita as cousas do
Espirito de Deus, porque lhe sao loucura” (1* Corintios 2.14). Se nao
for a interferéncia do Espirito Santo no coracao do pecador para
convencé-lo, tornam-se inuteis todos os discursos humanos (1?
Corintios 2.6-16). Todo discipulo de Cristo precisa, pois, equipar-se
deste poder provido do Espirito da verdade se quiser ser testemunha
eficiente do seu Salvador. Revelacdo. Eleva-lo a plenitude! Aos Apostolos
disse Jesus: “Tudo quanto ouvi de Meu Pai vos tenho dado a
conhecer” (Joao 15.15) e sobre eles permaneceu depositada a doutrina
de Cristo, total e integra, como deve ser anunciada a toda criatura
(Mateus 28.20; Marcos 16.15).

Foi no proposito de capacita-los para o desempenho dessa
incumbéncia especialissima que Jesus lhes prometeu o Espirito Santo.



Esse Divino Paracleto os faria cumprir plenamente esta missao:
ensinando-lhes todas as coisas e fazendo-os lembrar de tudo quanto
Jesus lhes havia dito (Jodo 14.26).

No exercicio de sua missao, os Apostolos ou pessoas apostolicas,
como Marcos e Lucas, escreveram o Novo Testamento, que recebeu
entre os cristdos a mesma autoridade reconhecida no Velho
Testamento.

O Novo Testamento foi aceito como parte das Escrituras!

Os proprios Apostolos tiveram consciéncia e, por isso,
expressamente afirmaram haverem recebido o Espirito Santo prometido
por Jesus e, entao, ensinavam com divina autoridade e punham os seus
escritos em pé de igualdade com os livros do Velho Testamento. “Deus
no-lo revelou pelo Espirito; porque o Espirito a todas as cousas
perscruta, até mesmo as profundezas de Deus... Disto também
falamos, nao em palavras ensinadas pela sabedoria humana, mas
ensinadas pelo Espirito, conferindo cousas espirituais com
espirituais... Se alguém se considera profeta ou espiritual,
reconheca ser mandamento do Senhor o que vos escrevo” (1%
Corintios 2.10, 13; 14.37). “Faco-vos, porém, saber, irmaos, que o
evangelho por mim anunciado nao é segundo o homem, porque eu
nao o recebi de homem algum, mas mediante a revelacao de Jesus
Cristo” (Galatas 1.11-12). “Estais inteirados de quantas instrucoes
vos demos da parte do Senhor Jesus... Dessarte, quem rejeita estas
cousas nao rejeita o homem e sim a Deus, que também vos da o
Seu Espirito Santo” (1 Tessalonicenses 4.2, 8). “Investigando,
atentamente, qual a ocasido ou quais as circunstancias oportunas,
indicadas pelo Espirito de Cristo, que neles estava, ao dar de
antemao testemunho sobre os sofrimentos referentes a Cristo e
sobre as glorias que os seguiriam. A eles foi revelado que, nao para
si mesmos, mas para vos outros, ministravam as cousas que, agora,
vos foram anunciadas por aqueles que, pelo Espirito Santo enviado
do céu, vos pregaram o evangelho, cousas essas que anjos anelam
perscrutar” (1 Pedro 1.11-12).

Eles foram pelo Espirito Santo conduzidos a Verdade integra e,
inspirados, consignaram nos Livros neo-testamentarios a Revelacao
Total do Salvador, com o objetivo de a tornarem conhecida em todas as
épocas pelos evangelhos e epistolas.

Esse mesmo Espirito iluminou-lhes as mentes quanto a obra de
Cristo, nao so0 imprimindo nelas os ensinamentos de Jesus, mas
concedendo-lhes também o significado espiritual de Suas palavras. E
surpreendentemente maravilhoso observar-se como os escritores dos
evangelhos puderam recordar-se de sermoes inteiros de Jesus, cada um
do seu ponto de vista pessoal e possivelmente nao sabendo este o que



aquele escrevera, e, no entanto, contarem a mesma historia, sem
conflitos e contradicoes.

Com a morte de Joao, encerrou-se a Era Apostélica e o Periodo
Neo-Testamentario, ficando completa a Revelacao Divina. Os Livros do
Novo Testamento substituiram a pregacao oral dos Apodstolos!

Estes jamais estabeleceram sucessores com a missao de
prosseguirem como orgaos da Revelacao!

Muitos teodlogos catdlicos, dentre os quais, Franzelin, Lagrange,
Tillmann e H. Dieckmann nao puderam escapar desta evidéncia em face
da promessa de Jesus Cristo.

A moderna exegese catolica dos versiculos atinentes a promessa do
Paraclito aberra em extremo que salta aos olhos a ansiedade de
resguardar seus interesses sectarios.

O paroxismo da aberracado atinge as raias do desplante quando
explica a passagem dos Atos dos Apostolos onde narra o cumprimento
da Promessa.

A hierarquia clerical, no entusiasmo de iludir os seus féis,
dissemina estampas da “descida do Espirito Santo”, em que,
maldosamente, faz aparecer apenas os Apostolos acompanhados de
Maria, sobre os quais esplende uma lingua de fogo. Quer convencer os
seus fiéis, conforme doutrina, que o Espirito Santo veio exclusivamente
sobre os Apodstolos e a mae de Jesus. Na quarta dezena do mistério
glorioso do rosario “contemplam” o “Espirito Santo descendo sobre os
Apoéstolos reunidos no cenaculo em companhia da Virgem Maria”.

Na Biblia, chamada “A Mais Bela do Mundo”, exposta em fasciculos
semanais, os clérigos, seus divulgadores, estampam, maliciosamente,
trés gravuras dessa qualidade quando transcrevem o ultimo capitulo do
evangelho segundo Jodo e os primeiros capitulos de Atos dos Apostolos.

Tudo é feito e preparado para imbecilizar os seus sectarios,
fazendo-lhes crer na autenticidade e legitimidade do magistério
eclesiastico identificado na hierarquia da sua seita.

Todo esse embuste é desfeito com a simples lembranca de que se
encontravam reunidas no cenaculo cerca de 120 pessoas (Atos 1.15). E
todas foram cheias do Espirito Santo (Atos 2.4). E as linguas de fogo
pousaram sobre cada uma (Atos 2.3). Todo discipulo do Senhor que
escapa da concupiscéncia do mundo, passa a aceitar as cousas do
Espirito de Deus e se capacita, com Seu poder, para ser testemunha do
Salvador. Por isso, a todos é prometida a plenitude desse Espirito. A
todos!!!

A estampa distribuida pelos padres e a contemplacdao do rosario
nao conferem com a informacao do relato biblico. Mas honram a origem
esdruxula da exegese catolica procedente de fontes degeneradas como
verificamos.



.00o0.

O MAGISTERIO ECLESIASTICO,
O NOVISSIMO TESTAMENTO

Nunca € intempestivo acentuar-se esta constatacao: a Tradicao no
catolicismo romano como fonte de Revelacao, até as vésperas do
Concilio Vaticano I se identificava com a Patristica. A partir desse
Concilio Vaticano I, essa Tradicao passou a ser consubstanciada no
Magistério Eclesiastico.

Até 1964, naquelas areas a Tradicao tinha dois 6rgaos: a Patristica
(relegada no Vaticano I) e o Magistério Eclesiastico (estabelecido nesse
Concilio).

Com o Concilio Vaticano II, recém concluido, contudo, a Revelacao
Catolica passou a ter em seu Magistério Eclesiastico um Novissimo
Testamento.

Agora o romanismo julga-se detentor de Trés Fontes de Revelacao:
Escritura, Tradicao e Magistério Eclesiastico.

“... A Sagrada Tradicado, a Sagrada Escritura e o Magistério da
Igreja estao de tal maneira entrelacados e unidos que um perde sua
consisténcia sem os outros, e que, juntos, cada qual a seu modo, sob a
acao do Espirito Santo, contribuem eficazmente para a salvacao das
almas” (Constituicao Dogmatica “Dei Verbum” - § 10).

E o dogma de fé promulgado aos 18 de novembro de 1965!

Trés Fontes de Revelacdo: Tradicdo, Escritura e Magistério
Eclesiastico! Entrelacadas. E unidas!

Unidas de tal forma que uma perde sua consisténcia sem as
outras. No romanismo, pobre da Biblia sem o Magistério Eclesiastico!

Ambas sob a acdo do Espirito Santo. E agora sob essa divina acao
o Magistério Eclesiastico!

Nao basta a Biblia contribuir eficazmente para a salvacao das
almas. Mister se faz o Magistério Eclesiastico!

Santo Deus!!!

kkk

O Concilio Ecuménico Vaticano II teve o seu ponto alto no estudo e
analise do Tema: IGREJA, do que resultou a Constituicao Dogmatica
“Lumen Gentium”, promulgada aos 21 de novembro de 1964. Como seu
acessorio, publicou-se em 18 de novembro de 1965, a Constituicao
Dogmatica “De Verbum?”, sobre a Revelacao Divina.



Dentre os seus quinze documentos, o Vaticano II chancelou
somente esses dois com a qualificacao de dogmaticos. As suas
conclusoes sdao dogmas! Obrigam absoluto assentimento da razao!

Ambas as  Constituicoes Dogmaticas sao intimamente
correlacionadas. Correlatas. Interdependentes. Concatenam-se.
Suplementam-se. Uma completa a outra.

A Constituicdo Dogmatica “Lumen Gentium”, “a peca central de
todo o Concilio Vaticano II” (Kloppenburg — Concilio Vaticano II -
Editora Vozes Ltda. — Petropolis — Pg. 393), cujo exame e cuja votacao
ocuparam quase todas as assembléias conciliares de 16 de setembro a
18 de novembro de 1964, praticamente toda a Terceira Fase do Sinodo,
tornando-se, como afirmou Paulo VI, no “ponto mais arduo e mais
memoravel deste trabalho espiritual” (Paulo VI — Discurso “post duos
menses”, de 21 de novembro de 1964, por ocasiao da assinatura do
mencionado documento), se constitui em fundamento da Constituicao
Dogmatica “Dei Verbum”, que trata especificamente da Revelacao
Divina.

O esquema dessa Constituicao foi apresentado em plenario
conciliar no dia 14 de novembro de 1962. Sua redacdo nao objetiva
solucoes praticas para o catolicismo moderno. E apds cinco
Congregacoes Gerais de violentas discussoes, o mesmo foi recolhido, em
20 de novembro, por ordem do papa Joao XXIII.

Levado as salas de cirurgia plastica da Comissao de Teologia, la
morreu. E s6 apareceu outro esquema em outubro de 1964, depois de
discutidos os assuntos sobre hierarquia eclesiastica a fim de que o
entrosamento fosse perfeito.

Anteriormente, os tedlogos muito discutiam e aventavam muitas
opinides apropositadas com a chamada sucessao apostoélica dos bispos
catolicos. Dentro do proprio Concilio Ecuménico Vaticano II afluiram
essas marés. Assim, por exemplo, Garcia de Sierra y Mendes, arcebispo
coadjutor de Oviedo, Espanha, ao ensejo da 472 Congregacao Geral,
celebrada aos 14 de outubro de 1963, declarou: “Nao esta ainda
suficientemente provado que os bispos sdo sucessores dos Apostolos...”

E, para que se atribuisse o carisma da verdade ao Magistério
Eclesiastico, logicamente, havia mister decidir-se esse assunto basico
para a hierarquia catolica. Em resultado, o Concilio Vaticano II, “para
perpétua memoria do acontecimento”, estabeleceu em uma Constituicao
Dogmatica a sucessao apostélica dos bispos como doutrina de fé
definida.

Contribuiu grandemente em favor dos propositos romanistas a
Terceira Assembleia do Concilio Ecuménico das Igrejas realizado em
Nova Deli, em dezembro de 1961, quando, movido por sua teologia neo-
modernista, transcendente ou relativista, foi ao encontro da mais



extrema necessidade da hierarquia catélica. E que, desta feita, em
matéria de eclesiologia, essa Assembleia, dominada por -catdlicos
orientais e protestantes catolicizados, apresentou um conceito
institucional de unidade crista e pendeu para um governo eclesiastico
centralizado.

Que excepcionalissima chance para o catolicismo romano a
socobrar num tremedal doutrinario!

Na conformidade com as doutrinas de Karl Barth, o mentor
maximo da teologia neo-modernista, norteadora do Concilio Ecuménico
das Igrejas, a Assembleia de Nova Deli aceitou que, quando o Concilio
chega a um acordo, torna-se palavra autorizada da Santa Igreja
Universal, o 6rgao do Espirito Santo.

Exultaram os observadores do Vaticano que la estavam e,
pressurosos, levaram a Comissao de Teologia do Concilio do papa
material a farta e de qualidade excelente para a elaboracao dos
esquemas sobre a Igreja e a Revelacdo a serem aprovados em futuro
bem proximo, aproveitando os ventos favoraveis. Assim, o catolicismo se
libertaria definitivamente do putrefato cadaver da sua Patristica!

Se as manifestacoes anteriores do Concilio Ecumeénico das Igrejas
moveram o papa Joao XXIII a convocar intempestivamente o seu
Concilio Ecuménico, avalie-se o jubilo em suas esferas nesta
oportunidade, quando o Concilio Barthianista reclama a viabilidade de
uma Igreja Universal Visivel e Oligarquica.

Nova Deli, com suas aberracoes, rotuladas de teologia neo-
modernista, ao propor, no interesse de uma Unido Ecuménica Visivel,
ser imprescindivel uma igreja hierarquizada, levou uma contribuicao
valiosissima para o Concilio Vaticano II, que se viu cercado das mais
favoraveis condicoes para promulgar os seus dogmas relativos a sua
hierarquia. Foi nesse clima propicio que o Concilio Vaticano II
apresentou, com os mesmos objetivos ecumenistas, idénticos principios,
porquanto, se a teologia neo-modernista do Concilio Ecuménico das
Igrejas instalara uma Comissao Central nos moldes de uma verdadeira
oligarquia eclesiastica, oportuno lhe fora produzir em sua maxima
Constituicao Dogmatica um verdadeiro trabalho de hierarquiologia ao
sabor do neo-modernismo, atribuindo-lhe, outrossim, o carisma da
verdade para ser o oOrgao do Espirito Santo na continuidade da
Revelacao e no interpretar as Escrituras.

De proposito, os bispos, que se julgavam desempenhar a funcao de
juizes da fé, nao quiseram afirmar explicitamente que, com a morte dos
Apostolos foi encerrada a Revelacao (Kloppenburg — Concilio Vaticano 11
— Editora Vozes Ltda. — Petropolis — Vol. 5 — Pg. 345). Tomaz Wilczynski,
bispo titular de Polybotus, em 1° de outubro de 1964, na oportunidade
da 92% Congregacao Geral, enaltece o esquema da Constituicao



Dogmatica “Dei Verbum?”, preparado em intima conexdo com os itens da
Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium”, por “se deixar a porta aberta
para ulteriores investigacoes”.

Nessa mesma ocasido, transparecendo o entusiasmo dos seus
colegas episcopais, o patriarca armeno da Cilicia, Ignace Pierre XVI
Batanian, exalca o texto da “Dei Verbum” precisamente por apresentar a
Tradicao, a Escritura e o Magistério Eclesiastico como trés Fontes da
Revelacao e suas relacoes como “norma fundamental para qualquer
trabalho de exegese”.

No dia imediato, na 93* Congregacao geral, o arcebispo de Madrid,
Espanha, Casimiro Morcillo Gonzalez, estribando-se em Joao 16.13,
explode sua alegria porque o texto defende a necessidade do Magistério
Eclesiastico para que a Igreja chegue ao conhecimento de toda a
verdade.

Ambos os Concilios, o das Igrejas e o Vaticano II, de maos dadas
no trabalho satanico de menosprezar a Biblia!

Nessa mesma 93% Congregacao Geral, outro bispo espanhol, o de
Mondonhedo-Ferrol, Jacinto Argaya Goicochea, se encheu de cuidados
na ansiedade de esclarecer as novas posicoes do catolicismo em face
das fontes da sua dogmatica e recomenda atencao para que fique bem
definida a diversidade entre a Tradicao e o Magistério Eclesiastico. Com
o mesmo teor de desvelos, Eurico Nicodemo, arcebispo de Bari, Italia,
sucede ao seu colega espanhol para ressaltar a necessidade que tem a
Constituicao Dogmatica “Dei Verbum” de sobrelevar o valor do
Magistério Eclesiastico.

No extremo da exaltacao naquele clima da 93* Congregacao Geral,
o bispo de Monaco, Jean Rupp, declara: “A autoridade da Igreja é
ministério e servico da Palavra de Deus”. E despeja esta heresia: “O
Magistério Eclesiastico tem s6 como objetivo a Revelacao”.

No dia anterior, o arcebispo de Paderbonn, Alemanha, Lorenz
Jaeger, revelara-se entusiasta pelo esquema porque via assinalar-se
nele um grande progresso doutrinario, ao passo que o arcebispo de
Benevento, Italia, Raffaelle Calabria, no dia 2 de outubro, demonstrava-
se preocupado, querendo que a Constituicao “Dei Verbum” exaltasse
mais o Magistério Eclesiastico. O Vaticano | nao estava endossado por
Nova Deli?

Facilimo foi nessa conjuntura a Constituicao Dogmatica “Dei
Verbum”, portanto, definir: “Mas, para que o Evangelho sempre se
conservasse inalterado e vivo na Igreja, os Apostolos deixaram como
sucessores os bispos, a eles transmitindo o seu proprio encargo de
Magistério” (“Dei Verbum” - § 7).

E ainda: “Quanto a Tradicao recebida dos Apostolos ela
compreende todas aquelas cousas que contribuem para santamente



conduzir a vida e fazer crescer a fé do povo de Deus, e assim a Igreja em
sua doutrina, vida e culto, perpetua e transmite a todas as geracoes
tudo o que ela €, tudo o que cré. Esta Tradicao, oriunda dos Apostolos,
progride na Igreja sob a assisténcia do Espirito Santo... pelo preconio
daqueles que, com a sucessao do episcopado, receberam o carisma
auténtico da verdade” (“Dei Verbum” - § 8).

Nos arraiais romanistas ja nado se fala mais em consenso ou
concordancia unanime entre os santos padres. Foi um pesadelo! Ha
agora o Magistério Eclesiastico que consubstancia a Tradicao.

Mais do que isso! Constitui-se em Revelacao perene e dinamica.
Incessante! Ininterruptall!

Modernamente, no credo, o catélico reza: “Credo ecclesiam”
(Creio a igreja). E poderia perfeitamente rezar: “Credo magisterium?”
(Creio o Magistério).

Observe-se o teor da reza: “Creio a Igreja” e nao apenas “Creio na
Igreja”. Creio o Magistério e ndo apenas “Creio no magistério”.

O catolico faz um ato de fé na organizacao externa e hierarquica da
sua igreja. E, assim como ele deve crer no seu poder santificador
sacramentalista, a sua missdao ou poder de ensinar (o magistério
eclesiastico) € também objeto de fé.

Na conformidade com a Constituicao Dogmatica “Lumen Gentium” -
§ 18, compoe-se a hierarquia catodlica de bispos em comunhdo com o
romano pontifice, como visivel principio e fundamento da unidade de fé.

E, porque os bispos, como sucessores dos Apostolos, receberam o
carisma da verdade, “ha no magistério eclesiastico (poder de ensinar)
uma virtude interna, sobrenatural, divina, que se esconde atras das
atividades humanas dos depositarios do munus e do poder de ensinar,
mas sempre presente e operante e sem a qual a natureza desse
magistério se reduziria a uma simples e falivel autoridade humana,
nada mais. Dispomo-nos a crer no magistério porque reconhecemos,
quica, em seus detentores notaveis qualidades de inteleccao e
prudéncia. Assentimos com um ato de fé teologal a seus
pronunciamentos porque, antes, professamos que neles e por eles age
uma virtude divina que nos garante a autenticidade da igreja”, elucida o
frade Kloppenburg (Concilio Vaticano II - Editora Vozes Ltda. -
Petropolis — Vol. II — pg. 12), um dos tedlogos presentes no Vaticano II.
Conclui-se, pois, que, pelo fato de serem os bispos depositarios do
magistério eclesiastico, sao positiva e interiormente, na inteligéncia e na
vontade, ajudados por Deus e inspirados por Seu Espirito Santo.

Esta doutrina anuladora da Biblia ja havia sido vislumbrada pelo
papa Pio XII. “E ele [o Espirito Santo] que aos pastores e doutores e,
sobretudo, ao seu Vigario na terra, enriquece divinamente com os dons
sobrenaturais de ciéncia, entendimento e sabedoria, para que



conservem fielmente o tesouro da fé, o defendam corajosamente e
piedosa e diligentemente o expliquem e valorizem” (Pio XII — “Enciclica
Mystici Corporis” - § 49).

Os tedlogos catdlicos romanos vém uma intima conexdo, ou
melhor, analogia entre a inspiracao da Sagrada Escritura e a inspiracao
do magistério de sua hierarquia. Dentro desse conceito, a Revelacao
Divina nao se encerrou com a morte do ultimo Apodstolo, mas como
“estreitamente conexas e interpenetradas” (“Dei Verbum” - § 8).

O jesuita Sebastido Tromp, secretario da Comissao Teologica
Conciliar, em sua conferéncia “Spiritus Sanctus et Sanctum Concillium”,
proferida em 18 de novembro de 1960, salienta que nao lhe sobra
nenhuma duvida sobre a “analogia admiravel” existente entre a
inspiracao divina de que goza a hierarquia € a mesma inspiracao
concedida aos hagiografos e evangelistas ao escreverem os livros
canonicos. E recorda a conhecida palavra de Gregoéorio Magno em que
declarou aceitar e venerar os quatro Concilios Ecuménicos (de Nicéia,
de Constantinopla, de Efeso e de Calcedénia) como os quatro livros do
Evangelho. “Sicut sancti Evangelii quattuor libros, sic quattuor concilia
suscipere et venerari me fateor”.

Nessa conferéncia, ainda Tromp insistia: “Assim como o Espirito
Santo desce sobre o hagiografo a fim de agir nele e com ele para o bem
de toda a Igreja, assim desce o Paraclito sobre o santo concilio; incita,
inspira, ilumina, ensina, cooperando assim eficazmente para que sejam
infaliveis as decisoes dos padres [os bispos| reunidos em concilio”.
“Incitat, inspirat, iluminat, docet et ita cooperatur efficaciter, ut patres
synodaliter uniti ad infallibilem perveniat decisionem”.

A fim de exprimir essa atuacao reveladora do Espirito Santo sobre
a hierarquia (bispos sob a autoridade do papa), dentre tantos
vocabulos, aparecem os seguintes: inspirar, operar, dirigir, reunir,
incitar, cooperar, sugerir, estabelecer, iluminar, conspirar, promulgar e
outros muitos.

O papa Joao XXIII mesmo inumeras vezes repetiu que a idéia da
convocacao do Concilio foi por inspiracdo do Espirito Santo. (Motu
proprio: “Superno Dei Nutu”, de S5 de junho de 1960; Motu proprio:
“Rubricarum instructum”, de 25 de junho de 1960; Discurso a Comissao
Central, em 20 de junho de 1961).

O “credo ecclesiam” deve na era pos-conciliar, mais do que
nunca, ser traduzido para “credo hierarchian”.

“Sentire cum ecclesiam” significa “sentire cum hierarchiam”!

Desde que a Tradicao, a Escritura e o Magistério Eclesiastico
“estao de tal maneira entrelacados e unidos” (“Dei Verbum” - § 10) que
se “constituem num so6 sagrado deposito da Palavra de Deus confiado a
Igreja” (“Dei Verbum” - § 10), segue-se que o catdlico romano esta



obrigado a dar “igual e pleno assentimento” a todos os enunciados da
hierarquia, como se revelados por Deus.

“Os bispos, quando ensinam em comunhdo com o romano
pontifice, devem ser respeitados por todos como testemunhas da
verdade divina e catélica. Devem os fiéis acatar uma sentenca sobre a fé
e a moral proferida por seu bispo em nome de Cristo, e devem ater-se a
ela com religioso obséquio de espirito. Esta religiosa submissao da
vontade e da inteligéncia deve de modo particular ser prestada com
relacao ao auténtico magistério do romano pontifice, mesmo quando
nao fala “ex-cathedra”. E isso de tal forma que seu magistério supremo
seja reverentemente reconhecido, suas sentencas sinceramente
acolhidas, sempre de acordo com sua mente e vontade” ( Constituicao
Dogmatica “Lumen Gentium” - § 25).

Entao, os catdlicos sao obrigados a submissdao da vontade e da
inteligéncia aos documentos escritos e também aos discursos do
“santissimo et magna” comitente caterval

Sobejas razoes assistem, pois, a Van Iersel, tedlogo romano, ao
declarar: “Quando se tem uma visao da Igreja em que se da maior
atencdo a organizacao eclesiastica e em que se lancam as
responsabilidades sobre a autoridade, liga-se menos importancia a
Biblia na vida do simples fiel” (Igreja, Fé e Missao — Temas Conciliares —
Lisboa — 1966 — Vol. V — pg. 26).

Com o seu magistério eclesiastico nimbado com o carisma
auténtico da verdade - feito Novissimo Testamento! — o catolicismo
romano se transmudou em hierarquiolatria, distanciando-se
absolutamente da Biblia, a tunica regra de fé e o Unico depédsito da
Verdade Divina.

.00o0.

O CONCILIO ECUMENICO
VATICANO II
E A BIBLIA

Ha pouco tempo, durante um variado programa de televisao,
compareceu um grupo uniformizado de evangélicos, sorrindo aos
encomios melosos de um sacerdote catodlico. O conjunto celebrava uma
data especial do seu calendario e o caviloso clérigo, ao enaltecer os seus
feitos, de tdo distante assunto, precisava valer-se de uns elementos



fornecidos na hora pelo dirigente evangélico. O entrevistador do
programa, revelando uma felicidade de novela, apoteosava o finado
papa Joao XXIII por haver arejado o catolicismo ao permitir a
comparéncia e a participacao efetiva de um padre em programa daquela
natureza. Falou o dirigente do grupo. Cantaram-se hinos. E o padre
encerrou a programacao com arremedos de entusiasmo na exaltacao da
Biblia. A cada frase laudatéria do Livro Divino cresciam as palmas.
Entreolhavam-se, felizes, os evangélicos acenando com as cabecas
gestos de aprovacao.

Ao meu lado, um amigo murmurava: Como tudo é diferente e bom!
Um padre a engrandecer a Biblia...

E, untuoso e maneiroso, arremata o clérigo: SIM, E PRECISO
MESMO LER E ESTUDAR A BIBLIA, O LIVRO DE DEUS, MAS NA
CONFORMIDADE COM AS ORIENTACOES DO CONCILIO ECUMENICO
VATICANO II.

E os evangélicos do programa que o ouviam mal tiveram tempo de
esbocar um gesto de desdém. Entrara uma propaganda comercial! E de
bebida alcodlica.

Sim, senhores! Ler e estudar a Biblia segundo as normas do
Concilio Vaticano II!!!

Vamos la ver como foi tratada a Palavra de Deus nessa assembléia
episcopal ecuménica.

A posicao da Biblia dentro do catolicismo moderno foi demonstrada
nos capitulos anteriores.

Nas sessoes do Concilio Ecuménico Vaticano II os bispos se
acompadraram com o diabo no objetivo de ser a Biblia humilhada,
mediocrizada e posta em circunstancias ainda mais inferiores.

Contra fatos nao ha argumentos!

Vamos, entao, aos fatos!!!

Dentre as onze Comissoes Preparatorias constituidas aos S de
junho de 1960, pelo motu proprio “Superno Dei Nutu” do papa Joao
XXIII, salienta-se a Teologia que “forma quase a espinha dorsal das
outras Comissoes”, conforme observou o secretario geral da Comissao
Central, dom Péricles Felice.

O Concilio, constelado pela infalibilidade pontificia, promulgou
varios documentos, destacando-se, conforme ja tivemos oportunidade
de verificar, as duas Constituicoes Dogmaticas “Lumen Gentium” e “Dei
Verbum”. A primeira objetiva exaltar a hierarquia eclesiastica e a
segunda inferiorizar a Biblia.

Ambas foram manipuladas nos laboratorios da Comissao
Teologica, presidida pelo cardeal Alfredo Ottaviani, do Santo Oficio (ex-
Santa Inquisicao), e secretariada pelo jesuita Sebastido Tromp.



Na cupula hierarquica do catolicismo romano havia sérias
preocupacoes sobre as fontes de Revelacao. Dai, entre os tedlogos, as
muitas disputas relacionadas com a Revelacdo Divina Publica. Em
consequéncia, outrossim, o primeiro cuidado da Comissao Teologica foi
acerca desse assunto e elaborou um esquema.

Instalou-se oficialmente o Concilio Vaticano II, aos 11 de outubro
de 1962, com a presenca de 2.540 bispos. No dia 14 de novembro
seguinte, foi apresentado o esquema sobre a Divina Revelacao. E a 19*
Congregacao Geral foi a “mais surpreendente e movimentada de todo o
Concilio. Assestaram contra o esquema toda a pesada carga de sua
bateria varios cardeais e numerosos bispos” (Kloppenburg — Concilio
Vaticano II — Editora Vozes — Petropolis — 1964 — Vol. IV — Pg. 93).

O texto foi acusado de ser excessivamente escolastico, pessimista,
nada pastoral, inaceitavel para o mundo moderno. Ele nado oferecia as
solucdoes urgidas pelas conjunturas dificeis com que se debatem os
hierarcas clericais. Resumia-se a apresentar doutrinas sobre a
Revelacdo Divina contidas em qualquer compéndio de teologia
dogmatica, conforme observou com violéncia o cardeal Alfrink,
arcebispo de Utrecht (Holanda), no dia 14 de novembro. Para os
tedlogos modernos, preocupados em fornecer tabuas de salvacao para a
hierarquia, a doutrina das duas fontes de Revelacao (a Escritura e a
Tradicao) € além de insuficiente. Qualquer jovem das Escolas Biblicas
dos evangélicos aniquila a dogmatica catdlica da Contra-Reforma. E, na
noite de tao densas trevas, sentem-se os tedlogos em emergéncia de
arranjar um espetaculo de fogos de artificio para impressionar a
humanidade, pelo menos por mais algum tempo.

Continuaram acesos e com ardor crescente os debates até 20 de
novembro, quando o papa Joao XXIII interveio e mandou engavetar o
esquema.

Para que servem, entao, a gavetas?

Essa sinopse foi debatida em 5 Congregacoes Gerais (reunides do
Concilio). De 14 a 20 de novembro de 1962, sendo que nos dias 15 e 18
o Concilio ficou de recesso. E houve 88 intervencoes.

O debate hostil foi interrompido pelo papa Joao XXIII ao
estabelecer se elaborasse novo esquemal

Em segunda redacdo, “que conheceu nao poucas vicissitudes e
MANOBRAS, foi aprovado pela Comissao de Coordenacao no dia 22 de
abril de 1963 e enviado aos padres conciliares” (Kloppenburg — Obra
mencionada — Pg. 94).

Grifei o vocabulo “manobras”. De propésito! E uma expressdo de
um dos teologos desse Concilio, o frade Kloppenburg, que demonstra a
politica praticada nos bastidores romanistas. Manobra é sindénimo de
artificio, astucia, artimanha, intriga!



Os prelados ansiavam ver o novo esquema exposto em plenario.
Mas, contra todas as esperancas, nao foi apresentado a discussao do
Concilio na Segunda Sessdo. Porém, no discurso de encerramento
daquela sessao, declarou Paulo VI que o esquema “De Divina
Revelatione” seria um dos temas da Terceira Sessao (Kloppenburg —
Obra mencionada — Pg. 94).

Nesse entretempo, a Comissao Teologica recebeu muitos louvores
sobre o texto, reconhecendo nele um progresso notavel sobre o anterior,
qualificando-o de mais moderno, pastoral e ecuménico. Mais
numerosos, todavia, foram os que criticaram e condenaram, por ser
obscuro, equivoco, minimalista, sem nenhuma utilidade, por enunciar
apenas coisas obvias e sabidas (Kloppenburg — Obra referida — Pg. 94).
Era necessario aproveitar a grande deixa de Nova Deli!!!

Observe-se que tudo isto acontecia por detras dos biombos. Nao
em plenario do Concilio!

Necessitava-se de uma redacao contundente e util a seita
estertorada pelos temores de um futuro aziago.

As gavetas também a segunda redacao!

Sentia-se malograda a Comissao de Teologia e “constituiu no dia 7
de marco de 1964 uma nova subcomissao encarregada de tentar uma
terceira redacao, fruto dos trabalhos, das sugestdoes e emendas
propostas por ocasiao dos dois textos anteriores” (Kloppenburg — Obra
citada — Pg. 94).

Tantas vicissitudes demonstram a incompatibilidade permanente e
insuperavel entre o catolicismo e a Biblia. Antinomias obstinadas levam
a seita do papa a se distanciar cada vez mais da Palavra de Deus.

Afinal, o esquema, em terceira redacdo, foi encaminhado ao
Concilio, que o discutiu em cinco reunides. De 30 de setembro a 6 de
outubro de 1964, sendo que nos dias 3 e 4 de outubro, os eminentes
ordinarios foram descansar (!!!). Nessas cinco Congregacoes Gerais,
como apelidaram as reunioes do Concilio, aconteceram 71 intervencoes.

*k%k

Um balanco!

O assunto sobre a Revelacdao Divina mereceu do plenario do
Concilio Ecuménico Vaticano II 10 Congregacoes Gerais, sendo 5 em
1962, que resultaram absolutamente sem efeito, conforme vimos, e 5
em 1964. Em todas elas, que globalmente tomaram 33 horas, houve
159 intervencoes, isto €, manifestacoes dos bispos.

Recordemo-nos que o Concilio Ecuménico Vaticano II, iniciado em
11 de outubro de 1962, foi encerrado no dia 7 de dezembro de 1965,
com 168 Congregacoes Gerais. Nas suas 4 Sessoes (periodos ou etapas)
foram gastas 600 horas e aconteceram 2.217 intervencoes.



Confrontemos! Das 168 Congregacoes Gerais apenas 10 foram
consagradas ao debate sobre a Revelacao Divina. Das 600 horas e 2.217
intervencoes somente 33 horas e 150 intervencoes para esse magno
assunto. De todas as energias e programacoes do Concilio apenas uma
média de 5% em prol do “estudo” da Revelacao Divinal!

Em verdade, em verdade, considerando-se que as 5 Congregacoes
Gerais de 1962, em que se debateu o assunto, foram inteiramente nulas
e anuladas pelo papa Joao XXIII, tem-se um indice bem mais inferior.
Entao, temos com objetividade e realismo cru o seguinte: Das 600 horas
empregadas em todo o Concilio, e das 2.217 intervencoes, somente
17,30 horas e 88 intervencoes. Das 168 Congregacoes Gerais, apenas 5!

Pasmem! Unicamente 2,5% das atividades conciliares para o
“estudo” da Revelacao Divina!

Demonstra isto algum interesse pela Biblia? Roma semper
eadem!!! Ela nao gosta mesmo da Palavra de Deus exarada nos Livros
Santos!

*kk

Outra verificacao! O Vaticano II examinou outros muitos assuntos
do seu particular interesse como, por exemplo, o uso do latim na sua
liturgia, a renovacao da mesma em diversos pontos, os meios de
comunicac¢ao social, a acdo ecumeénica, os leigos, a educacao religiosa,
etc. Porém, o tema: HIERARQUIA ECLESIASTICA foi o mais importante,
cuja Constituicao Dogmatica “é certamente a peca central de todo o
Concilio Vaticano II” (Kloppenburg — Obra mencionada — Pg. 358), pois
ocupou 49 Congregacoes Gerais, com 172 horas e 358 intervencoes.

Note-se: Das 168 Congregacoes Gerais, 49 foram destinadas ao
tema HIERARQUIA ECLESIASTICA! 30%!!! E das 600 horas, 172 horas
para esse mesmo assunto! 30%!!!

Cotejemos! A hierarquia julgando-se em causa propria — a norma
juridica: “Judex in prépria causa nemo esse potest” foi absolutamente
esquecida! — ocupou 49 reunides e para o mesmo “exame” da Revelacao
Divina unicamente 5; empregou 172 horas e 358 intervencoes,
enquanto que, para o assunto de maior realce, somente 17,30 horas e
88 intervencoes.

*kk

Pergunta-se: E verdade que o catolicismo tem agora mais interesse
pela Biblia?

Responde-se: Sim!!!

Mais interesse para destrui-la, se possivel fora. Porque lhe € mister
exalcar a hierarquia, o seu Testamento Novissimo!

Jamais o catolicismo perseguiu tanto a Biblia como hoje. Melhor
seria que acendesse as fogueiras inquisitoriais para queimar milhoes
dos seus exemplares como fazia no passado.



Linhas acima entreaspeei as palavras “estudo” e “exame”. Nao foi
ao acaso. Porque o “estudo” e o “exame” da Revelacao Divina tendiam a
inferiorizar a Biblia, depreciando-a em seu valor de unico depoésito
sagrado.

Alias, a propria adocao da Tradicao significa admitir a insuficiéncia
material das Sagradas Escrituras.

E na 91% Congregacao Geral, em 30 de setembro de 1964, o bispo
Franjo, de Split, na Iugoslavia, e membro proeminente da Comissao
Teologica, declarou: “A Sagrada Escritura nao contém todas as verdades
reveladas e a Tradicao € também fonte de Revelacao”. Se se pretendesse
excluir a Tradicado, “as ciéncias biblicas teriam que provar tudo pela
Escritura, o que levaria a uma exegese pouco sincera e desmoralizaria
os papas anteriores”.

Nesse mesmo dia e por ocasido da mencionada reunido, o
arcebispo Florit, de Florenca, na Italia, defendendo o esquema da
Terceira Redacao que originou a Constituicao Dogmatica “Dei Verbum?,
salienta o seu valor porque “fala da realidade e da suprema importancia
da Tradicao na vida da Igreja: € por ela que perduram a constituicao, a
vida, a fé e o culto da Igreja”.

No dia seguinte, 1° de outubro de 1964, intervindo da 922
Congregacio Geral, o bispo de Alleppey, na India, Michael Arattukulam,
ao recordar-se da doutrina de Trento e do Vaticano I, enaltece o
esquema por ensinar que “nem todas as verdades reveladas sao
transmitidas pela Sagrada Escritura”.

Nesse interim, o arcebispo Joseph Attipetty, de Ernakulam, na
India, exalta a Tradicdo: Sem ela “muitos dogmas da sacramentologia e
da mariologia perderiam o seu fundamento. Fechariamos as portas ao
progresso na mariologia — impossibilem reddendo quam libet aliam ad
definitionem de privilegiis marianis. E qual o verdadeiro devoto de Nossa
Senhora que gostaria de criar semelhante situacao?”

A 93? Congregacao Geral, de 2 de outubro de 1964, continuou no
mesmo ambiente de exaltacdo a Tradicdo. Octavio Antonio Beras,
arcebispo de Santo Domingo, na Republica Dominicana, exclamou:
“Todos nos aprendemos primeiro no catecismo e depois, no seminario,
que nem todas as verdades reveladas estdo na Sagrada Escritura.
Quem de nos ja ensinou o contrario?”

Que esta pergunta ressoe mnos coracoes dos protestantes
catolicizados e lhes arranque ecos tonitroantes para acorda-los!

Nao faltou um prelado portugués a dar sua nota nesse coral
soturno. Foi Antonio de Castro Xavier Monteiro, o bispo auxiliar de Vila
Real: “Nao devemos”, declarou, “ter receio de afirmar a
incorruptibilidade da divina Tradicao (?), que, por varios titulos, como
dizem muitos teodlogos, € superior a Sagrada Escritura”.



Juntando-se ao portugués, veio o espanhol Angel Temino Saiz,
bispo de Orense, com a sua barretada: “Nao se pode negar que, por
muitos séculos, ensinou-se que ha certas verdades reveladas contidas
na Tradicdao, que nao possuem um fundamento soélido na Escritura”.
Acorre as mesmas loas um italiano, o arcebispo de Bari, Enrico
Nicodemo: “Ha verdades reveladas que constam s6 da Tradicao”! Exalta-
se outro italiano piegas, Salvatore Baldassarri, arcebispo de Ravena, e
interfere: “Os dogmas mariais se fundam exclusivamente na Tradicao,
bem como o batismo infantil”.

“Sem o recurso a Tradicao, a Igreja nao pode conhecer todas as
verdades reveladas”, decide Luciano Rubio, prior geral da Ordem de
Santo Agostinho.

E o encontro sinodal de 2 de outubro de 1964 se encerrou com
esta infernal proclamacao: “Na Biblia ha, de fato, deficiéncias”. A sua
autoria cabe a Franziscus Koenig, arcebispo de Viena, Austria.

E o clero por ai a recomendar a leitura da Biblia de acordo com as
orientacoes do Vaticano II!

Nos dias 3 e 4, os ordinarios foram descansar de tantos disparates.

O dia 5, porém, amanhece com as mesmas nuvens carregadas de
tempestade contra a Biblia. O conselheiro patriarcal melquita de
Antioquia, Neofito Edelby, despejou esta insensatez: “Sem a Tradicao, a
Escritura € letra morta”.

Se quiséssemos, continuariamos enfileirando depoimentos em prol
da Tradicao e consequiente descaso da Biblia.

Em conseqiiéncia e para confirmar todos esses testemunhos
depreciativos da Biblia, o Concilio Vaticano II dogmatiza em sua
Constituicao “Dei Verbum?”: “... As proprias Sagradas Escrituras sao
nela [a Tradicado] cada vez melhor compreendidas” (§ 8); “... ndo é
através da Escritura apenas que a Igreja consegue sua certeza a
respeito de tudo o que foi revelado” (§ 9).

*kk

Em verdade e com exatidao, aplicam-se a seita do papa as palavras
de Jeremias: “Eis que a palavra do Senhor é para eles cousa
vergonhosa: nao gostam dela” (Jeremias 6.10).

*kk

Nestas circunstancias, poderiamos admitir a esperanca de estar o
catolicismo interessado pela Biblia, buscando nela a completa e perfeita
Revelacao Divina para esta Dispensacao?

Nem de leve! A menos que fossemos simplorios!

.00o0.



O TESTAMENTO
DA ANTIGA DISPENSACAO
E AS ESCRITURAS

Despertos do terrivel pesadelo que nos conduziu pelas paragens
estranhas e por pantanais lugubres de doutrinas conspurcadoras da
Palavra, libremos as regides translicidas da Biblia, a inconteste, a
unica Fonte de Revelacao Divina e o pabulo supersubstancial das
nossas almas sofregas de crescimento espiritual.

“Nem s6 de pao vivera o homem, mas de toda a palavra que
procede da boca de Deus” (Mateus 4.4).

*kk

NA INTERPRETACAO DAS ESCRITURAS DEVEMOS ATENDER AO
CONTEUDO E A UNIDADE DE TODA A ESCRITURA.

Eis o grande principio, o condao norteador, a bussola orientadora,
o guia seguro de qualquer exegese. E exegese de qualquer obra literaria.

Para julgar ou dirimir um litigio, nenhum juiz podera ater-se
apenas a um angulo da questao, a uma faceta da acusacao ou da
defesa, mas precisa examinar os autos no seu todo, no seu conjunto.
Alias, a sociologia moderna nao reconhece mais solucoes parciais para
os problemas do mundo. Pesquisa solucoes globais. Empreende
integralizar todas as facetas de todos os problemas para equaciona-los e
resolvé-los em totalidade.

kkk

E do proprio sistema da Biblia ser ela a tinica Regra de Fé! Nao

deixa em seus livros lugar algum para outra regra ou fonte!
*kk

Acampados ainda no sopé do Sinai, viram os israelitas o seu lider
subir o monte na execucao da ordem divina: “Sobe a Mim; ... dar-te-ei
tabuas de pedra, e a lei, e os mandamentos que escrevi, para os
ensinares” (Exodo 24.12).

“Que escrevi”! O proprio Deus escrevera...

Apods manifestar os pormenores sobre a construcao do tabernaculo
e o sacerdocio estabelecido em Arao, da tribo de Levi, e o ritual do culto,
“deu a Moisés as duas tabuas do Testemunho, tabuas de pedra,
escritas pelo dedo de Deus” (Exodo 31.18).

Salienta o informe sacro: “Tabuas escritas de ambas as bandas;
de uma e de outra banda estavam escritas. As tabuas eram obra de
Deus; também a escritura era a mesma escritura de Deus, esculpida
nas tabuas” (Exodo 32.15-16).



Surpreendendo o povo na iniquidade da idolatra, indignado,
Moisés despedacou as tabuas (Exodo 32.19).

O Senhor, entretanto, ndo quis fiar-se de tradicao oral alguma, e
disse ao Seu servo: “Lavra duas tabuas de pedra, como as primeiras;
e Eu escreverei nelas as mesmas palavras que estavam nas
primeiras tabuas, que quebraste” (Exodo 34.1).

Insistira o Senhor em Seus preceitos contra a idolatria e ressaltara
o Seu designio de isolar o Seu Israel dos demais povos e disse a Moisés:
“Escreve estas palavras, porque, segundo o teor destas palavras, fiz
alianca contigo e com Israel” (Exodo 34.27).

Ocasiao excepcional de deixar Suas palavras em tradicdo oral. Mas
nao fez assim. “Escreve”! Foi a Sua determinacao.

A longa e épica jornada atingia o seu climax. O povo iria apossar-se
de Canaa. O seu chefe ora a Deus e exorta o seu povo a obedecer a
palavra do Senhor: “Agora, pois, 6 Israel, ouve os estatutos e os
juizos que eu vos ensino, para os cumprirdes, para que vivais, e
entreis, e possuais a terra que o Senhor, Deus de vossos pais, vos
da. Nada acrescentareis a palavra que vos mando, nem diminuireis
dela, para que guardeis os mandamentos do Senhor, vosso Deus,
que eu vos mando” (Deuteronémio 4.1-2).

A Unica condicao estabelecida para a feliz e permanente posse de
Canaa era a obediéncia a Sua palavra, a qual nada poderia ser
acrescentado e da qual nada poderia ser retirado. Ela, como unica
Regra de Vida, deve permanecer intacta!l

Moisés, que liderou o seu povo durante os 40 anos de travessia por
desertos inoOspitos, almeja a sua prosperidade, e lhe recomenda:
“Guardai, pois, as palavras desta alianca e cumpri-as, para que
prospereis em tudo quanto fizerdes” (Deuteronémio 29.9).

Seus votos nao sao formais. Indicam o penhor de felicidade para
aquele povo: “Se guardares o mandamento que hoje te ordeno, que
ames o Senhor, teu Deus, andes nos Seus caminhos, e guardes os
Seus mandamentos, os Seus estatutos, e os Seus juizos, entao,
viveras e te multiplicaras, e o Senhor, teu Deus, te abencoara na
terra a qual passas para possui-la” (Deuteronémio 30.16).

Lembra o concerto feito por Deus com o Seu povo em Horebe
(Deuteronémio 5.2) e repete os dez mandamentos (Deuteronémio S5.6-
21). “Estas palavras falou o Senhor a toda a vossa congregacao no
monte, do meio do fogo, da nuvem e da escuridade, com grande
voz, e nada acrescentou. Tendo-as escrito em duas tabuas de pedra,
deu-mas a mim” (Deuteronémio 5.22).

A obediéncia a Biblia foi inculcada desde os seus primordios.
Desde o principio, ela foi cercada de respeito maximo. O proprio Deus
assim o determinou e, por isso, fixa normas para a construcao da Arca



(Exodo 25.10-15) e manda também que se coloque nela o Seu
Testemunho (Exodo 25.15; Deuteronémio 10.2; Hebreus 9.4).

Acondicionado o Testemunho na Arca, poderia o israelita olvidar as
ordens divinas! Entdo, a fim de que isto nao ocorresse, Moisés
determina: “E as escreveras nos umbrais de tua casa e nas tuas
portas” (Deuteronomio 6.9).

Com o desaparecimento de Moisés, o vidente do Sinai, o povo teria
outros chefes. Prevé, inspirado, Moisés e adverte que, nessa
emergéncia, ao ter o seu rei, que este “quando se assentar no trono do
seu reino, escrevera para si um translado desta lei num livro”
(Deuteronémio 17.18). Alias, quando o povo elegeu Saul para seu rei,
“declarou Samuel ao povo o direito do reino, escreveu-o num livro
e o pos perante o Senhor” (1° Samuel 10.25).

Moisés nomeia Josué como chefe do povo com a incumbéncia de
transpo-lo além Jordao e Deuteronomio 31.9 informa, ainda outra vez:
“Esta lei, escreveu-a Moisés e a deu aos sacerdotes, filhos de Levi,
que levavam a Arca da Alianca do Senhor, e a todos os anciaos de
Israel”. Nestas circunstancias, estabelece que a Lei seja lida em cada
sete anos: “Ordenou-lhes Moisés dizendo: Ao fim de cada sete anos,
precisamente no ano da remissao, na Festa dos Tabernaculos,
quando todo o Israel vier a comparecer perante o Senhor, teu Deus,
no lugar que Este escolher, leras esta lei diante de todo o Israel.
Ajuntai o povo, os homens, as mulheres, os meninos e o
estrangeiro que esta dentro da vossa cidade, para que oucam, e
aprendam, e temam ao Senhor, vosso Deus, e cuidem de cumprir
todas as palavras desta Lei” (Deuteronoémio 31.10-12).

Naquele momento solenissimo da posse da Terra Prometida,
prevendo o Senhor os desvios, as iniquidades e as recalcitracoes do Seu
povo, para adverti-los, ordena a Moisés: “Escrevei para vos outros
este cantico e ensinai-o aos filhos de Israel; ponde-o na sua boca,
para que este cantico Me seja por testemunha contra os filhos de
Israel” (Deuteronoémio 31.19).

Obedeceu e “Moisés, naquele mesmo dia, escreveu este cantico
e o ensinou aos filhos de Israel” (Deuteronomio 31.22).

“Tendo Moisés acabado de escrever, integralmente, as palavras
desta lei num livro, deu ordem aos levitas que levavam a Arca da
Alianca do Senhor, dizendo: Tomai este livro da lei e ponde-o ao
lado da Arca da Alianca do Senhor, vosso Deus, para que ali esteja
por testemunha contra ti” (Deuteronomio 31.24-26).

A Josué, servo do Senhor, encarregado de fazer o povo hebreu
passar o Jordao apoés a morte de Moisés, adverte que se esforce e tenha
“cuidado de fazer segundo toda a lei” (Josué 1.7) escrita por Moisés
(Deuterondémio 31.9). Recomenda-lhe o Senhor: “Nao cesses de falar



deste livro da lei; antes, medita nele dia e noite, para que tenhas
cuidado de fazer segundo tudo quanto nele esta escrito; entao,
faras prosperar o teu caminho e seras bem-sucedido” (Josué 1.8).

Josué foi vitorioso. O incidente de Aca serviu ainda mais para
valorizar a necessidade da obediéncia ao Senhor. Objetivando executar
determinacoes precedentes no sentido de que levantasse “pedras
grandes” e nelas escrevesse “todas as palavras desta lei”
(Deuteronémio 27.1-3), no Monte Ebal, “segundo o que esta escrito
no livro da lei de Moisés” (Josué 8.31), “escreveu ali, em pedras,
uma copia da lei de Moisés” (Josué 8.32). Naquele clima de vitérias,
Josué “leu todas as palavras da lei, a béncao e a maldicao, segundo
tudo o que estava escrito no livro da lei. Palavra nenhuma houve,
de tudo o que Moisés ordenara, que Josué nao lesse para toda a
congregacao de Israel” (Josué 8.34-35).

Os triunfos se sucederam na conquista da Terra Prometida e o fiel
Josué “nem uma s6 palavra deixou de cumprir de tudo o que o
Senhor ordenara a Moisés” (Josué 11.15).

A preocupacao maxima de Josué era que o povo observasse a Lei
do Senhor. E, quando ja velho, “chamou Josué a todo o Israel” e
disse-lhe: “Esforcai-vos, pois, muito para guardardes e cumprirdes
tudo quanto esta escrito no livro da lei de Moisés, para que dela
nao vos aparteis, nem para a direita nem para a esquerda; para que
nao vos mistureis com estas nacoées que restaram entre vos. Nao
facais mencao dos nomes de seus deuses, nem por eles facais jurar,
nem os sirvais, nem os adoreis” (Josué 23.6-7).

A grande linha divisoria a separar Israel dos outros povos que
seguiam tradicoes orais em sua idolatria era a obediéncia a Lei Escrita
do Senhor!

Sentindo-se proximo ao fim e inspirado por Deus, Josué, o grande
continuador de Moisés na conquista de Canaa, ajuntou em Siquém
todas as tribos de Israel, exortou-as e “escreveu estas palavras no
livro da lei de Deus” (Josué 24.26), porque, nao tendo que ficar
reduzida a Lei, através do tempo, a Revelacdo Escrita iria se
completando. E faleceu.

A Arca do Testemunho fora mandada construir pelo proprio Deus
(Exodo 25.21; 31.18; Deuteronémio 10.3-5) para ser a depositaria das
tabuas de Sua Lei e ocupou, por isso, o centro do Santo dos Santos do
Tabernaculo (Exodo 26.34) e precedia o povo em sua viagem desde Sinai
até Canaa (Numeros 10.33).

Ao tempo do sacerdote Eli, cujos filhos faziam transgredir o povo
do Senhor (1° Samuel 2.24), foi transformada em talisma. E permitiu o
Senhor que ela fosse arrebatada pelos filisteus (1° Samuel 4.1-22),
sendo devolvida em tempos posteriores (1° Samuel 5.1-6.11).



A maxima preocupacao de Davi era levar o seu povo a se submeter
a Lei do Senhor para o que levou a Arca do Testamento de Obede-Edom
para Jerusalém, onde preparou um tabernaculo provisério (2° Samuel
6.17; 7.1-2; 1° Cronicas 16.1, 4-6, 37-43), oportunidade em que
estabeleceu normas na intencdo de que os sacerdotes oferecessem
“continuamente ao Senhor os holocaustos sobre o altar dos
holocaustos, pela manha e a tarde; e isto segundo tudo o que esta
escrito na lei que o Senhor ordenara a Israel” (1° Cronicas 16.40).

Ao se aproximarem os dias da sua morte, Davi aconselhou
Salomao: “Guarda os preceitos do Senhor, teu Deus, para andares
nos Seus caminhos, para guardares os Seus estatutos, e os Seus
mandamentos, e os Seus juizos, e os Seus testemunhos, como esta
escrito na lei de Moisés, para que prosperes em tudo quanto fizeres
e por onde quer que fores” (1° Reis 2.3; 1° Cronicas 22.12-13).

Nao se iludiu Salomao, filho e sucessor de Davi no trono de Israel!
Nao foi atras de tradicoes orais! Procurou sim “escrever com retidao
palavras de verdade” (Eclesiastes 12.10). E, ao construir o Templo,
depositou a Arca do Testemunho no Santo dos Santos (1° Reis 8.1-9).

Também durante os seus reis, Israel foi feliz quando se sujeitou a
Lei do Senhor e foi derrotado e escravizado e infeliz toda vez que dela se
desviou. Em trevas caminhou quando dela se apartou!

Os dois livros de Samuel, os dois de Reis, os dois de Cronicas, o de
Esdras, o de Neemias e o de Ester relatam a historia cheia de altos e
baixos do povo. A historia de suas glorias quando atendiam os ditames
da Lei. A historia de seus malogros quando dela se alongavam.

Inspirados divinamente e para memoria permanente, aqueles livros
consignam inumeros episodios que se constituem em ensinos preciosos
para nossa instrucao no quadro total da primeira parte das Sagradas
Escrituras.

Manifestou-Se o Senhor através dos profetas para vergastar os
desvios do Seu povo e invectivar o procedimento de reis desleais. E para
ir completando a Sua Revelacao pela instrumentalidade desse Seus
Servos.

Ao mencionar o Antigo Testamento, Jesus o denominou de
“Moisés e os profetas” (Lucas 16.31).

Igualmente, no conteudo e na unidade destes, depreendemos a
absoluta auséncia da Tradicao Oral, mas sempre presente a Escritura.

“Ouvi a Palavra do Senhor... prestai ouvidos a Lei de nosso
Deus”, clama [saias.

Ai! E o brado de dor do profeta. Ele via que “como a lingua de
fogo consome o restolho, e a erva seca se desfaz pela chama, assim
sera a sua raiz como podridao, e a sua flor se esvaecera como po;



porquanto rejeitaram a lei do Senhor dos Exércitos e desprezaram a
palavra do Santo de Israel” (Isaias 5.24).

Ferido em sua sensibilidade por verificar também em Tiro,
transgredida a lei, lastima: “Na verdade, a terra esta contaminada
por causa dos seus moradores, porquanto transgridem as leis,
violam os estatutos e quebram a alianca eterna” (Isaias 24.5).

Desolado com o sofrimento do povo escravizado por haver
transgredido a lei do Senhor, o mesmo Isaias lamenta: “Quem
entregou Jaco por despojo e Israel, aos roubadores? Acaso, nao foi
o Senhor, Aquele contra quem pecaram e nos caminhos do qual nao
queriam andar, ndo dando ouvidos a Sua lei?” (Isaias 42.24).

Nesta emergéncia, a Isaias determina o Senhor: “Toma uma
ardosia grande e escreve nela de maneira inteligivel” (Isaias 8.1).

Noutra circunstancia: “Vai, pois, escreve isto numa tabuinha
perante eles, escreve-o num livro, para que fique registrado para os
dias vindouros, para sempre, perpetuamente” (Isaias 30.8).
“Escreve”!

Rebelara-se Israel e o Senhor, utilizando-Se de Jeremias, o
repreende: “Ouve tu, 6 terra! Eis que Eu trarei mal sobre este povo,
o proprio fruto dos seus pensamentos; porque nao estao atentos as
Minhas palavras e rejeitam a Minha lei” (Jeremias 6.19); “porque
deixaram a Minha lei, que pus perante eles, e nao deram ouvidos ao
que Eu disse, nem andaram nela” (Jeremias 9.13).

No principio do reinado de Jeoaquim, o povo se obstinava em sua
infidelidade e, da parte de Deus, Jeremias leva-lhe o recado: “Se nao
Me derdes ouvidos para andardes na Minha lei, que pus diante de
vos... entao farei que esta casa seja como Silo e farei desta cidade
maldicao para todas as nacoes da terra” (Jeremias 26.4-0).

Conclamando o Senhor por meio do mesmo profeta aquele povo de
dura cerviz ao arrependimento, durante o cativeiro de Babilonia,
exclama: “Farei que se cumpram sobre aquela terra todas as Minhas
ameacas que proferi contra ela, tudo quanto esta escrito neste
livro, que profetizou Jeremias contra todas as nacoes” (Jeremias
25.13) E noutra vez: “Escreve num livro todas as palavras que Eu
disse” (Jeremias 30.2). “Escreve”! Exatamente para nao ficar como
tradicao oral, exposta a corrupcao.

“Veio esta palavra do Senhor a Jeremias, dizendo: Toma um
rolo, um livro, e escreve nele todas as palavras que te falei contra
Israel, contra Juda e contra todas as nacoes, desde o dia em que te
falei, desde os dias de Josias até hoje” (Jeremias 36.2). “Escreve no
livro todas as palavras”! Entao, “escreveu Baruque no rolo, segundo
o que ditou Jeremias, todas as palavras que a este o Senhor havia
revelado” (Jeremias 36.4).



Com a intencao de que o povo se convertesse dos seus maus
caminhos, Jeremias mandou Baruque, o seu secretario: “Do rolo que
escreveste, segundo o que eu ditei, 1€ todas as palavras do Senhor,
diante do povo, na Casa do Senhor” (Jeremias 36.6). Foi nesta
ocasiao que Jeudi, mensageiro enviado da parte do rei Jeoaquim,
enraivecido com a leitura que anunciava a vinda do rei da Babilonia
para a destruicao da sua terra, cortou o livro em pedacos e o lancou ao
fogo (Jeremias 36.14, 21, 23). Sob a ordem de Deus, contudo, porque a
Sua Palavra Escrita nao pode perecer, Jeremias “tomou outro rolo e o
deu a Baruque, filho de Nerias, o escrivao, o qual escreveu nele,
ditado por Jeremias, todas as palavras do livro que Jeoaquim, rei
de Juda, queimara” (Jeremias 36.32).

E no final do livro ainda outra vez: “Escreveu, pois, Jeremias
num livro todo o mal que havia de vir sobre Babilonia, a saber,
todas as palavras ja escritas contra Babilonia” (Jeremias 51.60).

Caracteriza-se Ezequiel por invectivar os falsos profetas e vergastar
os sacerdotes iniquos. E a ele que o Senhor diz: “Os seus sacerdotes
transgridem a Minha lei e profanam as Minhas cousas santas”
(Ezequiel 22.26).

Ao relatar a sua vocacao, conta: “Entao, vi, e eis que certa mao
se estendia para mim e nela se achava o rolo de um livro... e estava
escrito por dentro e por fora; nele estavam escritas lamentacoes,
suspiros e ais” (Ezequiel 2.9-10).

Ao referir-se ao livramento do povo depois da tomada de Jerusalém
por Nabucodonosor, fala da restauracao do Templo, e consigna a
adverténcia de Deus: “Escreve isto na sua presenca para que
observem todas as suas instituicoes e todos os seus estatutos e os
cumpram” (Ezequiel 43.11).

Quando os principes invejosos pretendiam prejudicar Daniel que,
nas intencoes de Dario, se prestava para ser constituido sobre todo o
reino, nao podiam achar nele responsabilidade alguma de transgressao,
disseram: “Nunca acharemos ocasiao alguma para acusar a este
Daniel, se nao a procurarmos contra ele na lei do seu Deus” (Daniel
6.5). Que elogio!

“No primeiro ano de Belsazar, rei da Babilonia, teve Daniel um
sonho e visdoes ante seus olhos, quando estava no seu leito;
escreveu logo o sonho e relatou a suma de todas as cousas” (Daniel
7.1). “Escreveu logo”!

Em sua visdao dos quatro animais simbdlicos, a respeito do ultimo,
Daniel informa: “O quarto animal sera um quarto reino na terra”
(Daniel 7.23), que “proferira palavras contra o Altissimo, magoara os
santos do Altissimo e cuidara em mudar os tempos e a lei” (Daniel
7.25). “Cuidara em mudar a Lei”!



Esta visdo de Daniel — e que visao profétical — nos reporta a visao
de Joao, descrita em Apocalipse 17.6: “Entao, vi a mulher embriagada
com o sangue dos santos e com o sangue das testemunhas de
Jesus; e, quando a vi, admirei-me com grande espanto”. “E nela se
achou sangue de profetas, de santos e de todos os que foram
mortos sobre a terra” (Apocalipse 18.24). No fim dos tempos, cumprir-
se-ao as visoes de Daniel e de Joao e toda violéncia se acometera contra
“os que guardam os mandamentos de Deus e tém o testemunho de
Jesus” (Apocalipse 12.17) e se cuidara de mudar a Revelacao Divina
(Daniel 7.25).

A ira do Senhor, porém, sempre se derrama contra os que
transgridem os Seus preceitos. “Sim, todo o Israel transgrediu a Tua
lei... por isso, a maldicao e as imprecacoes que estao escritas na lei
de Moisés, servo de Deus, se derramaram sobre ndos” (Daniel 9.11).

Dos profetas chamados menores, Oséias € o primeiro e cujo
ministério abrangeu 12 ou 13 anos do reinado de Jeroboao e chegou a
ver a queda de Samaria em 722 a. C. Por sua instrumentalidade,
naqueles dias trevosos de iniquidade sobre iniquidade, o Senhor
objurga o povo: “Embora Eu lhe escreva a Minha lei em dez mil
preceitos, estes seriam tidos como cousa estranha” (Oséias 8.12).
Imaginem como nao seriam se fosse tradicao oral!

Em vista das transgressoes de Juda, pelo profeta Amos, Deus
ameaca: “Nao sustarei o castigo, porque rejeitaram a lei do Senhor e
nao guardaram os Seus estatutos; antes, as suas proprias mentiras
os enganaram e apos elas andaram seus pais” (Amos 2.4). Realmente,
escapar-se da Biblia significa aderir as mentiras da tradi¢ao oral!

A Habacuque, suscitado ao tempo dos caldeus, determina o
Senhor: “Escreve a visao, grava-a sobre tabuas, para que a possa ler
até quem passa correndo” (Habacuque 2.2).

Se Moisés consignou em Escritura os preceitos do Senhor,
completando a Biblia o Senhor desejou que os Seus profetas
escrevessem!

Queixava-se Sofonias: “Os seus profetas sao levianos... os seus
profetas profanam o santuario e violam a lei” (Sofonias 3.4). E
Malaquias os recrimina por terem feito tropecar a muitos e, por isso,
Deus os fez “despreziveis e indignos diante de todo o povo”
(Malaquias 2.8-9).

Das 36 alusoes a Lei Escrita que encontrei no Livro dos Salmos,
transladarei as seguintes:

“Bem-aventurado o homem que nao anda no conselho dos
impios... antes o seu prazer esta na Lei do Senhor” (Salmo 1.1-2); “a
lei do Senhor é perfeita” (Salmo 19.7); “o mandamento do Senhor é
puro e ilumina os olhos” (Salmo 19.8).



E Davi exclamava: “Dentro do meu coracao esta a Tua Lei”
(Salmo 40.8) e suplicava: “Desvenda os meus olhos, para que eu
contemple as maravilhas da Tua Lei. Da-me entendimento e
guardarei a Tua Lei; de todo o coracao a cumprirei. Baixem sobre
mim as Tuas misericordias, para que eu viva; pois na Tua Lei esta o
meu prazer. Quanto amo a Tua Lei! E a minha meditacdo todo o
dia! Firma os meus passos na Tua palavra, e nao me domine
iniqiiidade alguma. Torrentes de agua nascem dos meus olhos,
porque os homens nao guardam a Tua Lei. A Tua Lei é a propria
verdade. Grande paz tém os que amam a Tua Lei, para eles nao ha
tropeco” (Salmos 119.1, 18, 34, 77, 97, 133, 136, 142, 165).

Todo o Salmo 119 € um poema sobre a Lei do Senhor! Que se
medite nele e evitar-se-a incorrer na apostasia... E uma sugestdo para
uma ala da Sociedade Biblica...

sekk

Quem encontrara em todo o Antigo Testamento qualquer base que
endosse a possibilidade remota de uma fonte doutrinaria chamada
Tradicao Oral?

Nem por sombral

Bem ao contrario!!!

E do teor de todo o Antigo Testamento serem as Escrituras a unica
e exclusiva Fonte da Revelacao de Deus onde se abeberaram os filhos de
Israel!

.00o0.

JESUS CRISTO
E AS ESCRITURAS

Reconhece Jesus Cristo a sua indestrutibilidade! E a sua
autoridade. “Nao penseis que vim revogar a lei ou os profetas; nao
vim para revogar, vim para cumprir” (Mateus 5.17).

Aos empantufados fariseus que corrompiam a Escritura com a
Tradicao, como fazem atualmente as seitas catdlicas, chamou de
hipécritas: “Este povo honra-Me com os labios, mas o seu coracao
esta longe de Mim. E em vao Me adoram, ensinando doutrinas que
sao preceitos de homens” (Marcos 7.6-7).

Quem estiver de parceria com tradicoes em vao adora a Jesus! Por
isso o culto catolico € inutil!



“E, assim, invalidastes a palavra de Deus, por causa da vossa
tradicao” (Mateus 15.6) € a recriminacao de Jesus, que bem se ajusta
aos seguidores desse culto.

*kk

Em Seu ministério publico Jesus sempre aludia a Lei e aos
profetas. As Escrituras!

Em “Nazaré, onde fora criado, entrou, num sabado, na
sinagoga, segundo o Seu costume, e levantou-Se para ler. Entao,
Lhe deram o livro do profeta Isaias e, abrindo o livro, achou o lugar
onde estava escrito: O Espirito do Senhor esta sobre Mim... Tendo
fechado o livro... passou Jesus a dizer-lhes: Hoje, se cumpriu a
Escritura que acabais de ouvir” (Lucas 4.16-21). E observa Lucas:
“Todos na sinagoga, ouvindo estas cousas, se encheram de ira”
(Lucas 4.28). E Jesus precisou fugir!

A Lei reportou-Se Jesus em outra ocasido quando um doutor, para
tenta-10 perguntou-Lhe: “Mestre, que farei para herdar a vida
eterna?” Entao Jesus lhe perguntou: “Que esta escrito na lei? Como
interpretas?” (Lucas 10.25-26).

Recriminando os saduceus, o Salvador afirma: “Errais, nao
conhecendo as Escrituras” (Mateus 22.29).

Ao repelir o tentador, em suas trés investidas, Cristo Se utiliza das
Santas Escrituras: “Esta escrito...” (Mateus 4.4, 7, 10).

No incidente da expulsdo dos que vendiam e compravam no
Templo, aludindo a Isaias 56.7, exclama: “Esta escrito...” (Mateus
21.13).

Apos a gloria da transfiguracao, remetendo-Se a Isaias 53.2, Daniel
9.26 e Salmos 22.6, interroga: “Como, pois, esta escrito sobre o Filho
do homem que sofrera muito e sera aviltado?” (Marcos 9.12).

Os Seus seguidores viam nEle o cumprimento da Escrituras. Filipe
recordava-se de Génesis 3.15; 49.10; Deuterondomio 18.18; Isaias 4.2;
7.14; 9.6; Miquéias 5.2; Zacarias 6.12, quando deu a grande noticia a
Natanael: “Achamos Aquele de Quem Moisés escreveu na lei, e a
Quem se referiram os profetas: Jesus, o Nazareno, filho de José”
(Joao 1.45).

Quando os Seus adversarios Lhe negaram a Divindade, proclamou:
“E a Escritura nao pode falhar” (Joao 10.45). E ainda invectivando
aqueles condutores de cegos que procuravam mata-10: “Examinais as
Escrituras, porque julgais ter nelas a vida eterna, e sao elas
mesmas que testificam de Mim” (Joao 5.39); “nao penseis que Eu
vos acusarei perante o Pai; quem vos acusa é Moisés, em quem
tendes firmado a vossa confianca. Porque, se de fato crésseis em
Moisés, também crerieis em Mim, porquanto ele escreveu a Meu



respeito. Se, porém, nao credes nos seus escritos, como crereis nas
Minhas palavras?” (Joao 5.45-47).

De fato! Como crer em Jesus aquele que nao cré na Biblia como
Unica Regra de Fé? Misturar tradicoes ou ensinamentos de homens -
sdo a mesma coisa! — é anular a Escritura. E descrer delas. Quem assim
procede jamais podera prestar culto auténtico a Jesus Cristo porque,
descrendo das Escrituras, concomitantemente descré dEle.

Em Sua exposicao escatologica volve-se a Daniel 9.26-27. “Porque
estes dias sao de vinganca, para se cumprir tudo o que esta escrito”
(Lucas 21.22).

Ao encaminhar-Se, seguido pelos discipulos, a Jerusalém pela
ultima vez, referindo-Se aos sofrimentos e a Sua morte, diz-lhes: “Eis
que subimos para Jerusalém e vai cumprir-se ali tudo quanto esta
escrito por intermédio dos profetas, no tocante ao Filho do
homem” (Lucas 18.31).

Na Sua entrada triunfal em Jerusalém, quis que se cumprisse
Zacarias 9.9: “Jesus, tendo conseguido um jumentinho, montou-o,
segundo esta escrito: Nao temas, filha de Sido, eis que o teu Rei ai
vem, montado em um filho de jumenta” (Jodo 12.14-15). Naquele
instante, os discipulos nao entenderam esta atitude, mas, quando
“Jesus foi glorificado, entao se lembraram de que estas cousas
estavam escritas a respeito dEle e também de que isso Lhe
fizeram” (Joao 12.16).

E quando ja na capital judaica, no aguardo da execucao das
profecias (Salmo 21 e Isaias 53), recordando-se do Salmo 118.22 e de
Daniel 2.34-35: “Que quer dizer, pois, o que esta escrito: A pedra
que os construtores rejeitaram, esta veio a ser a principal pedra,
angular? Todo o que cair sobre esta pedra ficara em pedacos; e
aquele sobre quem ela cair ficara reduzido a p6” (Lucas 20.17-18).

Sempre insistiu o Senhor que as Escrituras dEle falaram e que
viera cumpri-las.

Na ultima ceia, voltando-se para o traidor: “O Filho do homem
vai, como esta escrito a Seu respeito [[saias 53; Daniel 9.26], mas ai
daquele por intermédio de quem o Filho do homem esta sendo
traido!” (Mateus 26.24). Nesse mesmo episodio previne os Seus
discipulos: “Esta noite, todos vOs vos escandalizareis comigo;
porque esta escrito: Ferirei o pastor e as ovelhas do rebanho
ficarao dispersas [Zacarias 13.7]” (Mateus 26.31). E, ao encerrar-se o
agape, alude a Isaias 53.12: “Pois vos digo que importa que se
cumpra o que esta escrito: Ele foi contado com os malfeitores.
Porque o que a Mim se refere esta sendo cumprido” (Lucas 22.37).



Em Seus derradeiros esclarecimentos, evoca os Salmos 35.19 e
069.4: “Isto, porém, é para que se cumpra a palavra escrita na sua
lei: Odiaram-Me sem motivo” (Joao 15.25).

Depois de Sua ressurreicao, ao aparecer aos Seus discipulos,
referindo-se a Isaias 50.6; 53.2; Salmos 22, disse-lhes: “Sao estas as
palavras que Eu vos falei, estando ainda convosco: Importava se
cumprisse tudo o que de Mim esta escrito na Lei de Moisés, nos
Profetas e nos Salmos. Entao, lhes abriu o entendimento para
compreenderem as Escrituras; e lhes disse: Assim esta escrito que
o Cristo havia de padecer e ressuscitar dentre os mortos no
terceiro dia” (Lucas 24.44-46).

Aos discipulos desapontados de Emaus perguntou: “Porventura
nao convinha que o Cristo padecesse e entrasse na Sua gloria? E,
comecando por Moisés, discorrendo por todos os profetas [Génesis
3.15; 22.18; 26.4; 49.19; Numeros 21.9; Deuteronéomio 18.15; Salmos
16.9-10; Jeremias 23.5; Ezequiel 34.23; Daniel 9.24; Miquéias 7.20;
Malaquias 3.1, etc.], expunha-lhes o que a Seu respeito constava em
todas as Escrituras” (Lucas 24.26-27).

Esse mesmo Jesus que tanto Se reporta as Escrituras e que
invectiva os fariseus por seguirem tradicoes, manda escrever
(Apocalipse 1.11, 19; 2.1, 8, 12, 18; 3.1, 7, 14)!

E poderiamos prosseguir enfileirando alusées de Jesus Cristo as
Escrituras! Porém, nao ha mister!

Para Ele somente as Escrituras! A uUnica vez que Se referiu a
Tradicao foi para repeli-la (Mateus 15.1-9).

.00o0.

OS CRISTAOS PRIMITIVOS
E AS ESCRITURAS

Ascendido Jesus aos céus, congregaram-s€ em pequena
comunidade no cenaculo os 120 cristaos, esperando o cumprimento da
promessa do Espirito Santo. Em oracado consultavam as Escrituras,
quando surgiu o problema do preenchimento da vaga de Judas. Nesta
circunstancia, Pedro falou: “Irmaos, convinha que se cumprisse a
Escritura que o Espirito Santo proferiu anteriormente por boca de
Davi [Salmo 41.9], acerca de Judas” (Atos 1.16), “porque esta escrito
no Livro dos Salmos” (Atos 1.20), reportando-se ao Salmo 69.25. O



mesmo Pedro, no discurso do dia de Pentecostes, refere-se a Joel 2.28-
32 e ao Salmo 16.8-11.

Afora o acatamento das Escrituras Vetero-Testamentarias, os
primeiros cristaos recebiam e “perseveravam na doutrina dos
apostolos” (Atos 2.42), reconhecidos o6rgaos da Revelacao Neo-
Testamentaria, como os profetas o foram na Velha Dispensacao.

Apobs a cura dum paralitico na porta Formosa do Templo, falando
ao povo perplexo a vista do portento, alude Pedro ainda outra vez as
Escrituras Antigas, mencionando Deuteronémio 18.15, 16, 19, Génesis
22.18 e “todos os profetas a comecar de Samuel” (Atos 3.24). Perante
o Sinédrio, falido tribunal religioso do pais, lembrando o legitimo e
Unico tribunal dos crentes, que € a Biblia, refere-se ao Salmo 118.22,
para enfatizar Jesus como a pedra e declarar que: “Nao ha salvacao
em nenhum outro [a ndo ser em Jesus]|; porque abaixo do céu nao
existe nenhum outro nome, dado entre os homens, pelo qual
importa que sejamos salvos” (Atos 4.12).

Inspiravam-se aqueles cristdos em suas oracoes nas fontes
cristalinas da Biblia e, ao receberem Pedro e Joao libertos das cadeias
sinedritas, levantaram a voz a Deus, referindo-se a Exodo 20.11, Salmo
146.6, Salmo 2.1-2 (Atos 4.23-31).

Instituiu-se o diaconato para que os apostolos pudessem se
dedicar de todo ao ministério da Palavra.

Dos sete diaconos sobrelevou-se Estévao, o protomartir do
Cristianismo, pelos seus conhecimentos das Santas Escrituras. “Cheio
de graca e poder” (Atos 6.8), ungido com o Espirito Santo (Atos 6.10),
ao sumo sacerdote, em sintese, referiu-se a todo o Velho Testamento,
desde a Lei até os profetas, no seu maravilhoso sermao, momentos
antes do seu sacrificio (Atos 7).

Uma grande perseguicao veio sacudir a igreja em Jerusalém, “e
todos, exceto os apostolos, foram dispersos... iam por toda a parte
pregando a Palavra” (Atos 8.1, 4).

“Exceto os apostolos”... Porque o ministério de pregar a Palavra
compete a todos os cristaos. O “ide... fazei discipulos” (Mateus 28.19)
€ tarefa de todos os que foram salvos por Cristo e sentem Sua presenca
consigo (Mateus 28.20).

Filipe era um simples diacono, nao fazendo, portanto, parte da
hierarquia, na conformidade da conceituacao falsa do catolicismo, e
“descendo a cidade de Samaria, anunciava-lhes a Cristo” (Atos 8.5).
Explicando Isaias 53.7-8, anunciou Jesus ao eunuco de Candace (Atos
8.26-40).

Pregando outra vez Pedro, e desta feita a Cornélio, menciona
Deuteronémio 10.17 por reconhecer a necessidade das Escrituras em
suas mensagens.



Agitaram-se os discipulos na Assembleia de Jerusalém em face do
problema criado pelos judaizantes. Pedro deu o seu relatorio e Tiago,
como presidente, apos as intervencoes de Paulo e Barnabé, reportando-
se a Amés 9.11-12, Exodo 34.15-17, Levitico 17.10-16; 18.6-23,
ouvindo o parecer dos apostolos, presbiteros e toda a igreja (Atos 15.22-
23), propos se escrevesse aos crentes antioquinos (Atos 15.20-23). Nao
poderia ter mandado uma informacao verbal? Assim néao pensou Tiago e
nem julgaram de bom alvitre os apostolos, os presbiteros e os irmaos
(Atos 15.23). O recado oral, por mui fiéis que sejam os seus portadores,
€ sempre sujeito a obliteracoes. Scripta manent! (As Escrituras
permanecem!). Alegraram-se os irmaos de Antioquia ao receberem a
epistola e ouvindo a sua leitura (Atos 15.30-31). E muito importante
esta observacao: A escritura foi desde sempre o veiculo transmissor da
Revelacao Divina.

Somente em Hebreus encontrei cerca de 140 referéncias aos livros
dos dois Testamentos. Tiago, que aconselha: “Acolhei com mansidao a
palavra em vos implantada” (Tiago 1.21), reporta-se por mais de duas
dezenas de vezes a outros livros sacros.

Em sua Primeira Carta, Joao repete nove vezes que escreveu e
ressalta: “Nao vos escrevi porque nao saibais a verdade, antes,
porque a sabeis...” (2.21). E que, mesmo conhecendo a doutrina
oralmente, os crentes precisavam ser confirmados na sua fé por meio
das Escrituras. A tradicao oral é falsa! Alias, com idéntico propésito,
Lucas escreveu as suas obras.

O catolicismo moderno se agarra com unhas e dentes a tabua
carcomida da Tradicao Oral, agora identificada no seu Magistério
Eclesiastico. Diz que Jesus confiou aos apostolos muitas de Suas
doutrinas oralmente apenas e que por eles ndo foram consignadas nas
Escrituras. Os apostolos tiveram sucessores aos quais entregaram,
também oralmente, aquelas doutrinas. Esta transmissdao prosseguiu
através dos séculos, formando uma corrente ininterrupta nos bispos
catolicos romanos. Os bispos atuais sdo sucessores dos apostolos e sob
a autoridade do papa formam a hierarquia eclesiastica, continuadora do
colégio apostolico, com o oficio do Magistério Eclesiastico, e dotada, por
isso, do carisma da verdade. Pretendendo entao dar lastro biblico a sua
petulante proposicao, invoca 22 Timoéteo 2.2: “E o que de minha parte
ouviste através de muitas testemunhas, isso mesmo transmite a
homens fiéis e também idoneos para instruir a outros”.

Sem atender ao contexto, como € o seu habito, o catolicismo alega
que Paulo, tendo em Timoteo, como bispo, o seu sucessor, confiou-lhe
doutrina oralmente — uma verdadeira cabala! — atribuindo-lhe também o
mister de transmitir esse deposito ao seu sucessor.



Ha certos livros da Biblia que, pelo seu tamanho diminuto, causam
pasmo aos incrédulos, que os julgam sem valor e dispensavel a sua
presenca. Dentre eles nos vem a lembranca a Segunda e a Terceira
Cartas do apostolo Joao.

Jodo, que vira “as almas daqueles que tinham sido mortos por
causa da palavra de Deus” (Apocalipse 6.9; 20.4), vem com essas suas
duas cartas prestar um imenso servico a pureza e genuinidade da
Revelacao Divina encerrada exclusivamente nas Escrituras. Arrasa, por
meio delas, as pretensoes cabalisticas da enfatuada hierarquia
romanista. Principia assim a sua Segunda Carta: “O presbitero a
senhora eleita e aos seus filhos a quem eu amo na verdade...” (v. 1).
E faz, nos versos subsequentes, uma apologia do amor fraterno
semelhante a de sua Primeira Epistola. E, no verso 12, diz: “Ainda
tinha muitas cousas que vos escrever; nao quis fazé-lo com papel e
tinta, pois espero ir ter convosco, e conversaremos de viva voz,
para que a nossa alegria seja completa” (vv. 13-14).

Joao nao conferiu nenhuma cabala a pretenso sucessor episcopal
algum. A destinataria da sua Segunda Epistola foi uma senhora e as
mulheres nao tém vez na hierarquia catolica. E da Terceira, Gaio, que
nao ocupava cargo nenhum no ministério, mas era um simples cristao
de Corinto, batizado por Paulo e reconhecido por sua magnanima
hospitalidade aos irmaos na fé (Atos 19.29; Romanos 16.23; 1%
Corintios 1.14).

Gracas ao Senhor eterno da verdade por nos haver legado esses
dois documentos nas Escrituras porque destroem, em seus alicerces, as
pretensoes orgulhosas dos soberbos hierarcas romanistas!

Ao proprio Joao, depois de lhe haver revelado tantas belezas do
céu, ordena Jesus: “Escreve, porque estas palavras sao fiéis e
verdadeiras” (Apocalipse 21.15).

Devem ser escritas porque fiéis e verdadeiras as Suas palavras...

O apostolo Pedro que, em seus discursos, se reportou sempre as
Escrituras e jamais a qualquer tradicao oral, também escreveu cartas.

Na Segunda, exorta os crentes para que se alertem contra os falsos
doutores que, com palavras fingidas, intentam perverté-los (2% Pedro
2.1-3). Escreve-lhes a fim de que permanecam firmes: “Amados, esta é,
agora, a segunda epistola que vos escrevo; em ambas, procuro
despertar com lembrancas a vossa mente esclarecida, para que vos
recordeis das palavras que, anteriormente, foram ditas pelos santos
profetas, bem como do mandamento do Senhor e Salvador,
ensinado pelos vossos apodstolos” (2 Pedro 3.1-2). Se, de fato, a
Tradicao Oral se constituisse em veiculo da Revelacao Divina, Pedro
teria perdido excepcional oportunidade de se referir a ela. Escreve para
consignar as doutrinas e os mandamentos celestiais!



Nessa mesma carta, o apostolo Pedro recrimina os ignorantes e
instaveis que torcem e deturpam o sentido das Escrituras (2% Pedro
3.16), como, por exemplo, fazem os tedlogos catoélicos.

Ainda é Pedro que nos da a regra aurea para a interpretacao
correta ou exegese perfeita das Escrituras, em que se deve atender ao
conteudo e a unidade de todo o conjunto das mesmas, com as seguintes
palavras: “Sabendo, primeiramente, isto: Que nenhuma profecia da
Escritura provém de particular elucidacao” (2® Pedro 1.20). Alias,
sem o auxilio do Espirito Santo, Aquele que inspirou as Escrituras,
ninguém pode interpreta-las. O homem natural nao podera jamais
compreender as coisas do Espirito de Deus (12 Corintios 2.14).

No cenario do Novo Testamento, outrossim, providencialmente,
surge a figura inconteste de Paulo, cuja presenca € uma contradicao
viva, eloquiente, definitiva a todas as pretensoes do catolicismo romano.
E um pesadelo para a sua suposta sucessdo apostolica e magistério
cabalistico.

Ele é o Apéstolo por exceléncia. E o Apéstolo por antonomasia. E
nao pertenceu ao grupo dos Doze e muito menos recebeu o seu
ministério por transmissao de qualquer um deles. Nenhum dos Doze
correu a lhe impor as maos! Nenhum foi sagra-lo!

A forte consciéncia do seu apostolado esta na existéncia da sua
vocacao. A experiéncia da sua conversao da-lhe persuasao viva da
missao de apostolo que lhe foi determinada no proprio instante do seu
encontro com Jesus no caminho de Damasco. Esta sua conviccao, alias,
da-lhe expressoes desabridas nas discussdées com aqueles que
pretendiam considera-lo um apostolo de segunda categoria exatamente
por nao haver participado do grupo dos discipulos de Jesus enquanto
viveu nesta terra e muito menos do circulo dos Doze.

Sai, por isso, a campo e, valente, escreveu aos galatas: “Paulo,
apostolo, nao da parte de homens, nem por intermédio de homem
algum, mas por Jesus Cristo e por Deus Pai, que O ressuscitou
dentre os mortos” (1.1), “faco-vos, porém, saber, irmaos, que o
evangelho por mim anunciado nao é segundo o homem, porque eu
nao o recebi, nem o aprendi de homem algum, mas mediante
revelacao de Jesus Cristo” (1.11-12), “nao consultei carne e sangue,
nem subi a Jerusalém para os que ja eram apostolos antes de mim”
(1.16-17). E Paulo ensinava o que havia recebido do Senhor (12
Corintios 11.23; 15.1, 3).

Sem haver dependido de qualquer transmissao cabalistica de
outrem ou de imposicdo sacramental das maos de nenhum dos Doze,
contudo, Paulo jamais se cansou de reportar-se as Escrituras Vetero-
Testamentarias, como, por exemplo, em seu discurso em Antioquia da
Pisidia (Atos 13.16-41) e na sua defesa no tribunal de Félix, quando diz:



“Eu sirvo ao Deus de nossos pais, acreditando em todas as cousas
que estejam de acordo com a lei e nos escritos dos profetas” (Atos
24.14).

Em suas cartas sao fartissimas as referéncias as Escrituras
Antigas. Em Romanos, depois de proclamar ser o Evangelho “o poder
de Deus para a salvacao de todo aquele que cré” (1.16), enfatiza que
nele se revela a justica de Deus, de fé em fé, como esta escrito: “O justo
vivera por fé” (Habacuque 2.4). Reportando-se a 2° Samuel 12.14,
Isaias 52.5 e Exodo 36.20, diz: “Como esta escrito, o nome de Deus é
blasfemado entre os gentios por vossa causa [dos judeus]|” (Romanos
2.24). Para fazer a apologia da fé como instrumento de salvacao, em
Romanos 4, traz a memoria dos leitores a figura de Abraao.

Para expor a inefavel doutrina da salvacdao pela fé, Paulo, em
Romanos, argumenta esplendidamente com as Escrituras. Alias, todos
os documentos paulinos estdo pontilhados de alusdes ao Velho
Testamento. “Pois tudo quanto, outrora, foi escrito para o nosso
ensino foi escrito, a fim de que, pela paciéncia e pela consolacao
das Escrituras, tenhamos esperanca” (Romanos 15.4); “sabes as
Sagradas Letras que podem tornar-te sabio para a salvacao pela fé
em Cristo Jesus. Toda a Escritura é inspirada por Deus” (2* Timo6teo
3.15-16).

Paulo tinha, outrossim, consciéncia de ser o6rgao da Revelacao
Divina. Aos cristaos tessalonicenses escreveu entao: “Porque estais
inteirados de quantas instrucoes vos demos da parte do Senhor
Jesus” (1% Tessalonicenses 4.2); “dessarte, quem rejeita estas cousas
nao rejeita o homem e sim a Deus, que também vos da o Seu
Espirito Santo” (1? Tessalonicenses 4.8). Aos galatas, incisivo, declara:
“Faco-vos, porém, saber, irmaos, que o evangelho por mim
anunciado nao é segundo o homem, porque eu nao o recebi, nem o
aprendi de homem algum, mas mediante revelacao de Jesus Cristo”
(Galatas 1.11-12). Aos corintios, enérgico, adverte: “Se alguém se
considera profeta ou espiritual, reconheca ser mandamento do
Senhor o que vos escrevo” (1* Corintios 14.37); “Deus no-lo revelou
pelo Espirito” (1* Corintios 2.10).

Conscio deste seu munus, o Apodstolo empreendeu escrever sem
esmorecimentos. “A mim, nido me desgosta, e é seguranca para vos
outros que eu escreva” (Filipenses 3.1). A mesma seguranca que
objetivavam Lucas e Joao, Paulo igualmente almejaval

No exercicio de sua missao produziu um repositoério magnifico de
informes preciosos em abono decisivo da tese: A ESCRITURA
SOMENTE E NADA ALEM DELA, afora sua prépria vocacdo ser um
argumento vivo contra o embuste da sucessdo apostolica preconizada
pela dogmatica romana.



Lucas escreveu os seus livros a fim de que produzissem certeza das
cousas ja conhecidas. Jodo exarou em seu evangelho os sinais de Jesus
Cristo para que, por seu conhecimento, viéssemos a aceita-10 como
Salvador; escreveu sua Primeira Carta consignando o que viu e ouviu; e
o Apocalipse no cumprimento de ordens expressas de Cristo. Aos
cristdos romanos, apesar de possuidos de bondade, “cheios de todo o
conhecimento” (Romanos 15.14), Paulo escreve-lhes em parte mais
ousadamente, para lhes trazer a memoria e cumprir ele o ministério
entre os gentios (Romanos 15.15-16). Cheios de todo o conhecimento e
aptos para se admoestarem mutuamente, nao lhes bastava a tradicao
oral. Bastaria a nos outros, de tempos tdo remotos?

No circulo dos cooperadores do ministério de Paulo, destaca-se
Timoéteo, a quem o Apodstolo chama de “meu filho amado e fiel no
Senhor” (1% Corintios 4.17) e “verdadeiro filho na fé” (1® Timoéteo 1.2),
que o acompanhou em suas viagens pela Galacia, Troade, Filipos,
Tessalonica e Bereia.

Ao citar Bereia, lembramo-nos de seus nobres habitantes que
“receberam a palavra com toda a avidez, examinando as Escrituras
todos os dias para ver se as cousas eram, de fato, assim” (Atos
17.11).

Afora a sua preciosa companhia, a cooperacao de Timoéteo no
ministério de Paulo foi mais profunda e mais delicada.

Durante o ministério de ambos em Efeso, Paulo o enviou a Corinto
(1* Corintios 4.7), cuja igreja enfrentava sérias dificuldades. Timoteo
fora da parte de Paulo com a incumbéncia de lembrar aos crentes os
seus caminhos em Cristo Jesus (1* Corintios 4.17). Bastaria
evidentemente esta exortacao verbal por meio de Timoéteo se a tradicao
oral Paulo atribuisse confianca permanente. E, por isso, escreveu-lhes
depois as duas cartas, em que lhes dizia: “Nao vos escrevo estas
cousas para vos envergonhar; pelo contrario, para vos admoestar
como a filhos amados” (1 Corintios 4.14). E insiste: “Ja em carta vos
escrevi” (1% Corintios 5.9). E mais: “Mas, agora, vos escrevo que nao
vos associeis com alguém que, dizendo-se irmao, for impuro” (1?
Corintios 5.11); “reconheca ser mandamento do Senhor o que vos
escrevo” (1% Corintios 14.37).

Apesar da visita de Timoteo, além desta primeira carta, envia aos
cristaos de Corinto uma segunda epistola. E nela faz a seguinte
observacao precisamente por ndo confiar na tradicao oral, mas somente
nas Escrituras: “Porque nenhuma outra cousa vos escrevemos, além
das que ledes e bem compreendeis” (2* Corintios 1.13); “e isto
escrevi para que, quando for, nao tenha tristeza da parte daqueles
que deveriam alegrar-me... porque, no meio de muitos sofrimentos
e angustias de coracao, vos escrevi” (2% Corintios 2.3-4); “e foi por



isso também que vos escrevi, para ter prova de que, em tudo, sois
obedientes” (22 Corintios 2.9).

Sim! O acatamento as Escrituras € a prova de fidelidade ao Senhor
e o unico processo de unidade da fé.

Paulo saiu heroicamente a campo na luta pela integridade do
Evangelho e recomendava aos colossenses: “Cuidado que ninguém vos
venha a enredar com sua filosofia e vas sutilezas, conforme a
tradicao dos homens, conforme os rudimentos do mundo e nao
segundo Cristo” (Colossenses 2.8). Essas recomendacdoes sao sempre
atuais!

E advertia os tessalonicenses: “Caso alguém nao preste
obediéncia a nossa palavra dada por epistola, notai-o; nem vos
associeis com ele” (2% Tessalonicenses 3.14).

A Timéteo, que permanecera em Efeso, encarecia que nido se
ensinassem outras doutrinas porque, alheias as Escrituras, sao do
demonio (1% Timoteo 1.3; 4.1).

Os cristaos primitivos ndo compreendiam outro Evangelho e outra
doutrina senao os exarados nas Escrituras, inclusive as Neo-
Testamentarias.

Chegados, todavia, sdao os tempos em que muitos ecumeniacos nao
suportarao a sa doutrina, “pelo contrario, cercar-se-ao de mestres
segundo as suas proprias cobicas, como que sentindo coceira nos
ouvidos; e se recusarao a dar ouvidos a verdade, entregando-se as
fabulas” (2* Timoteo 4.3-4).

Nesta hora, em que muitos sentem coceira nos ouvidos, aceitemos
o incitamento de Paulo no sentido de que se pregue a Palavra, a tempo e
fora dele, com insisténcia, com destemor e com vibracdo (2* Timoteo
4.2).

.00o0.

EPILOGO

Scriptura sola! Somente a Escritura!

A Biblia toda e somente a Biblia é a Revelacao de Deus!

Em matéria religiosa, a Sagrada Escritura basta. E de seu proprio
teor ser suficiente.

“Nada acrescentareis a palavra que vos mando, nem
diminuireis dela, para que guardeis os mandamentos do Senhor,
vosso Deus, que eu vos mando” (Deuterondomio 4.2). “Nada lhe



acrescentaras, nem diminuiras” (Deuteronomio 12.32), exortava
Moisés.

Todo este estudo agora encerrado nos leva a esta irretorquivel
conclusao: unicamente a Biblia € e contém a Palavra de Deus e Sua
Revelacao total para esta Dispensacao.

E, como remate desta nossa jornada, tragamos a presenca de
Judas 3: “Amados, quando empregava toda a diligéncia em
escrever-vos acerca da nossa comum salvacao, foi que me senti
obrigado a corresponder-me convosco, exortando-vos a batalhardes,
diligentemente, pela fé que uma vez por todas foi entregue ao
santos”.

Certos individuos, homens impios, que se introduziram com
dissimulacao para corromper a pureza da doutrina, moveram o servo de
Deus a fazer esta admoestacao incisiva.

Judas exorta a que batalhemos diligentemente. Epagonizomai. O
verbo empregado no original quer dizer “batalhar, lutar com denodo,
com intrepidez, com intransigéncia”.

Em prol de qué este batalhar? “Pela fé que uma vez por todas foi
entregue aos santos”!

Pelo corpo, pelo conjunto doutrinal que “uma vez por todas”, uma
vez para sempre, definitivamente, “foi entregue aos santos”. A
Revelacao Divina, o conjunto doutrinario contido na Biblia, nao esta
sujeito a acréscimos ou a cortes. Nao se submete a evolucoes.

O apax, como neste passo escrituristico, esta no original, acha-se
também em Hebreus 10.2: “tendo sido purificados uma vez por
todas”, em 1* Pedro 3.18: “Cristo morreu uma unica vez”, (uma vez
por todas).

E Jerdonimo, o responsavel pela versao latina chamada a Vulgata,
traduziu muito bem ao aplicar aqui o vocabulo semel, que significa
exatamente “de uma vez por todas, de uma vez para sempre”. Assim o
empregou, por exemplo, Virgilio (Em. XI, 418) e Horacio (Carm. Saec.,
26): “quod semel dictum est” (o que foi dito de uma vez por todas).

Os crentes precisam tercar as armas da fidelidade e da
intransigéncia neste pleito em defesa da Biblia, o depésito inviolavel da
Revelacao Divina.

kkk

“Eu [Jesus|, a todo aquele que ouve as palavras da profecia
deste livro, testifico: Se alguém lhes fizer qualquer acréscimo, Deus
lhe acrescentara os flagelos escritos neste livro; e, se alguém tirar
qualquer cousa das palavras do livro desta profecia, Deus tirara a
sua parte da arvore da vida, da cidade santa e das cousas que se
acham escritas neste livro” (Apocalipse 22.18-19).

Por que sera que, com esta adverténcia, Deus encerra a Biblia?



A conclusao é patentissimal!l! Scriptura sola! Nada além da Biblia!
*kk

graca do Senhor Jesus, o Verbo, a Palavra Eterna de Deus feita
carne para a nossa salvacao, seja com todos os participantes da
gloriosa e épica batalha em defesa da Biblia. Amém!!!

.00o0.






