
 

O VATICANO 
E A 

BÍBLIA 
 

 

 

 

 

 

 

 

Dr. Aníbal Pereira dos Reis 
(ex-padre) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Edições Cristãs 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 
 

 
 
 

ÍNDICE 
 

Introdução 
Conceito e um dos argumentos da tradição. 
             O fundamento da Teologia Católica 
A Bíblia desde os primórdios 
Acabemos com outro argumento falso 
Enfim, o último sofisma 
Tradição e Farisaísmo 
Onde se fincam as raízes da patrística 
A patrística, primeiro órgão da tradição romana 
Falência da patrística 
O magistério eclesiástico, sucedâneo da Patrística 
O magistério eclesiástico, o Novíssimo Testamento 
O Concílio Ecumênico Vaticano II e a Bíblia 
O Testamento da antiga dispensação e as Escrituras 
Jesus Cristo e as Escrituras 
Os cristãos primitivos e as Escrituras 
Epílogo 
Documentos em anexo 

 
.oOo. 

 
 

 
 
 

 
 
 

 
 

 



 

 
 

 
 
 

 

INTRODUÇÃO 
 
Há pessoas convencidas de que o catolicismo, nestes últimos anos, 

decidiu voltar-se à Bíblia, aceitando-a como único depósito da 

Revelação Divina. 

Entusiasmam-se, vendo-a exposta nas livrarias. Embevecem-se 

quando encontram freiras batendo de porta em porta a oferecer o 

precioso Livro. Maravilham-se quando o deparam na casa de algum 

amigo católico. Exaltam-se sobremaneira quando, através de um 

programa radiofônico, ouvem um sacerdote fazer uma prédica, citando 

versículos bíblicos. 

- Ah! Hoje os padres já falam sobre a Bíblia! 

- Graças a Deus! Os clérigos já estão lendo o Livro Santo! 

- Que coisa boa! O clero está mandando ler a Bíblia! 

E esses evangélicos supõem que daqui a pouco muitos padres 

estarão se convertendo e católicos, em multidões, se desvencilharão da 

idolatria. 

Ouvi há dias de uma senhora: 

- Antigamente tinha até raiva. Os padres queimavam a Bíblia e 

proibiam a sua leitura. 

E relatou nesse ínterim o fato daquele padre a quem um crente 

presenteara uma Bíblia. Queimou-a e aproveitou a capa de couro para 

confeccionar um par de chinelos. 

Depois prosseguiu: 

- Hoje tudo está mudado. Eles mandam lê-la. Citam suas 

passagens. Falam com os crentes. Alguns assistem nossos cultos. 

Daqui a pouco vamos ver muita gente se convertendo. Agora tudo e 

fácil. 

Que ilusão! Ingenuidade!!! 

O entusiasmo de muitos, porém, vai mais longe. 

Há evangélicos convencidos de que dentro do catolicismo já 

existem condições propícias para se viver nos moldes do Cristianismo 

autêntico. 

Um pregador imbuído de ecumenismo, em seus apelos, clama: 



- Somente Cristo salva! Não é a religião que salva! Aceite Cristo em 

seu coração e pode continuar na mesma religião. Quem se manifestar 

não terá nenhum compromisso com esta igreja. 

E repete: 

- Não é a igreja que salva! Aceite Cristo e pode continuar na religião 

em que tem vivido. 

Depois de anotar os nomes dos decididos, encaminha ao sacerdote 

mais próximo a ficha dos que se declaram católicos... 

Esse pregador, apesar do seu renome, desconhece inteiramente as 

doutrinas católicas. Sua responsabilidade nos meios evangélicos o 

obrigaria, se tivesse consciência, a conhecer melhor a engrenagem das 

artimanhas do catolicismo. 

Mas ele quer desfrutar de prestígio pessoal e continua 

capitalizando para a sua vaidade à custa de milhares de almas que 

prosseguem em sua marcha para a perdição. 

Que lhe importam essas almas se até dignitários eclesiásticos o 

aplaudem e propalam apreciarem sua comparência nos canais de 

televisão e ouvirem-no pelas emissoras? Não duvido que receba uma 

comenda pontifícia como penhor da gratidão papal. 

Nem muitas das nossas livrarias se advertem de que “o mistério 

da iniquidade já opera” (2ª Tessalonicenses 2.7) e divulgam a Bíblia 

chamada católica. Almejam, é verdade, difundir a Palavra de Deus, 

mas, também, como inocentes úteis, fazem o jogo do catolicismo, que 

consiste, exatamente, em manter o povo escravizado aos seus 

embustes. 

É chegada a apostasia referida por Jesus em Seu sermão 

escatológico (Mateus 24.24) e por Paulo aos tessalonicenses (2ª 

Tessalonicenses 2.3). 

Nunca a Bíblia foi tão perseguida como nestes tempos! 

Outrora era queimada nas labaredas da “Santa Inquisição”. 

Hoje lhe fazem pior! Conspurcam-lhe a mensagem. Distorcem-lhe o 

sentido. Intercalam-se-lhe interpretações esdrúxulas. Atendendo um 

plano adrede estabelecido para confundir as almas, eivam-na de fábulas 

(1ª Timóteo 1.4; 2ª Timóteo 4.4), através de notas de rodapé. Títulos e 

subtítulos, explicações prefaciais, gravuras e índices doutrinários. 

Este livro objetiva revelar a situação atual da Bíblia na teologia 

católica, exaltar o Livro Santo e exortar os cristãos a que batalhem 

“pela fé que uma vez por todas foi entregue aos santos” (Judas 3). 

 

.oOo. 
 

 
 



CONCEITO E UM DOS 

ARGUMENTOS DA TRADIÇÃO. 
O FUNDAMENTO DA 

TEOLOGIA CATÓLICA 
 

Mesmo de relance poder-se-á constatar ser a maior parte das 

doutrinas da dogmática católica procedente de fonte diversa da Bíblia. 

Suas informações relativas aos sacramentos, à mariologia, à 

sucessão e colegialidade dos bispos, à infalibilidade e primado do papa, 

à sua organização eclesiástica, ao purgatório e sufrágio dos mortos, ao 

culto dos santos, de onde provêm? 

Essa fonte diferente é chamada de TRADIÇÃO. 

*** 

E o que seria do catolicismo sem os sacramentos? Sem a 

mariologia? Sem a sua organização eclesiástica alicerçada, aliás, na 

pretendida sucessão apostólica dos seus bispos? 

O que seria do catolicismo sem o purgatório e o sufrágio dos 

mortos? 

O que seria do catolicismo sem o culto dos santos? 

O que seria, enfim, do catolicismo sem a TRADIÇÃO, que invalida a 

Palavra de Deus?  

*** 

Em consequência, é impossível conhecer-se a dogmática católica 

sem o esclarecimento do conceito de sua TRADIÇÃO, vocábulo retirado 

etimologicamente do verbo latino TRANSDO, que quer dizer: “entrego” 

ou “transmito” qualquer coisa. 

Os teólogos católicos, na esteira do Concílio Tridentino, definem a 

TRADIÇÃO COMO O CONJUNTO DE DOUTRINAS REVELADAS 

REFERENTES À FÉ E À MORAL, NÃO CONSIGNADAS NAS 

ESCRITURAS SAGRADAS, MAS ORALMENTE TRANSMITIDAS POR 

DEUS À IGREJA (Sessão IV, de 8 de abril de 1546, sob o pontificado de 

Paulo III). 

Pelo próprio fator de haver o catolicismo engendrado outra fonte de 

Revelação Divina que não a Bíblia, demonstra o seu menosprezo  a esta. 

Consequentemente, se ele quisesse agora aceitá-la com todo o seu valor 

de único e exclusivo depósito de fé, deveria, alto e bom som, proclamar 

sua repulsa à Tradição, pantanal da congérie de suas aberrações. 

O Concílio Vaticano II, porém, e em que pesem suas propostas 

ecumenistas, “seguindo as pisadas dos Concílios Tridentino e Vaticano 

I” (Constuição Dogmática Dei Verbum, promulgada na sessão IV do 



Concílio Vaticano II, em 18 de novembro de 1965, sob o pontificado de 

Paulo VI - § 1), deliberou confirmar a atitude católica perante o alicerce 

de suas doutrinas. 

Realmente, no § 9 dessa sua Constituição promulgada nas 

vésperas do seu encerramento, se lê: “... A SAGRADA TRADIÇÃO... 

transmite integralmente aos sucessores dos Apóstolos a Palavra de 

Deus confiada por Cristo Senhor e pelo Espírito Santo aos Apóstolos 

para que, sob a luz do Espírito da Verdade, eles, em sua pregação, 

fielmente a conservem, exponham e difundam”. 

Por conseguinte, a Tradição se apresenta com outro manancial de 

informes dentro da própria Revelação Divina. Manancial anterior, mais 

completo. Mais claro e mais seguro do que as Escrituras. 

É sob este aspecto que o Concílio Vaticano II lembra: “Pela mesma 

Tradição... as próprias Sagradas Escrituras são nela cada vez melhor 

compreendidas e se fazem sem cessar atuantes” (Constituição 

Dogmática Dei Verbum - § 8). 

Reconhecem os teólogos católicos haver, às vezes, coincidência em 

algum ponto doutrinário entre a Bíblia e a Tradição, no caso, chamado 

INESIVA, como, por exemplo, a ressurreição de Cristo. 

A TRADIÇÃO EXCEDENTE OU CONSTITUTIVA, o verdadeiro 

arsenal da dogmática católica, abrange todas as doutrinas não 

encontradas na Bíblia e que se constituem em totalidade na dogmática 

católica. 

É evidente que esta Revelação Oral posteriormente pôde conservar-

se e propagar-se por escrito. Essa escrita, distinta das Sagradas 

Escrituras, encontra-se, por exemplo, nas obras de escritores 

eclesiásticos do catolicismo primitivo. 

E, julgadas como um mesmo e íntegro depósito da Revelação, o 

Concílio Vaticano II, cumprindo o seu desígnio de seguir as pegadas dos 

Concílios de Trento e Vaticano I, exige o mesmo sentimento de 

reverência e piedade para a Tradição e para a Bíblia: “ambas [Escritura 

e Tradição] devem ser recebidas e veneradas com igual sentimento de 

piedade e reverência” (Constituição Dogmática Dei Verbum - § 9). 

Destarte, assim como o cristão, reverentemente, se vale das 

Escrituras para argumentar as razões de sua fé, o católico esclarecido  

(coisa raríssima!) busca os motivos de suas crenças na Tradição. 

Certa feita vi uma discussão entre um pastor evangélico e um 

católico, por sinal congregado mariano, sobre a assunção corporal de 

Maria. O pastor queria do seu controversista um texto bíblico onde se 

pudesse ao menos vislumbrar o dogma debatido. É natural que não se 

poderá encontrá-lo. Mas a disputa ficou sem resultado porque cada um 

se baseava em terreno diferente. E o mesmo ardor do evangélico pela 

Bíblia se repetia no mariano pela Tradição. 



De maneira alguma, neste último Concílio, o catolicismo abriria 

mão dessa fonte de suas doutrinas a menos que concordasse em deixar 

de ser catolicismo. 

Aliás, é fácil depreender-se o porquê do seu maior interesse pela 

Tradição, considerada por ele como regra de fé mais importante por ser 

anterior, mais ampla e mais clara do que a Bíblia. 

Ela é elástica, amoldável e acomodatícia. Sacia-lhe melhor a sede 

de sofismar! 

Se bem que recomende “igual sentimento de piedade e reverência” 

para a Escritura e para a Tradição, a verdade é que esta lhe merece 

mais atenções porque “as próprias Sagradas Escrituras são nela 

[Tradição] cada vez melhor compreendidas” (Constituição Dogmática Dei 

Verbum - § 8). 

Destaque-se a seguinte observação: essas expressões que 

sobrelevam a Tradição em desprezo da Bíblia não são do Concílio de 

Trento, realizado no século XVI, que, como movimento de Contra-

Reforma, objetivou elevar ao máximo o valor da sua principal fonte 

doutrinária. Estas expressões são recentíssimas. São deste último 

Concílio Ecumênico de cujos interesses se destacam os acenos de 

convites aos “irmãos separados” (?!). 

Em favor das Sagradas Escrituras, como depósito de fé, militam 

abundantíssimos argumentos. O catolicismo, porém, se vê em palpos de 

aranha para argumentar em defesa da sua Tradição. 

Sua argumentação, no caso, é tão raquítica que causa compaixão. 

É mais fraca do que o café mais fraquinho. 

Conta-se que foi feito um café muito fraco, mas tão fraquinho que 

não tinha ânimo e nem coragem para sair do bule. 

Os argumentos em que o catolicismo baseia a sua Tradição são 

anêmicos em extremo e pasmam a qualquer pessoa de inteligência 

mediana. 

Dentre eles, vamos considerar o seguinte: 

Antes de Moisés, nada havia escrito. Deus Se revelava lentamente e 

Sua doutrina foi transmitida oralmente. Só muito mais tarde veio a 

Escritura. 

Desde a origem do mundo até Moisés, a primitiva revelação de 

Deus, verbalmente dada aos homens, foi conservada p0r sucessão entre 

os patriarcas e não em escrituras. 

Já se vê, cabilam os teólogos católicos, que o próprio Moisés, ao 

escrever o Gênesis, precisou abeberar-se da Tradição, esse primeiro e 

genuíno canal da Revelação Divina. 

Foi na Tradição que o atual escritor do Pentatêuco colheu informes 

sobre a criação do mundo ex nihilo e a queda do primeiro homem, sobre 

a propagação do gênero humano e sua geral corrupção, sobre o dilúvio, 



os descendentes de Noé e a confusão das línguas, sobre a vocação de 

Abraão e sua empolgante biografia, sobre Isaque e as peripécias dos 

filhos de Jacó, sobre José e a ida dos seus irmãos para o Egito. 

Para o catolicismo, na conformidade da sua argumentação e 

esquecido de que Moisés fora divinamente inspirado e assistido, o 

primeiro livro da Bíblia, o Gênesis, nada mais é do que a Tradição 

estampada em letras de forma. 

O próximo capítulo, todavia, dará cabal refutação a esse arrazoado. 

 

.oOo. 
 
 
 

 

A BÍBLIA 
DESDE OS PRIMÓRDIOS 

 
Todos os acontecimentos relatados em Gênesis se deram séculos 

antes de serem escritos por Moisés, o escritor divinamente inspirado do 

Pentateuco. 

A transmissão oral ou escrita de fatos históricos não se constitui 

em fonte de Revelação Divina! 

Não negamos haver Moisés colhido informes aqui e ali, com uns e 

outros. Mas, a esta simples verificação de fatos históricos atribuir-se 

uma importância de fonte de Revelação é negar ou, pelo menos, 

depreciar a inspiração divina da primeira parte do Velho Testamento. O 

passo é muito grande. É um salto mortal de causar arrepios! 

A simples leitura de Gênesis demonstra que Deus não confiou na 

Tradição Oral. 

Abraão é o primeiro dos patriarcas e vocacionado para formar uma 

grande nação. “De ti farei uma grande nação” (Gênesis 12.2). “Far-te-

ei fecundo extraordinariamente, de ti farei nações, e reis 

procederão de ti” (Gênesis 17.6). Foi ao estabelecer este concerto com 

o patriarca que Deus lhe mudou o nome de Abrão para Abraão, que 

quer dizer pai de muitas nações ou de uma multidão. “Dar-te-ei à tua 

descendência a terra das tuas peregrinações, toda a terra de Canaã, 

em possessão perpétua, e serei o seu Deus” (Gênesis 17.8). 

Da mesma maneira como Deus Se revelara, em circunstâncias 

especiais diretamente a Adão e a Noé, e interferira também diretamente 

em certos episódios, como por ocasião da queda do homem, do dilúvio, 

da confusão das línguas, agora interfere diretamente e vocaciona 



Abraão, estabelecendo um concerto especial, para ser o pai de um povo 

peculiar e santo, de cujo seio sairia o Redentor. 

Isaque é o segundo personagem da estirpe da promessa e tem dois 

filhos: Esaú e Jacó, sendo o terceiro elo nessa corrente de formação do 

povo eleito. 

A Jacó disse o seu pai Isaque, lembrando-se da bênção do Senhor: 

“Levanta-te, vai a Padã-Arã, à casa de Betuel, pai de tua mãe, e 

toma lá por esposa uma das filhas de Labão, irmão de tua mãe. 

Deus Todo-Poderoso te abençoe, e te faça fecundo, e te multiplique 

para que venhas a ser uma multidão de povos; e te dê a bênção de 

Abraão, a ti e à tua descendência contigo, para que possuas a terra 

de tuas peregrinações, concedida por Deus a Abraão” (Gênesis 28.2-

4). 

Acaso não seria suficiente esta tradição oral da promessa e da 

bênção? E uma tradição muito curta, apenas entre Abraão e Jacó, 

mediando somente Isaque! 

O Senhor, porém, não aceita a tradição oral como fonte ou mesmo 

sustento de Sua Revelação e interfere diretamente. E na visão de Betel, 

Jacó ouve do Senhor: “Eu sou o Senhor, Deus de Abraão, teu pai, e 

Deus de Isaque. A terra em que agora estás deitado, Eu ta darei, a ti 

e à tua descendência. A tua descendência será como o pó da terra; 

estender-te-ás para o Ocidente e para o Oriente, para o Norte e para 

o Sul. Em ti e na tua descendência serão abençoadas todas as 

famílias da terra” (Gênesis 28.13-14). 

A mesma promessa é agora repetida diretamente pelo Senhor a 

Jacó e não através de Tradição alguma! Quase com as mesmas palavras 

fora dita ao seu ancestral mais próximo, a Abraão, logo após separar-se 

de Ló (Gênesis 13.14-16). 

E a vida de Jacó é toda pontilhada de interferências diretas de 

Deus! Seu nome também é mudado no incidente de Peniel, quando 

lutou com o anjo até prevalecer e ser abençoado. Passou a chamar-se 

Israel, pois como príncipe lutara com Deus e com os homens. E 

prevalecera! (Gênesis 32.28). 

No futuro, Israel seria o nome do povo eleito do Senhor! 

Dentre os doze filhos de Israel, destaca-se José, que, em 

circunstâncias memoráveis, foi para o Egito (Gênesis 37.41), onde mais 

tarde recebeu seu velho pai e seus irmãos açodados pela fome (Gênesis 

42.50). 

Mesmo para esta viagem, o servo do Senhor esperou a Sua 

manifestação direta. “Eu sou Deus, o Deus de teu pai; não temas 

descer para o Egito, porque lá Eu farei de ti uma grande nação” 

(Gênesis 46.3). 

Deus a repetir a mesma promessa! 



Em 1706 antes de Cristo é que, no Egito, se fixou este povo 

peculiar de Deus, cumprindo-se assim a palavra do Senhor a Abraão 

(Gênesis 15.13). 

Não se pense que era um povo grande em número. Em Gênesis 

46.1-27 são relacionados os nomes dos membros desse pequenino povo 

composto apenas de setenta pessoas. 

Setenta pessoas! Filhos, noras e netos do velho patriarca! 

Nos primeiros 126 anos de sua permanência no Egito, esse povo 

muito prosperou e cresceu. “Os filhos de Israel foram fecundos, e 

aumentaram muito, e se multiplicaram” (Êxodo 1.7). Os setenta se 

multiplicaram em dois milhões! 

Levantando-se, entretanto, uma nova dinastia, mudou-se a  

situação e esse povo vocacionado para uma incumbência especial, 

cativo, passou a sofrer duras peripécias durante mais de um século, 

quando Deus promoveu sua libertação suscitando Moisés. Fala-lhe da 

sarça ardente o Senhor: “Certamente, vi a aflição do Meu povo... 

pois o clamor dos filhos de Israel chegou até Mim” (Êxodo 3.7, 9). 

Irá Deus permitir o retorno na conformidade de Gênesis 15.16. 

Como a  recordar a Sua promessa, o Senhor Se identifica: “Eu sou 

o Deus de teu pai, o Deus de Abraão, o Deus de Isaque e o Deus de 

Jacó” (Êxodo 3,6, 15, 16). E àquele povo que é o Seu, Ele chama: “Meu 

povo” (Êxodo 3.9, 10, 11, 13, 14, 15). É a lembrança da promessa de 

Deus a Moisés! Não mandou Moisés consultar os anciãos sobre ela. 

Mencionou-a diretamente! 

E o argumento da teologia católica em favor de sua Tradição? 

Já está por terra! 

*** 

Prossigamos em nossa consideração, gratos a Deus por Sua 

maravilhosa Revelação contida na Bíblia em nosso benefício. 

Nessa conjuntura da História de Israel, o Senhor suscita em 

Moisés o grande líder para libertar o Seu povo, levando-o à Canaã 

Prometida, a Palestina, o centro geográfico do mundo de então, para, de 

lá, como centro irradiador, difundir a Sua Palavra e fazer cumprir o Seu 

plano salvífico. 

As peripécias da jornada, os desalentos dos tímidos e as 

murmurações dos descontentes não puderam embargar aquela nação 

de contemplar, na maior de todas as epopeias da História, as 

manifestações palpáveis do poder de Deus. 

As pragas do Egito, a libertação memorável do seu cativeiro, a 

passagem espetacular do Mar Vermelho, a abundância de maná, o vôo 

rasante das codornizes, o jorrar abundante de água no deserto de Sim, 

a vitória surpreendente sobre os amalequitas, tudo empolgava os filhos 

de Israel, quando, exatamente no instante do seu sucesso na campanha 



dos amalequitas, pela primeira vez, Deus ordena a Moisés: “ESCREVE 

ISTO PARA MEMÓRIA NUM LIVRO” (Êxodo 17.14). 

Por que o Senhor não confiou na Tradição Oral? 

Se antes, quando se tratava de Sua promessa não confiou na 

Tradição Oral, mas diretamente Ele falou aos patriarcas desde Abraão, 

não seria agora, ao separar o Seu povo, tirando-o do Egito, que iria 

confiar Sua Lei e Sua Revelação à Tradição Oral! 

“ESCREVE ISTO PARA MEMÓRIA NUM LIVRO”!!! 

*** 

Recorde-se a dificuldade imensa que envolvia a arte de escrever 

antes da descoberta da imprensa por Gutenberg em meados do século 

XV. 

Naqueles remotíssimos tempos, o instrumento apto para ensinar e 

legislar era a palavra oral. 

Este veículo do pensamento teve sua ampla aplicação no setor da 

religião. Compulsando-se a História das religiões mais antigas, verifica-

se que elas dependiam de um patrimônio doutrinário transmitido de 

geração a geração por via meramente oral. Em certos sistemas 

religiosos, os fiéis se negaram sempre a escrever alguns dos seus 

preceitos mais caros. 

É de se observar, por exemplo, a fórmula frequentíssima: “Eu 

ouvi...” adotada na primitiva religião chinesa, da qual procedem o 

taoísmo e o confucionismo. 

Chama a atenção para o nosso caso ainda mais a circunstância 

assaz agravante de estar o povo de Israel acampado no deserto, com 

dificuldades humanamente intransponíveis para executar a arte da 

escrita. 

A História das religiões dos homens revela o apreço à Tradição Oral 

por ser esta mais fácil em amoldar-se aos seus caprichos 

circunstanciais. 

São notáveis os inúmeros pontos de contato do catolicismo com 

essas religiões, inclusive o seu apego a esse veículo de transmissão 

doutrinária e depósito dos seus ensinos. 

*** 

Em condições dignas de nota, surgiu a Escritura Santa. 

Anteriormente, Deus Se revelara a pessoas individualmente. A 

Adão e a Eva. A Abraão. A Jacó. Falava-lhes! Interferiu em 

acontecimentos! Mas, quando Se revelou ao Seu povo já separado dos 

egípcios, à coletividade, mandou escrever! 

A marcha triunfante e cheia de percalços continuou. 

Acampou-se o povo ao sopé do Monte de Sinai em circunstâncias 

soleníssimas. “Todo o monte Sinai fumegava, porque o Senhor 

descera sobre ele em fogo; a sua fumaça subiu como fumaça de uma 



fornalha, e todo o monte tremia grandemente” (Êxodo 19.18). 

“Então, falou Deus...” (Êxodo 20.1). Proferiu o Seu Decálogo. 

Apresentou as Suas leis, acerca dos servos, dos homicidas, da 

propriedade, da imoralidade, da idolatria, dos que amaldiçoam os pais 

ou ferem qualquer pessoa, do testemunho falso e das injustiças, do 

descanso e das três festas. Não se limitou Moisés a relatá-las ao seu 

povo (Êxodo 24.3), mas “escreveu todas as palavras do Senhor... 

Erigiu um altar ao pé do monte... Tomou o livro da aliança e o leu 

ao povo; e eles disseram: Tudo o que falou o Senhor faremos e 

obedeceremos” (Êxodo 24.4, 7). 

Note-se: Moisés ouviu. Em seguida, relatou ao povo. E, depois, 

ESCREVEU. E, então, leu ao povo o que havia escrito no livro da 

aliança. 

Por quê? 

É porque o Senhor não queria TRAIÇÃO ORAL alguma! 

A Tradição é traição contra a fidelidade! 

 

.oOo. 
 
 
 

ACABEMOS COM OUTRO 

ARGUMENTO FALSO 
 
Este segundo arrazoado da pretendida defesa da Tradição católica 

é uma repetição do anterior tendo, porém, como cenário outras 

circunstâncias episódicas. 

Tão raquítica é a sua argumentação que a teologia católica muda 

apenas o cenário e a roupagem, enquanto o esqueleto do sofisma 

continua o mesmo. 

A referida teologia, contudo, é traída no seu próprio desespero à 

falta de argumentos. 

Alega que Cristo nunca mandou escrever Seus ensinos e 

mandamentos e nada deixou escrito. Aos Apóstolos apenas determinou 

pregassem pelo mundo como testemunhas dEle e da doutrina por eles 

aceita e proclamada. 

Em endosso desse arrazoado e no objetivo de confundir os menos 

avisados, invoca as seguintes perícopes: 

“À medida que seguirdes, pregai que está próximo o reino dos 

céus” (Mateus 10.7) 

PREGAI! Não mandou escrever!!! 



“Jesus, aproximando-Se, falou-lhes, dizendo: Toda a 

autoridade Me foi dada no céu e na terra. Ide, portanto, fazei 

discípulos de todas as nações, batizando-os em nome do Pai, e do 

Filho, e do Espírito Santo; ensinando-os a guardar todas as cousas 

que vos tenho ordenado. E eis que estou convosco todos os dias até 

à consumação do século” (Mateus 28.18-20). 

ENSINAI! Não mandou escrever!!! 

“E disse-lhes: Ide por todo o mundo e pregai o Evangelho a 

toda criatura” (Marcos 16.15). 

PREGAI!  Não mandou escrever!!! 

*** 

Sinto calafrios de compaixão por ver este pobre argumento tão 

tísico. 

Coitados dos católicos! Com seus teólogos assim ignorantes e de 

consciência encroada! 

Jesus nunca mandou escrever? 

Em Apocalipse encontramos dez oportunidades em que o Senhor 

manda escrever: 1.11, 19; 2.1, 8, 12, 18; 3.1, 7, 14; 21.5. 

“ESCREVE”! É assim com o verbo no imperativo. 

Existem excelentes oculistas e óticas especializadas onde os 

reverendos teólogos podem resolver o seu problema de miopia. A não 

ser que seu germe seja má vontade. Aí a cegueira consciente é 

incurável.  

*** 

Prossegue, todavia, o desenvolvimento da argumentação esdrúxula! 

Os próprios Apóstolos ex professo nunca escreveram como se 

estivessem desincumbindo uma obrigação própria e especial, embora 

houvessem executado a contento a sua missão. Alguns, apenas em 

ocasiões esporádicas ou oportunidades ocasionais consignaram alguma 

coisa por escrito, mas sem a intenção de transmitir por escrito toda a 

Revelação e sim no propósito apenas de inculcar ou explicar alguma 

verdade, ou forçados pelos pedidos dos fiéis ou dos bispos (“sed vel ad 

veritatem aliquam magis inculcandam aut explicandam, vel precibus 

fidelium aut episcoporum compulsi” (J. M. Hervé – De Vera Religione – De 

Ecclesia Christi – De Fontibus Revelationis – 1929 – Paris – pg. 531). 

É mesmo de se tirar o chapéu! 

Precisa-se de muita coragem para se embarcar nesta canoa 

doutrinária de casco tão podre! Tamanha coragem como a disposição de 

se agarrar um leão à unha. Leão vivo! 

Engolfados neste tremedal dogmático, não se percebem os teólogos 

católicos que o seu arrazoado em defesa da Tradição labora contra ela? 

Pois que, se precisaram os Apóstolos escrever para inculcar ou explicar 

a doutrina cristã, está desmerecida a Tradição Oral. 



E, de fato, João dá ênfase ao seu objetivo, escrevendo: “Estes, 

porém, foram registrados para que creiais que Jesus é o Cristo, o 

Filho de Deus, e para que, crendo, tenhais vida em Seu Nome” (João 

20.31). 

Paulo, ao escrever aos coríntios, destaca: “Reconheça ser 

mandamento do Senhor o que vos escrevo” (1ª Coríntios 14.37). E 

aos filipenses: “A mim não me desgosta e é segurança para vós 

outros que eu escreva as mesmas coisas” (Filipenses 3.1). 

Paulo não se aborrece de escrever as mesmas coisas... Por quê? 

Para SEGURANÇA dos fiéis! 

Não se fiava da Tradição nem a curto prazo e nem a curta 

distância. 

Ele havia pregado aos filipenses e, por medida de segurança 

doutrinária, escreveu-lhes. 

*** 

Para não perder a desenvoltura no meio de tanta coincidência, o 

teólogo católico, com ares de muito entendido, invoca o verso 25 do 

capítulo 21 do evangelho segundo João: “Há, porém, ainda muitas 

outras cousas que Jesus fez. Se todas elas fossem relatadas uma 

por uma, creio eu que nem no mundo inteiro caberiam os livros que 

seriam escritos”. 

Até em cartas pastorais os “amantíssimos ordinários” (este é o 

termo com que a legislação romanista designa o bispo diocesano) 

invocam este versículo. 

Quando Deus me despertou para o exame consciencioso da Sua 

Palavra, observei neste passo escriturístico essa informação joanina. 

O escritor sacro, constatei logo, se refere a coisas que Jesus fez, a  

fatos, a prodígios e não a doutrinas. 

Fiquei, porém, mais desapontado ainda quando, confrontando, 

verifiquei o verso 31 do capítulo 20 do mesmo Livro Sagrado, que é o 

bastante, outrossim, para se acabar com a alegria dos teólogos 

católicos, acrobatas do sofisma. “Estes, porém, foram registrados 

para que creiais que Jesus é o Cristo, o Filho de Deus, e para que, 

crendo, tenhais vida em Seu Nome”. 

*** 

Insiste maldosamente o desesperado teólogo. Reconhece de sobejo 

que, destruída a Tradição Oral como fonte de Revelação, adeus 

fantasmagoria católica. E traz à baila os três primeiros versículos do 

capítulo 1º de Lucas: “Visto que muitos houve que empreenderam 

uma narração coordenada dos fatos que entre nós se realizaram, 

conforme nos transmitiram os que desde o princípio foram deles 

testemunhas oculares e ministros da palavra, igualmente a mim me 

pareceu bem, depois de acurada investigação de tudo desde a sua 



origem, dar-te por escrito, excelentíssimo Teófilo, uma exposição 

em ordem”. 

Pronto! Lucas, antes de escrever, obteve informações minuciosas 

de tudo junto às testemunhas presenciais dos fatos sobre os quais se 

dispõe a escrever. 

Pronto! Lucas foi, como Moisés ao escrever Gênesis, abeberar-se na 

Tradição! 

Pronto! O evangelho segundo Lucas é simplesmente produto da 

Tradição, a mais antiga, a mais completa Fonte de Revelação. A própria 

Fonte da Bíblia! 

Declaramos crer inteiramente que Lucas, ao escrever os seus dois 

livros (o evangelho e os Atos dos Apóstolos), está inspirado pelo Espírito 

Santo de Deus. E nestas condições é que ele colheu e selecionou a 

verdade no meio de tantos fatos e comentários  divulgados oralmente e 

por escrito em inúmeros apócrifos. Lucas, divinamente inspirado, foi o 

garimpeiro que separou o ouro puríssimo! 

Pululavam apócrifos! Lucas resolveu descrever ao excelente Teófilo 

os fatos conhecidos por ouvir da tradição oral para que ele tivesse a 

CERTEZA das coisas sobre as quais já estava informado. Deseja Lucas 

que Teófilo e todos os demais se livrassem do risco de serem ludibriados 

pela Tradição Oral. 

“Quem conta um conto aumenta um ponto”, diz o adágio popular. 

Se não fossem as Escrituras não teríamos mais hoje a Revelação 

Divina! 

Porque o catolicismo fundamenta suas doutrinas na Tradição é que 

evolui a sua teologia, surgem novos dogmas e sempre muda. O católico 

de vinte anos passados desconhece o católico atual. Mesmo o de dois 

anos atrás! 

No seu arrazoado, o teólogo da seita papal se lembra somente dos 

três primeiros versículos do capítulo 1º de Lucas. Esquece-se do quarto 

porque, concluindo o pensamento exarado nos versos anteriores, Lucas 

reconhece ser desmoralizada e inconsistente a Tradição como Fonte de 

Revelação. Ele escreveu para se ter certeza! 

“PARA QUE TENHAS PLENA CERTEZA DAS VERDADES EM 

QUE FOSTE INSTRUÍDO”. 

Teófilo já estava informado de tudo por ouvir dizer. A Tradição 

Oral, todavia, não lhe dava certeza alguma. E Lucas, divinamente 

inspirado, resolveu ESCREVER para lhe dar esta certeza. 

Se a Tradição Oral dispõe do valor que lhe atribui o catolicismo, 

por que escrever? 

Lucas escreveu os seus livros na língua grega. No original desta 

perícope, o vocábulo empregado é ASPHALEIA, que quer dizer “certeza, 

segurança, firmeza, solidez”. 



“Ut cognoscas ea quae de Christo edoctus es, esse certissima, 

firmissima et solidissima”, comenta Cornélio em seu Comentário das 

Sagradas Escrituras. Teófilo, o destinatário do livro, já sabia por via oral 

e Lucas lhe escreveu para que o seu conhecimento fosse certíssimo, 

firmíssimo, solidíssimo. Não confiava na Tradição. Logicamente, a 

Tradição não pode ser fonte de Revelação! 

Para um exame do real significado do vocábulo ASPHALEIA é 

interessante notar-se a sua posição significativa em outros textos. Usa-

o Lucas outra vez em Atos 5.23, em que, depois de relatar a prisão dos 

Apóstolos decretada pelo sumo sacerdote e a libertação miraculosa dos 

mesmos, transcreve a explicação dos servidores: “Achamos o cárcere 

fechado com toda a segurança (asphaleia)”. Usa-o Paulo em Filipenses 

3.1: “É segurança (asphaleia) para vós outros”. Não bastava falar. 

Escrevia por medida de segurança. 

Na forma asphales, emprega-o Lucas em Atos 21.34; 22.30; 25.26 

e se encontra também em Hebreus 6.19. 

Na modalidade de verbo, é aplicado por Mateus quando se  refere à 

segurança da guarda do sepulcro de Jesus. “Ordena, pois, que o 

sepulcro seja guardado com segurança (asphalistenai)... Disse-lhes 

Pilatos: Aí tendes uma escolta; ide e guardai (asphalisaste) o 

sepulcro” (Mateus 27.64-65). 

O próprio Lucas, em Atos 16.24, contando a prisão de Paulo e Silas 

em Filipos, outra vez o aplica: “Este [o carcereiro], recebendo tal 

ordem, levou-os para o cárcere interior e lhes prendeu (asphalisato) 

os pés no tronco”. 

Na forma de advérbio, no mesmo relato, Lucas, com ênfase, 

informa: “E, depois de lhes darem muitos açoites, os lançaram no 

cárcere, ordenando ao carcereiro que os guardasse com toda a 

segurança (asphalos)” (v. 23). Ainda Lucas, ao transcrever o sermão de 

Pedro no dia de Pentecostes, aplica-o: “Esteja absolutamente certa 

(asphalos) toda a casa de Israel de que a este Jesus, que vós 

crucificastes, Deus O fez Senhor e Cristo” (Atos 2.36). 

O advérbio asphalos é empregado em Marcos 14.44 ao anotar a 

recomendação do Iscariotes: “Aquele a quem eu beijar, é esse; 

prendei-o e levai-o com segurança”. De todas as observações é 

evidente, é lógico, é patente ressaltar, em consequência, que Lucas 

escreveu o seu evangelho para firmar seguramente a Revelação de 

Jesus Cristo, demonstrando, outrossim, ser muito deficiente e falho o 

conhecimento através de ouvir dizer. 

*** 

De quantos livros se compõe o Novo Testamento? 

Vinte e sete! 



E destes, com certeza, treze foram escritos pelo Apóstolo Paulo. E 

cinco pelo Apóstolo João. 

Por João, o Apóstolo amado de Jesus, chamado a testificar dEle, 

porquanto com Ele estivera desde o princípio (João 15.27), que, no final 

do quarto evangelho, disse, referindo-se aos sinais de Jesus: “Estes, 

porém, foram escritos  para que creiais que Jesus é o Cristo, o 

Filho de Deus, e para que, crendo, tenhais vida em Seu Nome” 

(20.31). 

Pelo apóstolo João que, na sua Primeira Epístola destinada aos já 

conhecedores do Evangelho, de sua lavra, dirigida às mesmas igrejas, 

porquanto a simples leitura de ambos os documentos demonstra ser 

esta Primeira Epístola um suplemento daquele, declara: “O que era 

desde o princípio, o que temos ouvido, o que temos visto com os 

nossos próprios olhos, o que contemplamos, e as nossas mãos 

apalparam, com respeito ao Verbo da vida... O que temos visto e 

ouvido anunciamos também a vós outros, para que vós, igualmente, 

mantenhais comunhão conosco. Ora, a nossa comunhão é com o 

Pai e com Seu Filho, Jesus Cristo. ESTAS COISAS, POIS, VOS 

ESCREVEMOS PARA QUE A NOSSA ALEGRIA SEJA COMPLETA” (1ª 

João 1.1, 3, 4). João, testemunha ocular! Observe-se a sua insistência 

em destacar esta particularidade notável: o que ouviu, o que viu com os 

seus olhos, o que contemplou e as suas mãos tocaram... Todo este 

martelar contra qualquer pretensa Tradição apenas no primeiro verso 

do primeiro capítulo da sua Primeira Carta. E, a seguir, após um 

parênteses no verso 2, torna a insistir: “O que temos visto e 

ouvido...” Tudo o que ele escreveu foi presenciado e ouvido por ele! Não 

foi colher dados e informações com ninguém! 

Dos vinte e sete livros do Novo Testamento, cinco procedem da 

pena divinamente inspirada do Apóstolo João. 

Do Apóstolo João que leva a morder o pó da inutilidade o 

arrazoado balofo do catolicismo em prol de uma Tradição Oral como 

regra de fé mais importante do que a Bíblia, por ser-lhe anterior e sua 

própria fonte. 

Do Apóstolo João que, ao encerrar o seu livro apocalíptico, 

escangalha com a presunção católica porque estampa, por escrito, esta 

advertência de Jesus Cristo: “EU, A TODO AQUELE QUE OUVE AS 

PALAVRAS DA PROFECIA DESTE LIVRO, TESTIFICO: SE ALGUÉM 

LHES FIZER QUALQUER ACRÉSCIMO, DEUS LHE ACRESCENTARÁ 

OS FLAGELOS ESCRITOS NESTE LIVRO; E, SE ALGUÉM TIRAR 

QUALQUER COISA DAS PALAVRAS DO LIVRO DESTA PROFECIA, 

DEUS TIRARÁ A SUA PARTE DA ÁRVORE DA VIDA, DA CIDADE 

SANTA E DAS COISAS QUE SE ACHAM ESCRITAS NESTE LIVRO” 

(Apocalipse 22.18-19). 



 

.oOo. 
 

 

 

ENFIM, 
O ÚLTIMO SOFISMA... 

 

Se os dois argumentos expandidos pela dogmática católica em 

abono da sua Tradição são caquéticos, o terceiro e último é o acervo de 

todas as nuances da malícia. É um sofismo sintomático da mais 

deslavada irresponsabilidade. 

Firmada no carunchado segundo argumento, alega que, por não 

haver Cristo e nem os Seus discípulos, escrito ou mandado escrever (?!), 

isso mesmo demonstra a existência de muitas doutrinas transmitidas 

apenas oralmente, as quais devem ser aceitas como reveladas. 

Ora, vejam só! Nem de leve o catolicismo irá encontrar nas 

palavras de Jesus alguma coisa que lhe possa endossar a presunção. 

Aliás, bem ao contrário, porquanto Jesus foi severo no combate à 

Tradição. “Invalidastes a palavra de Deus, por causa da vossa 

tradição” (Mateus 15.6), recriminava Ele aos fariseus. E nessa única 

vez que o Senhor fala sobre a Tradição, vergastando-a, lembra: “E em 

vão Me adoram, ensinando doutrinas que são preceitos de homens” 

(Mateus 15.9). 

Desesperada por não encontrar nada nos evangelhos que lhe 

pudesse, ao menos de longe, fornecer arremedo de argumento, no 

intuito de corroborar o seu raciocínio, a dogmática católica apresenta 

esta passagem bíblica extraída de Paulo: “Assim, pois, irmãos, 

permanecei firmes e guardai as tradições que vos foram ensinadas, 

seja por palavra, seja por epístola nossa” (2ª Tessalonicenses 2.15). 

Os Apóstolos, conclui, não nos transmitiram tudo por escrito; uma 

grande parte do seu ensino foi oralmente que nos chegou pela Tradição 

através dos séculos. 

Ao objetivo católico nesta Escritura saltam à vista os embargos. 

O significado do vocábulo “tradições” neste texto não é sinônimo 

da Tradição no conceito católico. Lá no original grego, o termo é 

paradoseis, que tem o significado de “doutrina” ou “ensinamentos” para 

o caso. Paradoseis é o conjunto das doutrinas ou o depósito exposto por 

Paulo aos fiéis. Este depósito ele não o recebeu de nenhum dos Doze e 

de ninguém, mas diretamente de Jesus Cristo (Gálatas 1.9, 11-12). 

Paulo, portanto, depois de prevenir os tessalonicenses contra os 

deturpadores do Evangelho, inculca-lhes a necessidade de se manterem 



firmes nas doutrinas por ele ensinadas através também das suas 

pregações. 

Ainda mais. O próprio texto ressalta a sintonia entre a pregação e a 

escrita das doutrinas ensinadas pelo mesmo Apóstolo. De maneira 

alguma ele sugere apoio a ensinamentos alheios ou diversos das 

Escrituras. 

É de se levar em conta, outrossim, que esta Segunda Carta aos 

Tessalonicenses é o segundo documento de Paulo, escrito logo após a 

Primeira Carta aos mesmos destinatários, datada do ano 50 ou 51. É 

evidente, pois, que, no afã de preveni-los da “operação do erro” (2ª 

Tessalonicenses 2.11), o Apóstolo se reporte às doutrinas que oralmente 

ele havia ensinado quando de sua atribulada estada em Tessalônica 

porque “os judeus, porém, movidos de inveja, trazendo consigo 

alguns homens maus dentre a malandragem, ajuntando a turba, 

alvoroçaram a  cidade” (Atos 17.5). 

Seu curto ministério nesta localidade, porém, permitiu-lhe 

disputar numa sinagoga dos judeus “acerca das Escrituras”, pelo que 

alguns deles creram e se organizaram em igreja (Atos 17.1-4; 1ª e 2ª 

Tessalonicenses 1.1). 

Ao se referir Paulo aos seus ensinamentos por palavra não quer 

isto dizer que se constituíam eles em ensinamentos diferentes dos 

escritos em suas cartas. Tanto assim que, desejando prevenir os crentes 

contra as investidas de Satanás, adverte energicamente: “Caso alguém 

não preste obediência à nossa palavra dada por esta epístola, notai-

o; nem vos associeis com ele, para que fique envergonhado” (2ª 

Tessalonicenses 3.14). 

Dos seus treze documentos, as duas pequenas Cartas à Igreja em 

Tessalônica são os dois primeiros. Evidentemente que, ao se referir às 

doutrinas que por palavra havia ensinado lá, não demonstra ser a 

Tradição Oral uma Fonte de Revelação, como querem os teólogos 

católicos. 

Acresce outra observação de máximo destaque. É que Paulo, como 

Apóstolo, era órgão oficial, divinamente inspirado, da Revelação Divina 

que durou até a morte de João, o Apóstolo. Por conseguinte, e não 

implicando isto que sua pregação oral era diversa de sua pregação nas 

epístolas, pelo fato de ser a pregação de Paulo instrumento da 

Revelação Divina aos homens, não se há de concluir que outros gozem 

desta mesma missão e sua palavra também seja inspirada e até quando 

expõem doutrinas contrárias às Escrituras. 

O catolicismo aprecia sobremaneira retirar um versículo do seu 

contexto e encaixá-lo a muque no cenário das suas heresias. E, como 

sempre, desta vez também falhou o seu arrazoado. 



Insiste, porém, a dogmática católica e, no apogeu de seus 

estertores, vai buscar outro texto escriturístico no anseio de coonestar a 

sua Tradição. E arroga, como defesa desta sua falida fonte de doutrinas, 

as recomendações de Paulo a Timóteo: “Sei em quem tenho crido e 

estou certo de que Ele é poderoso para guardar o meu depósito até 

aquele Dia. Mantém o padrão das sãs palavras que de mim ouviste 

com fé e com o amor que está em Cristo Jesus. Guarda o bom 

depósito, mediante o Espírito Santo que habita em nós” (2ª Timóteo 

1.12-14). 

Nesta perícope encontramos duas vezes mencionado o vocábulo 

“depósito”. A primeira vez no versículo 12, onde significa a confiança 

do Apóstolo em Deus, que não falta em Suas promessas. Todos os seus 

trabalhos, todos os seus sofrimentos, culminados agora em sua prisão 

em Roma nas vésperas da sua morte, se constituíram num riquíssimo 

depósito entregue nas mãos do Senhor, como num maravilhoso 

relicário, de onde esplenderiam todos os seus galardões, como de uma 

fonte inexaurível. A segunda, no verso 14. Para qualquer leitor 

desprovido de preconceitos, esta passagem bíblica no panorama das 

relações de Paulo com Timóteo salienta o cuidado especialíssimo do 

Apóstolo em preservar o “depósito” (paratheke) isento de macular-se 

com as fábulas e doutrinas vãs. 

O Apóstolo teve de enfrentar aguerridas lutas contra os “falsos 

irmãos” (Gálatas 2.4), os judaizantes que perturbavam os crentes com 

palavras e transtornavam as suas almas (Atos 15.24) porque 

deturpavam a pureza do Evangelho, imiscuindo-lhe doutrinas espúrias. 

Além, pois, de missionário entre os gentios, Paulo teve de sustentar esta 

batalha imensa para o que contou com a cooperação pronta e eficaz de 

Timóteo, do qual “davam bom testemunho os irmãos” (Atos 16.2). 

O vocábulo grego paratheke empregado por Paulo é de alta 

significação por ser, no seu tempo, um termo técnico da linguagem 

jurídica entre os gregos, romanos e judeus. Paratheke (“depósito”) 

indicava um tesouro valioso confiado pelo seu proprietário à guarda de 

um amigo de irrestrita confiança, que se obrigava a guardá-lo e a 

restituí-lo, não lhe sendo lícito, ainda, utilizar-se dele em proveito 

pessoal ou na conformidade do seu bel-prazer. Severas penas, 

outrossim, se impunham aos que violassem as normas da absoluta 

fidelidade exigidas nesse caso do paratheke ou “depósito”. 

Pois bem! Paulo, escrevendo ao seu caríssimo Timóteo, exorta-o à 

fidelidade na guarda deste paratheke divino, que é a doutrina do 

Evangelho, não permitindo, em hipótese alguma, que fosse eivada de 

retoques, desvios ou fábulas. 



Certa ocasião, quando foi à Macedônia, Timóteo permaneceu em 

Éfeso para advertir alguns “que não ensinem outra doutrina, nem se 

ocupem com fábulas e genealogias sem fim” (1ª Timóteo 1.3-4). 

Além de preservar o “bom depósito” ou paratheke, nesta 

emergência, competia a Timóteo a habilidade de selecionar homens 

capazes e firmes na fé, aptos para ensinar. 

“Aplica-te à leitura, à exortação, ao ensino... Tem cuidado de ti 

mesmo e da doutrina... Ó Timóteo, guarda o que te foi confiado, 

evitando os falatórios inúteis e profanos e as contradições do saber, 

como falsamente lhe chamam, pois alguns, professando-o, se 

desviaram da fé... Guarda o bom depósito, mediante o Espírito 

Santo que habita em nós” (1ª Timóteo 4.13, 16, 20-21; 2ª Timóteo 

1.14). 

Lembra a Timóteo em sua Primeira Carta de que “nos últimos 

tempos, alguns apostatarão da fé, por obedecerem a espíritos 

enganadores e a ensinos de demônios” (4.1); suplica-lhe que  rejeite 

“as fábulas profanas e de velhas caducas” (4.7); recomenda-lhe que 

persistisse em ler (4.13) e na Segunda Carta assemelha a Janes e a 

Jambres, que resistiram a Moisés, os que resistem à verdade, sendo 

“homens de todo corrompidos na mente, réprobos quanto à fé” (3.8) 

e agora, nas vésperas de sua morte em Roma, de onde remetera esta 

Carta a Timóteo, concita-o: “Tu, porém, permanece naquilo que 

aprendeste e de que foste inteirado, sabendo de quem o aprendeste 

e que, desde a infância, sabes as sagradas letras, que podem tornar-

te sábio para a salvação pela fé em Cristo Jesus. Toda a Escritura é 

inspirada por Deus e útil para o ensino, para a repreensão, para a 

correção, para a educação na justiça, a fim de que o homem de 

Deus seja perfeito e perfeitamente habilitado para toda boa obra” 

(3.14-17). 

Todas estas recomendações de Paulo visavam exatamente 

preservar a pureza do Evangelho, a genuinidade da doutrina, a 

fidelidade da guarda do “bom depósito”, do paratheke, contra a 

intromissão de ensinamentos espúrios por parte dos judaizantes 

insubordinados e impostores, bem como de outros inovadores e 

corruptores. 

Os textos que a dogmática católica arrola em defesa de sua 

Tradição militam desfavoráveis à sua pretensão de corromper a limpidez 

do “bom depósito” ou paratheke. Incorre ela, outrossim, em anátema, 

consoante advertência do mesmo Apóstolo aos falsos irmãos, quando 

escreveu aos gálatas: “Se alguém vos prega evangelho que vá além 

daquele que recebestes, seja anátema” (Gálatas 1.9). 

Nem em nome de uma outra pretensa e utópica fonte de revelação 

extra-bíblica pode-se acrescentar ou retirar nada às Sagradas 



Escrituras a menos que se queira incorrer no desagrado do Senhor 

como acontece à dogmática católica, pervertedora da Revelação Divina. 

É de se pasmar que quase toda a teologia clerical esteja lastreada 

sobre essa base de areia movediça. É um castelo de cartas que, com um 

sopro, se derruba, mas vem, através dos séculos, se constituindo na 

arma mais eficaz do inferno para desviar as almas de Jesus Cristo, o 

nosso único e todo-suficiente Salvador. 

 

.oOo. 
 
 
 

TRADIÇÃO 
E FARISAÍSMO 

 

O nosso bendito Senhor em muitas circunstâncias enfrentou o ódio 

e as ciladas dos fariseus mancomunados com os doutores da Lei. 

Ao lado dos saduceus, constituíram-se eles numa das principais 

tendências judaicas. É verdade que era um partido não muito antigo. 

Surgiu ao tempo de Antíoco, cerca de 170 a. C., quando houve tentativa 

de se introduzir entre os judeus a fé helênica com os costumes idólatras 

dos pagãos e, em consequência, a própria destruição das Escrituras. 

Esse monarca sacrílego penetrara no lugar santo e confiscara o 

tesouro do Templo, interditara a circuncisão, a celebração do sábado, os 

sacrifícios e, enfim, todas as formas do culto judaico. No cúmulo de sua 

ânsia helenizante, Antíoco edificara no Templo um altar consagrado a 

Júpiter. 

Intrépida reação nacional-religiosa surgiu da parte de homens 

piedosos, os denominados fariseus, enfrentando mesmo personagens 

influentes do sacerdócio araônico, incluindo-se o sumo sacerdote Jason 

e Menelau, o pontífice usurpador, conluiados com os helenizantes. 

Superada a fase das violências e salvaguardada a integridade das 

Escrituras, o Torah, cercados de admiração pelo seu heroísmo, 

compuseram-se os fariseus em elite religiosa da nação judaica e, 

lentamente, deixaram-se dominar pela própria vaidade de suas 

façanhas. 

E o mesmo grupo que derramara sangue generoso em defesa das 

Escrituras, livrando o povo judeu de corromper-se com as incursões 

idólatras do helenismo, passou a admitir a Tradição não apenas em 

matérias de costume, mas também em doutrina. 



Corromperam-se tanto os fariseus que sobrepuseram a Tradição às 

Escrituras. Não admitiam a possibilidade de se entender estas fora das 

dimensões daquela. 

Ao contrário dos saduceus (e nisto é que mais se distinguiam) os 

fariseus aceitavam a Tradição Oral como intérprete da Lei e, quando 

necessário (?), seu complemento (Flávio Josefo – Guerra Judaica – XIII, 

x, 6). 

*** 

Qual a verdadeira norma fundamental ou regra referencial do 

judaísmo? Qual o inapelável e supremo estatuto a reger a nação 

escolhida? 

Os fariseus, em vez de aceitarem unicamente a Lei Escrita 

consignada por Moisés, apregoavam ser ela apenas uma parte, e nem 

sequer a principal, do estatuto nacional-religioso, pois, com ela, e mais 

ampla que ela, existia a Lei Oral, constituída pelos inumeráveis 

preceitos da Tradição. 

A fabulosa mistura de crenças, costumes tradicionais, normas 

rituais e preceitos práticos de uma casuística intrincada, quase já não 

tinha verdadeira ligação com a Lei Escrita, a Torah. Tentavam os 

fariseus descobrir muitas ligações, falsificando interpretações e 

sobrepondo ao texto das Escrituras uma exegese arbitrária. E, ainda 

quando não lançavam mão deste método, recorriam ao seu princípio 

fundamental, de que Deus no Sinai tinha dado a Moisés a Lei Escrita, 

compreendendo apenas 613 preceitos e, além disso a “Lei Oral”, muito 

mais ampla e não menos obrigatória. 

*** 

Fixe-se essa verificação para, em páginas seguintes, se ver 

comprovada a ligação íntima entre o catolicismo e os farisaísmo. 

*** 

Em decorrência deste desapreço às Sagradas Escrituras, sobreveio 

a tese da salvação pelas obras da lei, que se tornou no dogma essencial 

do farisaísmo. 

Os fariseus, intérpretes peritos da Lei de Moisés, à luz de imensa 

tradição, exigiam o cumprimento de muitas regras rituais e ensinavam 

ao povo muitas práticas dos seus antepassados, alheias à própria Lei 

Mosaica, prometendo a graça divina somente àqueles que lhes 

obedeciam. 

Jesus Cristo atacou frontalmente essas aberrações dos fariseus, 

advertindo mesmo os Seus discípulos que se acautelassem do seu 

“fermento” (Mateus 16.6). 

Afastaram-se tanto das Sagradas Escrituras, ensinando suas 

doutrinas tradicionais, que tornaram inócuos os seus louvores ao 

Senhor. E Jesus, chamando-os de hipócritas, lembra-lhes que, por 



causa da Tradição, invalidaram o mandamento de Deus (Mateus 15.1-

20; Marcos 7.1-23). “E, assim invalidastes a palavra de Deus, por 

causa da vossa tradição. Hipócritas! Bem profetizou Isaías a vosso 

respeito, dizendo: Este povo honra-Me com os lábios, mas o seu 

coração está longe de Mim. E em vão Me adoram, ensinando 

doutrinas que são preceitos de homens” (Mateus 15.6-9). 

No capítulo 23 do evangelho segundo Mateus encontramos 

seríssimas vergastadas de Jesus contra essa “raça de víboras”. Na 

oportunidade da conspiração contra a Sua vida, por isso, eles 

assumiram um papel preponderante. 

Consumada a redenção objetiva da Humanidade, o Evangelho da 

Graça começou a alastrar-se atingindo pecadores de todas as condições 

sociais e religiosas. Os fariseus também! 

 Mas estes “da seita dos fariseus que haviam crido” (Atos 15.5) 

carregaram consigo suas tendências farisaicas. Saíram do farisaísmo, 

mas o farisaísmo não saíra deles. 

Se defendiam anteriormente o cumprimento da Lei como condição 

absolutamente necessária para “se merecer” o beneplácito divino, agora, 

entre os crentes, estabeleceram um movimento denominado de 

“judaizante” ou “legalista” porque, mesmo no seio do Cristianismo, 

pretendiam exigir que, para a salvação (Atos 15.1), fossem os gentios 

circuncidados e “observassem a lei de Moisés” (Atos 15.5) como 

condição sine qua non. Era o desvirtuamento total da “verdade do 

Evangelho” (Gálatas 2.14), que consistia em ser o homem justificado 

não pelas obras da Lei, mas somente pela fé em Jesus Cristo (Gálatas 

2.6), em conformidade, outrossim, com a Carta de Paulo aos Efésios. 

“Porque pela graça sois salvos, mediante a fé; e isto não vem de 

vós; é dom de Deus; não de obras, para que ninguém se glorie” (2.8-

9). 

De propósito, mencionamos Paulo, o impertérrito lutador contra a 

insidiosa heresia dos fariseus-cristãos, que o consideravam apóstolo de 

segunda categoria por não haver feito parte do grupo dos discípulos de 

Jesus, enquanto viveu na terra. 

Abriu-se em todos os sentidos a linha de frente nesta epopéia de 

Paulo para salvaguardar o Evangelho da Graça: Antioquia, Roma, 

Galácia, Éfeso. E, em resultado dessa luta, divinamente inspirado, o 

Apóstolo produziu a metade dos Livros Neo-Testamentários, o 

maravilhoso relicário engastado no conjunto da Revelação Divina. 

 

.oOo. 
 

 
 



ONDE SE FINCAM 

AS RAÍZES DA PATRÍSTICA 
 
Antes de desenvolvermos este capítulo, desejamos ressaltar os três 

fatores que geraram o catolicismo: o pensamento grego, o direito 

romano e o farisaísmo. 

O pensamento grego entrou em sua estrutura doutrinária como 

seu sistematizador e justificador dos pressupostos metafísicos dos seus 

dogmas. Aliás, a escolástica, que embasa a sua teologia, nada mais é do 

que a filosofia aristotélica caiada com a nomenclatura tomista. 

O direito romano passou para o catolicismo como o sistematizador 

do seu organismo social ou eclesiástico, absolutamente contrário da 

organização eclesiástica neo-testamentária. Esse direito mantém ainda 

hoje e manterá sempre o ritmo da revivescência das ideias e 

sentimentos do Imperialismo Romano na estrutura sócio-eclesiástica do 

catolicismo. 

Do farisaísmo recebeu o conceito da Tradição como Fonte da 

Revelação e a petulante tese da salvação pelas obras da Lei acrescidas 

como imprescindíveis ao lado da fé. Como resultado dessa tese, o 

catolicismo exige a presença de um sacerdócio sacrificial promotor de 

uma infinidade de ritos, como herança do sacerdócio araônico. Esta 

identidade referente a um sacerdócio sacrificial entre o catolicismo e o 

judaísmo é muito estreita e a teologia católica aplica aos seus 

sacerdotes muitas passagens da Escritura referentes ao sacerdócio 

levítico, como por exemplo esta: “Todo sumo sacerdote, sendo 

tomado dentre os homens, é constituído nas coisas concernentes a 

Deus, a favor dos homens, para oferecer tanto dons como 

sacrifícios pelos pecados” (Hebreus 5.1). 

*** 

No primeiro século do Cristianismo, em Alexandria, onde se 

estabelecera grande colônia de judeus, mimoseados com a versão da 

Bíblia em grego, chamada dos Setenta, o filósofo Filo intentava 

harmonizar o judaísmo com as locubrações da filosofia grega. Os 

“judaizantes” ou “legalistas”, isto é, os da seita judeu-cristã, que 

incluíam as obras da Lei no plano da salvação além da fé nos méritos 

remitivos de Jesus Cristo, descambaram para as especulações 

teológicas, ao aceitarem a ideia de Filo, aplicando-a, porém, no objetivo 

de um sincretismo cristão-judeu-pagão. 

Situada na foz do Rio Nilo, Alexandria gozava de invejável posição 

geográfica para o comércio e para a difusão de idéias entre o Oriente e o 

Ocidente. Metrópole intelectual, possuía a maior biblioteca do mundo 

contemporâneo, além de muitas outras de menor porte e diversos 



museus. Os Ptolomeus atraíram para ela gramáticos, filósofos, literatos 

e artistas de todo gênero. Alexandria, transformada em capital do reino 

do Egito, tornou-se no mais brilhante foco de letras, ciência, artes e 

alardeava o seu intelectualismo projetado através de Euclides, Hiparco, 

Herófilo, Apolônio de Perga, Erasistrado, Aristarco, Nicômaco e 

Eratóstenes. 

*** 

Colocados nesse estranho ambiente e contagiados por tantos 

espíritos empavonados, os judeus mais teóricos se entusiasmaram pelo 

estudo da filosofia e das ciências helênicas. A influência estrangeira foi-

lhes assaz poderosa, a tal ponto que, em pouco tempo, muitos desses 

israelitas imigrados não compreendiam mais a língua hebraica, 

motivando essa circunstância a tradução das Sagradas Escrituras para 

o grego. Neste clima, não obstante conservarem sua fé monoteísta, 

insensivelmente, foram motivados a confrontar a sua religião com a dos 

gregos, originando-se então a escola judaica de Alexandria. 

Entre os judeus do fim do século III ao começo do I, antes de nossa 

era, surgiram historiadores que relatavam os episódios da História de 

sua nação ao sabor de Tucídides e dos poetas imitadores de Ésquio, 

Sófocles e outros gregos. Alexandre Polistor, talvez de origem israelita, 

cuja vida abrangeu as duas extremidades dos dois derradeiros séculos 

da era anterior à nossa, em sua obras sobre os judeus menciona quatro 

historiadores judeu-alexandrinos: Eupolêmio, Artapan, Demétrio e 

Aristeu.  

Um certo Filo, homônimo do filósofo, escreveu um poema sobre 

Jerusalém. Ezequiel compôs tragédias bíblicas, das quais uma se 

intitulou “Êxodo dos Hebreus” ou “Saída do Egito”. Um samaritano 

chamado Teodoto celebrou em versos gregos a glória de Siquém, que ele 

cognominou de “cidade santa” no seu poema sobre os judeus. 

A filosofia grega, porém, foi o que mais vivamente impressionou a 

atenção dos intelectuais judeus. Estes, iniciados nas doutrinas de 

Platão e Aristóteles, nela descobriram, com um profundo sentimento de 

surpresa, ensinamentos mui semelhantes aos dos Livros Santos. E 

concluíram: os filósofos gregos foram buscar nos livros de Moisés as 

verdades mais admiráveis dos seus escritos. 

Convencidos de que os homens imersos no politeísmo e na 

idolatria não tinham condições próprias para descobrir o que é bom e  

verdadeiro, persuadidos, outrossim, que os descendentes de Jacó eram 

os únicos possuidores das grandes doutrinas religiosas e morais, 

concluíram que a filosofia grega viera da Palestina e que Platão, muito 

viajado, não era senão Moisés falando grego. 



Esta teoria sobre a origem mosaica da filosofia grega acendeu 

enorme entusiasmo entre os israelitas-alexandrinos e os conduziu a se 

utilizarem, nas explicações das Escrituras, do método Alegórico. 

Acho ridículo o adjetivo “modernista” atribuído aos balofos 

exegetas do século passado. E mais ridículo e pejorativo ainda o de 

“neo-modernista” emplacado nas teorias de Karl Barth e Cia. Ltda.  

Não imaginaram eles que de modernismo ou de neo-modernismo 

só têm o letreiro porque as origens da sua fantasmagórica exegese se 

fincam na escola judaica de Alexandria. 

Nessa escola, quando não era fácil concordar os ensinamentos das 

Escrituras com os dos filósofos gregos, no intuito de estabelecer uma 

harmonia desejada, sacrificavam o sentido literal dos Livros Sacros que 

embargava essa conciliação e forçavam uma exegese ultra-alegórica 

com estofo relativista. Em Aristóbulo e Filo, por exemplo, encontramos 

abundância fartíssima de exemplos do emprego desse processo 

exegético. 

Aristóbulo esforçou-se por demonstrar serem os livros de Moisés, 

anteriores aos dos poetas e filósofos da Grécia, o veio de onde estes 

últimos auriram os seus mais belos e mais profundos pensamentos. 

Filo, contemporâneo de Jesus e cujo valor o faz o mais célebre 

judeu-alexandrino, sustentou as mesmas ideias e nenhum outro como 

ele tentou conciliar as doutrinas platônicas com as da Escritura, 

mesmo acatando a sua divina inspiração. Ninguém mais do que ele 

usou e abusou do método alegórico, culminando nas raias do 

relativismo, característico dos barthianos, os atuais neo-modernistas. 

Formulou regras. Aplicou-as. 

O seu tratado sobre “A Criação do Mundo Segundo Moisés” não é 

mais do que um comentário alegórico do primeiro capítulo de Gênesis, 

prosseguido em seus dois tratados sobre “As Alegorias da Lei”. Nestas 

obras, as suas interpretações são forçadas e pouco sérias. 

Há hoje em dia muitos ecumenistas – por que não dizer 

“ecumeníacos”? – por esnobismo. Arrotam ecumenismo para “esnobar”. 

São uns balofos! Querem prestígio. E a moda é ecumenismo. Então... E 

os pernósticos intelectuais (?) ecumenistas estão cercados de fãs... 

É oportuna a lembrança de que sempre o ecumenismo ou 

sincretismo religioso está de mãos dadas com a leviandade em se tratar 

a Palavra de Deus. Exegese relativista e ecumenismo acompadraram-se 

desde sempre. 

Aconteceu a Filo enorme reputação entre os judeus e os cristãos. 

Jerônimo, por exemplo, (De vir. illustr., 11, t. XXIII) dá-lhe um lugar 

entre os escritores eclesiásticos. “O sistema alegórico de Filo absorve, 

como um imenso reservatório todos os pequenos regatos da exegese 

bíblica em Alexandria, para escoar suas águas nos rios e nas caudais 



de mil braços na interpretação judaica e cristã das Sagradas 

Escrituras” (C. Siegfried, Philo von Alexandria als Ausleger des alten 

Testaments, in 8º, Viena, 1875, pg. 27). 

Filo, todavia, não foi original. Intelectuais anteriores precederam-

no na aplicação do alegorismo mais de quatro séculos antes. Os 

filósofos gregos haviam começado a reduzir os seus episódios religiosos 

ou mitos a simples alegorias no intuito de fornecer uma explicação mais 

racional e impedir o povo de se prevalecer dos exemplos escandalosos 

dos deuses. Teogênio de Régio, Heráclito e Metrodoro de Lampsaca 

procuraram interpretações psico-alegóricas nas lendas da mitologia 

grega. Os estóicos Zenão, Clenato e Crisipo adotaram o mesmo processo 

de desmitização, apesar dos protestos de Platão e de Sócrates. Em 

Alexandria, a mitologia egípcia sujeitou-se às mesmas experiências. 

Os próprios judeus não escaparam! O anseio de imitar este 

processo de interpretação atingiu os judeus helenistas, desejosos de 

que o mundo grego aceitasse os ensinamentos da Bíblia. 

*** 

“Nihil sub sole novum”! Não há nada de novo debaixo do sol! Há 

Sociedades Bíblicas por aí que se mancomunaram com a hierarquia 

católica para produzirem um Novo Testamento ecumênico. Quero crer 

na honestidade de propósitos dos dirigentes destas Sociedades. Mas, 

que são ingênuos, lá isso são. E a ingenuidade neles está elevada à 

milésima potência!!! 

*** 

Sem o intento de assemelhar as narrativas bíblicas aos mitos 

gregos, esforçavam-se eles por interpretá-las como alegorias científicas 

ou morais. Assim, Aristóbulo alegoriza, na conformidade do gosto de 

Ptolomeu IV, os antropomorfismos do Pentateuco e Aristeu faz remontar 

a Moisés os próprios princípios do Alegorismo. 

Ao tempo do surgimento do Cristianismo, em Alexandria os 

exegetas de sua escola judaica eram todos além de alegóricos. 

“Interpretavam a Lei Mosaica alegoricamente, persuadidos que as suas 

palavras não se constituíam senão em sinais ou símbolos das verdades 

ocultas. Além disso, possuíam escritos de antigos sábios, fundadores da 

sua seita, que lhes deixaram muitos monumentos de sabedoria 

alegórica que adotavam como modelos... Toda a Lei lhes parecia como 

um ser orgânico que tinha por corpo o sentido literal, mas por alma, um 

sentido oculto” (Filo, “De Vita Contemplativa”, 3, t. II, Cf. Karppe, “Étude 

sus les origines et la nature de Zohar”, Paris, 1901, pág. 15-17). 

Filo, com o seu apreço aos filósofos helênicos e o seu desejo de 

fazer com que fossem, quais tesouros de perfeita sabedoria, aceitos os 

Escritos Bíblicos, utilizou-se, em conta de recurso imprescindível, do 

alegorismo, transposto do domínio do helenismo o seu método de 



exegese para o campo das Escrituras. Se bem que não haja sido ele o 

primeiro a se servir do alegorismo para explicar os Livros Sacros, é 

mister reconhecer-se que antes não se havia aplicado esse método de 

modo sistemático. 

Em verdade, Filo não negligenciou o sentido literal do texto sacro. 

Aceitando-o como um corpo, cuja alma é o sentido alegórico, tratava-o 

como secundário e unicamente destinado aos incapazes de se elevarem 

a uma sabedoria superior. 

“Assegurados de que o texto das leis simboliza realidades 

inteligíveis, aplicam-nas com grande cuidado a essas realidades e não 

fazem mais caso da letra. Reprovo o julgamento antecipado; é preciso, 

com efeito, cuidar de um e de outro, procurar com grande zelo as coisas 

invisíveis e conservar como um precioso tesouro o elemento visível... É 

necessário assemelhar a letra ao corpo e o sentido alegórico à alma. Da 

mesma maneira que se deve cuidar do corpo, por ser o habitáculo da 

alma, assim se deve cuidar da letra” (Filo, “De Migratione Abrahae”, 16, 

t. I, págs. 450-451). 

“A letra das Escrituras Sagradas se assemelha à sombra dos 

corpos e o sentido misterioso nelas colhido é a verdadeira realidade” 

(Filo, “De Confusione Linguae”, 38, t. I, pág. 344). 

Desejava Filo retirar o conceito antropomórfico do texto sacro. A 

esse respeito, alegava: “Em favor da própria interpretação, é preciso 

buscar-se o espírito na própria letra” (Filo, “De Somniis”, 16, t. I, págs. 

635-636). A Letra, assim relegada a último plano, permite Filo 

alegorizar com toda a liberdade. Recusa mesmo entender literalmente 

os seis dias da Criação (“Leg. Alleg.”, I, 2, t. I, pg. 44), o relato da 

formação de Eva (ibidem, II, 7, t. I, pg. 70), o paraíso terrestre (De 

mund., opif. 54, t. I, pg. 37), a tentação de  Eva (ibidem, 56, t. I, pg. 38). 

Abraão recebeu a ordem de sair do seu país, da sua parentela 

(Gênesis 12.1-3). Do ponto de vista de Filo, Deus indicou nesse caso, 

simplesmente, que Abraão precisou purificar a sua alma: desprezar o 

corpo, a sensibilidade e a conversa. O episodio mesmo não se deu (“De 

Migratione Abrahae”, 1, t. , I, pg 436). 

Encontra-se em seu tratado “De Congressu” a “explicação” do texto 

relativo ao fato de Sara enviar Abraão à sua serva Hagar a fim de ter 

filhos (Gênesis 16.1-6). Nesse fato, Filo vê esse ensino: desejando o 

patriarca desposar, isto é, unir-se intimamente à sua filosofia, começou 

por manter sucessivamente relações com três de suas servas: a 

gramática, a geometria e a música; em seguida, Abraão encaminha os 

frutos à sua esposa legítima, a filosofia (“De Congressu”, 14, t. I, pg. 

530). 

Ainda o filósofo judeu-alexandrino, predecessor dos “santos 

padres”, afirma não se poder aceitar certas leis no sentido literal. E, 



exemplificando, menciona Deuteronômio 20.5 que isenta os noivos do 

serviço militar. Na sua exegese esdrúxula essa lei significa 

simplesmente que os retardatários no progresso das virtudes não devem 

se expor às tentações (“De Agricult.”, t. I,. pg. 322). 

Os personagens bíblicos também têm para ele apenas significação 

alegórica. Adão é o Homem inferior. Caim, o egoísmo. Noé, a justiça. 

Sara, a virtude feminina. Rebeca, a sabedoria. Isaque, a virtude 

produzida pela natureza. Jacó, a virtude resultante da prática e da 

meditação. A rola, a sabedoria divina. A pomba, a sabedoria humana. 

Etc! 

Em uma palavra, tudo na Bíblia, homens, coisas, acontecimentos, 

torna-se objeto de alegoria para o filósofo, mesmo que isto não seja 

indicado. Estes exemplos revelam como ele tratava as passagens 

bíblicas. 

Concordamos perfeitamente que na Bíblia há alegorias. Nestes 

casos, todavia, é preciso haver uma analogia natural e justificável entre 

o sentido literal e o alegórico, que nós chamamos de místico. Então, o 

sentido alegórico nas Escrituras jamais poderá sacrificar o sentido 

literal. E Filo fez o contrário! E, nos arroubos dos seus êxtases 

alucinantes, se convencera de que o próprio Deus o inspirava! (“De 

Cherub.”, 9, t. I, pg. 143; “De Migr. Abrah.”, 7, t. I, pg. 441). 

É neste Filo alucinado que se encontra o predecessor da Patrística! 

O seu sistema extremamente alegórico inspirou a escola filosófico-

teológica de Alexandria. Poder-se-ia dizer que “ele absorveu, como um 

imenso reservatório, todos os riachos da exegese bíblica em Alexandria, 

para escoar em seguida as suas águas nos riachos e nos canais de mil 

braços da interpretação judaica e cristã das Sagradas Escrituras” 

(“Siegfried – Philo von Alexandria”, pg. 27). 

Não é sem razão, pois, que Eusébio, o considerado emérito em 

letras, e Jerônimo (“De Viribus Illustribus”, 11, t. XXIII) dão-lhe um lugar 

bem saliente na multidão dos escritores eclesiásticos. 

Sua influência foi decisiva na Patrística. O próprio Clemente de 

Alexandria admitia a criação instantânea e aceitava a alegoria na 

explicação do paraíso terrestre (Strom., V, 11; VI, 16). Orígenes 

distinguia nas Escrituras um corpo e uma alma, bem de conformidade 

com Filo (Periarchon, IV, 11), excluía o antropomorfismo e aplicava com 

grande audácia o sistema alegórico de interpretação bíblica. Atanásio e 

Cirilo seguiram as mesmas pegadas. 

A idéia de Filo sobre a dependência dos filósofos gregos para o 

estudo de Moisés foi adotada por Justino, Taciano, Clemente de 

Alexandria, Teodoreto e quase todos os “santos padres” dos cinco 

primeiros séculos. Ambrósio, em suas obras, faz verdadeiros plágios de 

Filo! 



Muito além de sobejas razões assistiram Atanásio Sinaítico, do 

século VII (“In Hexaemer.”, 7, t. LXXXIX) ao reconhecer que toda a 

Patrística está minada da orientação nefasta de Filo. 

 

.oOo. 

 
 
 

A PATRÍSTICA, 
PRIMEIRO ÓRGÃO 

DA TRADIÇÃO ROMANA 
 
Foi na escola filosófico-teológica de Alexandria, sob a inspiração 

do entendimento sincretista de Cristianismo, farisaísmo e paganismo 

que os da seita judaizante estabeleceram, firmados no princípio da 

salvação também pelas obras da Lei, além da fé nos méritos de Jesus 

Cristo, os primórdios da sua Tradição como continuadora “cristã” da 

tradição do Judaísmo. 

Estabelecera-se doutrinariamente o catolicismo sob a legenda de 

gnosticismo cristão, cujo elo com os judaizantes foi Cerinto, 

contemporâneo e antagonista de João, o Apóstolo. 

É fácil a verificação dos pontos coincidentes do catolicismo 

moderno com os “judaizantes” bafejados pela mentalidade Alexandrina. 

Estes requeriam a circuncisão para que os gentios se pudessem tornar 

cristãos e o catolicismo atual exige o rito do batismo como condição 

absolutamente necessária para que as crianças possam ser salvas. Os 

“judaizantes”, herdeiros dos fariseus, incluíam as obras da Lei  no plano 

da salvação e prometiam a graça divina somente àqueles que lhes 

obedeciam os preceitos, enquanto o catolicismo vigente adota o mesmo 

dogma da salvação merecida pela prática de obras e pela obediência aos 

seus preceitos e doutrinas. Os primeiros não admitiam a possibilidade 

de se entenderem as Sagradas Escrituras a não ser sob a luz da 

Tradição, como, aliás, acontece com o catolicismo, que considera esta 

como fonte da revelação divina anterior e mais ampla do que as 

Escrituras, podendo estas serem entendidas e explicadas somente sob o 

prisma daquela. 

Além dos escritos chamados apócrifos, logo nos seus três 

primeiros séculos, surgiram muitas outras obras literárias versando 

sobre o Cristianismo. 

Influenciadas pela Escola de Alexandria, a totalidade delas, dentre 

as quais: as de Clemente e de Orígenes, pretendiam transportar para o 



Cristianismo as correntes da filosofia helênica. Aliás, na Carta de Paulo 

aos Colossenses encontramos uma réplica à doutrina incipiente do 

chamado gnosticismo cristão. 

Pela sua posição geográfica, foi fácil a Alexandria difundir o 

“gnosticismo cristão”, o que a transformou no século III em grande 

centro cultural sob o ponto de vista católico. 

No chamado período sub-apostólico da Patrística, dois grupos se 

destacaram: os padres apologistas e os padres alexandrinos. 

Os primeiros se caracterizaram pelo esforço de defender a fé 

mediante a filosofia, pondo em foco os pontos de contato entre ambas. 

Dentre esses padres apologistas, salienta-se Justino, do século II. 

Após haver peregrinado pelas mais diversas escolas filosóficas 

(peripatética, estóica, pitagórica) à procura da verdade para a solução 

do problema da vida, abandonou o platonismo e ingressou no 

Cristianismo. Não foi, contudo, feliz por haver deixado influenciar-se 

pela tendência do gnosticismo, o que o levou a pretender, à imitação de 

Filo, uma unidade ou conciliação entre o paganismo e o Cristianismo, 

entre a filosofia grega e a Revelação. 

Supôs encontrar primeiramente na sua hipótese de que os 

filósofos clássicos, sobretudo Platão, dependiam de Moisés e dos 

profetas, e, depois, na famosa doutrina dos germes do Verbo Encarnado 

pessoalmente em Cristo, mas disseminados mais ou menos em todos os 

filósofos helênicos. 

Ufanando-se de ser filósofo e cristão, abriu em Roma uma Escola 

para o ensino da doutrina “cristã”. 

*** 

É muito interessante esta observação de cunho histórico! 

Enquanto os fariseus-cristãos se empenhavam em judaizar o 

Cristianismo, os fariseus-judaicos se dispuseram a defender a 

permanência cultural de sua pátria. Quando Jerusalém foi tomada e o 

templo arruinado, os doutores judeus compreenderam de imediato que 

o papel político de sua nação havia terminado. Procuraram, então, 

consolidar a sua unidade religiosa, consagrando todos os seus esforços 

ao estudo de suas leis e tradições, cujo resultado foi o Talmud, 

composto de três partes: Mischna, Ghemara e Midrasch. 

A Mischna, a mais importante, é o depósito das tradições das 

escolas farisaicas. 

Quando, em certos dias, os doutores expunham aos seus 

discípulos as suas tradições, usavam dizer: “Os sábios ensinam as suas 

tradições”. A Mischna é, pois, em oposição à Lei escrita dos Livros 

Santos, a “repetição” oral da lei tradicional ensinada pelos doutores aos 

seus discípulos. 



A Mischna é uma compilação dessas leis orais e tradições que 

ocupou as atividades de 150 doutores e mestres nas escolas fundadas 

em Seforis e Tiberíades. Sucederam-se eles nesse trabalho em quatro 

gerações que foram do ano 70 a 200. 

*** 

Continuemos! Os padres do segundo grupo do período sub-

apostólico, ou chamados alexandrinos devido a se fixarem em 

Alexandria do Egito, todavia, é que exerceram influência decisiva nos 

desvios doutrinários acontecidos nessa ala chamada de gnosticismo 

cristão, que fecundou toda a Patrística católica. 

São eles os verdadeiros êmulos dos doutores de Seforis e 

Tiberíades! 

Naquele celebrizado didascaléion alexandrino, criou-se a célebre 

escola catequética, uma espécie de faculdade teológica, em que foram 

luminares Clemente e Orígenes. 

Os padres alexandrinos, mentores dessa escola cujo primeiro 

diretor foi Panteno e sucedido por Clemente, se caracterizaram por um 

Cristianismo filosófico, vivendo na tradição helenista, criadora fecunda 

dos valores intelectuais, teoréticos, especulativos e metafísicos, que, 

através de Orígenes, geraram o primeiro sistema orgânico da teologia 

católica, totalmente divorciada da Bíblia. 

Clemente, além de suceder Panteno na direção da Escola 

Catequética de Alexandria, imprimiu-lhe direção decisiva a 180 graus 

em oposição à Revelação Divina consubstanciada na Bíblia. 

Convencera-se Clemente de que, no mundo pagão, a filosofia se 

constituía na pedagogia dos gentios e, como cristão, a sua tarefa de 

mestre alexandrino seria ajudar a fé a se transformar em gnose, 

ciência. 

Nem os estudiosos católicos atuais, apesar de sua boa vontade, 

não conseguem fugir à sua verificação: “Querendo harmonizar a 

doutrina cristã com a filosofia pagã, acentuava demasiadamente a 

última, negligenciando a Sagrada Escritura” (Dagoberto Romag, O F M – 

Compêndio de História da Igreja; Vozes; Petrópolis, 1939, vol. I, pg. 

138). Orígenes, porém, foi quem exerceu influência definitiva na 

Patrística, o primeiro e principal órgão da Tradição católica até o 

Concílio Vaticano I, em 1870. 

Sobre Orígenes, Tixeront, interpretando o entusiasmo dos teólogos  

católicos, faz uma apologia inexcedível. “Foi o primeiro grande 

professor; o primeiro grande pregador; o primeiro grande escritor em 

matéria de espiritualidade; o primeiro grande comentador; o primeiro 

grande dogmático, que houve na igreja. O seu valor é universal... 

Deixou uma obra imensa, que assombra. Nenhum outro, antes dele, 

escreveu tanto. A sua obra distingue-se tanto pela quantidade como 



pela qualidade. Orígenes, pelo seu trabalho, é um Hércules. A 

Antigüidade chamou-lhe homem de aço, ou homem de diamante, 

adamantios, para marcar o seu infatigável amor ao trabalho” (Tixeront 

– Histoire des Dogmes; 11ª edição; Paris; vol. I; pg. 297). 

Em sendo o maior expoente da Escola de Alexandria, continuou a 

exercer enorme influência mesmo após haver-se afastado dela, 

porquanto estabeleceu em Cesareia uma escola teológica, depois 

cognominada de neo-alexandrina, a qual acabou, graças ao seu 

fundador, por superar a de Alexandria, pelo caráter científico. 

Uma das obras de Orígenes, intitulada “Sobre os Princípios”, à 

falta de revelação formal, deduz, mediante a razão teológica de 

premissas reveladas, os artigos principais das doutrinas católicas. Esta 

obra significa, por isso, a primeira grande síntese doutrinal do 

catolicismo e se constitui na mestra dos seus sofismas teológicos. 

Orígenes, que não soube prevenir-se contra os desvios de Platão e 

de Filo, caiu em graves erros. Erros que tornam discutido o seu nome e 

a autoridade de suas obras. A crítica concorda que os seus resvalos 

teológicos fizeram sofrer muito a sua orientação filosófica a respeito de 

Deus, da criação, da natureza do homem, etc. 

Apesar da reação de Tertuliano, que sempre desconfiou da 

Filosofia, vendo nela a fonte de todas as heresias, a obra de Orígenes 

influenciou decididamente em toda a Patrística – recordemo-nos! – o 

principal órgão da Tradição católica. Esta, sistematizada em ciência 

teológica, tornara-se já no século IV uma construção intelectual 

imponente, indo aurir na lógica aristotélica o método para a organização 

da dogmática. 

Imbuídos dessa mentalidade helenizante é que muitos 

doutrinadores da época se julgaram capazes de explicar a personalidade 

de Cristo fora da doutrina evangélica. O cúmulo de sua petulância 

aconteceu no chamado Concílio de Nicéia, em 325, onde mais de 

trezentos enfatuados eclesiásticos discutiram durante dois meses sobre 

se Cristo é da mesma substância do Pai ou se é de substância apenas 

semelhante. O vocábulo grego da filosofia alexandrina homoousion se 

constituiu em tema central de todos os debates, por sinal acalorados, e 

que, no fim, foi vitorioso na explicação filosófica da personalidade de 

Jesus Cristo. E note-se que Atanásio, bispo de Alexandria, colocou-se 

em destaque no fragor dessas disputas. 

Já nesta altura da História, no século IV, cognominado o século 

dos santos padres, esses cristãos-judaizantes relegaram as Santas 

Escrituras a plano inferior e secundário. Os escritores que dela se 

ocupavam corrompiam mais e mais o genuíno significado de suas 

passagens e suas doutrinas, dando-lhes uma interpretação 

excessivamente alegórica. 



Esse Concílio de Niceia, se trouxe grandes e decisivos benefícios 

para o catolicismo, foi mais pernicioso ao Cristianismo do que todas as 

perseguições por representar o supremo desapreço à Bíblia Sagrada. 

O Concílio de Éfeso, em 431, ao invés de promover o retorno à 

única fonte de Revelação Divina, decidiu dilatar mais ainda a distância 

entre o catolicismo e a Bíblia, sentenciando que nada se deve crer a não 

ser aquilo em que concordassem os escritores imbuídos dessas vãs 

filosofias. Neste sínodo é que oficialmente teve início a mariolatria com a 

proclamação do dogma de Maria como Mãe de Deus. 

O Concílio de Calcedônia, em 451, propôs nortear-se pelas 

mesmas pegadas. 

O 2º Concílio de Constantinopla, em 553, admitiu que só se 

pregasse como matéria de fé o que esses escritores católicos ensinavam 

às igrejas. 

Recorde-se, outrossim, que até nessa época todos esses escritores, 

cognominados de santos padres, recebiam influência intelectual de 

Alexandria. 

O papado romano ainda não existia também e todos esses 

Concílios foram convocados, dirigidos, supervisionados e suas 

resoluções postas em prática pelo Imperador Romano. 

Na alta Idade Média, o catolicismo descurara-se totalmente da 

Bíblia. Quem se dá ao trabalho de ler as obras de Tomás de Aquino, o 

maior luminar medievo da seita, além de constatar não ser ele mais do 

que um copista das obras do pagão Aristóteles, às quais acrescentou a 

nomenclatura de sua grei religiosa, constatará como essas especulações 

estultas transformaram a religião em jogo de dialética e num desprezo 

completo da Revelação Divina autêntica. 

No final da Idade Média nem se mencionavam sequer os textos 

bíblicos como tribunal da mais inferior entrância. Quando muito, 

serviam de ilustração. 

 

.oOo. 
 
 
 

FALÊNCIA 
DA PATRÍSTICA 

 

No decorrer dos séculos medievais, a Bíblia sofreu, por parte do 

catolicismo, acerbíssimas perseguições. Em 1211, por exemplo, o bispo 

de Metz se lamentava ao papa Inocêncio III pelo fato da existência de 



círculos de leigos que, à revelia das autoridades eclesiásticas, liam as 

Escrituras. Em 1229, o Sínodo de Toulouse proibiu a leitura de suas 

traduções. Em 1234, o Sínodo de Tarragona ordenou confiscarem-se 

todas as traduções espanholas e lançá-las à fogueira. 

Dentre milhares de interdições e casos de violências contra a 

Bíblia, a filosofia eclesiástica foi o maior empreendimento para se 

distanciar o clero e, em consequência, o povo europeu do seu exame. 

Referindo-se a esta obra nefasta de Tomás de Aquino, o sistematizador 

da escolástica, o teólogo católico Van Iersel declara: “Desenvolveu-se, 

assim, um sistema, por vezes autônomo, de posições teológicas que 

muitas vezes só a muito custo atingiram a realidade da fé, enquanto o 

sistema como tal perdia progressivamente o contato visível e detectável 

com a Escritura. Resultou daí... que se começou a pregar sistemas em 

vez de ser o partir da Palavra Viva da Escritura” (Igreja, Fé e Missão; 

Temas Conciliares; Lisboa; 1966; vol. V; pg. 16). 

No fim da Idade Média, porém, influenciadas por cristãos genuínos, 

algumas áreas do catolicismo começaram buscar nas Escrituras 

esclarecimentos para a sua fé. Nesta conjuntura,  invocou-se a Tradição 

consubstanciada na Patrística como fonte suprema da Revelação 

Divina. 

No conceito católico, a Patrística é o conjunto dos escritores da 

antiga literatura católica. É o período do pensamento tido como cristão 

que se seguiu à época neotestamentária e que chegou até ao começo da 

filosofia escolástica. 

*** 

Impingiu-se, então, a tese de que o consenso (harmonia, acordo) 

unânime dos “santos padres”, ou esses escritores antigos, se constituía 

em legítima revelação. 

É evidente que os cristãos não se conformavam e nem se 

submetiam. Bradavam os seus protestos! O catolicismo romano, que já 

conseguira criar o seu hierarca supremo na pessoa do bispo de Roma, 

via-se em palpos de aranha para poder ajeitar o consenso ou a 

concordância entre os “santos padres”. 

Cada dia, nos mosteiros surgiam novas obras patrísticas. E cada 

vez mais discordantes entre si. 

Quando os cristãos, com ousadia e decisão, resolveram elevar no 

conceito da Europa a Bíblia como única Regra de Fé e de Prática, de 

acordo mesmo com essa fonte de Revelação, sentiu-se o catolicismo 

romano na emergência de terçar todas as suas armas no sentido de 

estabelecer o mencionado consenso entre os “santos padres”, 

imprescindível à sua sobrevivência. 

Constatou-se, porém, que só numa coisa eles concordavam: É que 

discordavam em tudo. 



Como fazer? 

Forjar a necessária concordância unânime! 

Com esse propósito, o papa Leão X, em 28 de abril de 1515, como 

produto da 10ª Sessão do 5º Concílio de Latrão, emitiu a Bula “Inter 

Multiplices”, estabelecendo os Índices Expurgatórios, cujo objetivo 

consistia em examinar todas as obras literárias consideradas até então 

no conjunto da Patrística. 

No afã de se lograr a mencionada e ansiosamente almejada 

harmonia entre os “santos padres” em todo os pontos doutrinários 

católicos, decidiu-se estabelecer uma baliza entre eles, considerando-se 

Isidoro, bispo na Espanha e morto em 636, o último escritor eclesiástico 

agregado à Patrística, no Ocidente. E João Damasceno, falecido em 749, 

no Oriente. 

Assim como os cristãos aceitam haver-se encerrado a Revelação 

Divina com a morte de João, o Apóstolo, os teólogos católicos se 

submeteram àquela demarcação na sua Patrística. 

Isso, porém, não bastava. Necessitou-se de um trabalho de 

expurgo. Por isso, muitas obras dos seis primeiros séculos foram 

repudiadas. 

Mesmo assim, com esse trabalho de peneira, o pretendido 

consenso ou harmonia unânime não foi conseguido. Apelou-se para a 

tesoura e para o enxerto. E trechos inteiros contrários às pretensões 

romanistas foram extraídos. Muitas frases e palavras foram 

interpoladas no intuito de se transformar o significado dos textos ao 

sabor das interpretações desejadas! 

Enquanto esta tarefa criminosa era consumada nos bastidores da 

cúria romana, explodiu na Alemanha a Reforma Protestante. 

Sentia o catolicismo romano ruírem-se-lhe as bases falsas. 

Entrincheirou-se na atitude de Contra-Reforma e convocou o Concílio 

de Trento, cuja finalidade foi firmar em dogmas as suas doutrinas 

contestadas à luz da Bíblia, impondo-as com ameaças de anátemas e 

excomunhões aos seus fiéis imbecilizados e narcotizados pelas suas 

superstições cretinizadoras. Mas onde estruturar a sua dogmática? 

Não na pureza da Bíblia por ser-lhe incompatível e, por isso, 

proibia sua versão nas línguas vernáculas. 

Valeu-se, por conseguinte, da Tradição consubstanciada na 

Patrística. E confirmou na 4ª Sessão do Concílio de Trento, aos 8 de 

abril de 1546, o trabalho de “expurgo” anteriormente estabelecido pelo 

mundano Leão X no 5º Concílio de Latrão. 

Na esfera religiosa européia, a Idade Moderna surgiu empunhando 

a Bíblia. Nessa conjuntura, o catolicismo resolveu arvorar-se em seu 

único e legítimo intérprete. Então, nessa sua mesma 4ª Sessão, 

estabeleceu que, em matéria de fé e costumes, ninguém ousasse 



interpretar a Sagrada Escritura em sentido contrário ao inexistente e 

utópico consenso unânime dos padres. “... Descernit, ut nemo... in rebus 

fidei et morum... contra unanimem consensum patrum, ipsam scripturam 

sacram interpretari audeat”. 

É a Tradição consubstanciada em norma suprema da interpretação 

das Escrituras! 

O teólogo católico Van Iersel, em seu artigo “O uso da Bíblia na 

igreja católica”, inserido no vol. V, de Temas Conciliares (pg. 17), 

confessa: “... Em oposição à Reforma deu-se um lugar à Tradição ao 

lado da Escritura, o que tornava muito relativo o valor da Bíblia”. 

*** 

Vamos repetir e frisar bem a constatação de Van Iersel: “... EM 

OPOSIÇÃO À REFORMA DEU-SE UM LUGAR À TRADIÇÃO AO LADO 

DA ESCRITURA, O QUE TORNAVA MUITO RELATIVO O VALOR DA 

BÍBLIA”. 

Tornava? Não!!! Porque a Tradição ainda vive e com muito mais 

intensidade depois deste último Concílio Ecumênico! E ficam por aí 

certos protestantes catolicizados a promover manifestações públicas no 

Dia da Bíblia de parceria com os embatinados! 

*** 

Evidentemente que o Concílio Tridentino não podia fundamentar 

em nenhuma passagem bíblica o estabelecimento de uma Patrística 

como órgão da Tradição. E os teólogos católicos não se pejam de 

apresentar como defesa da tese tridentina o seguinte argumento de 

cabo de esquadra: 

À TRADIÇÃO INFALÍVEL DA IGREJA CATÓLICA COMPETEM AS 

MATÉRIAS DE FÉ E COSTUMES. ORA, O CONSENSO UNÂNIME DOS 

SANTOS PADRES EM MATÉRIA DE FÉ E COSTUMES, DE SI MESMO, 

REFLETE A MENCIONADA TRADIÇÃO. PORTANTO, ESTE CONSENSO 

CERTO É O ARGUMENTO DA VERDADE DIVINA. 

Os reverendos teólogos, na mais das aberrantes interpretações, 

firmam o maior do seu silogismo falso nos versículos 19 e 20 do 

capítulo 28 de Mateus: “Ide, portanto, fazei discípulos de todas as 

nações, batizando-os em nome do Pai, e do Filho e do Espírito 

Santo; ensinando-os a guardar todas as cousas que vos tenho 

ordenado. E eis que estou convosco todos os dias até à consumação 

do século”. 

A maior do argumento é antilógica! A perícope neotestamentária 

nem de leve lhe fornece base! 

A menor demonstra os paroxismos da estupidez. 

E todo o silogismo é um grosseiro sofisma! 

A par deste esforço por sistematizar a Tradição no intento de 

conseguir harmonia, ao menos moral, entre os “santos padres” em favor 



das teses católicas inteiramente opostas ou alheias às Sagradas 

Escrituras, generalizaram-se após a Reforma as medidas antes tomadas 

acidentalmente para proibir ou pelo menos limitar ao mínimo o uso da 

Bíblia nas línguas vulgares. É verdade que o Concílio de Trento, depois 

de longas discussões, não proibiu a tradução da Bíblia. Em 1559, 

todavia, já se encontrava a seguinte cláusula, junto à menção de várias 

edições da Bíblia, no ÍNDEX DOS LIVROS PROIBIDOS promulgada por 

Paulo V: “Não se pode ler, imprimir-se ou possuir-se sem licença do 

Santo Ofício as edições da Bíblia em língua vulgar”. Esta cláusula foi 

reproduzida de diferentes maneiras nas edições ulteriores até que, em 

1664, a lista dos livros proibidos refere simplesmente: “Qualquer Bíblia 

traduzida em vernáculo”. 

Estas informações não fomos colhê-las em nenhuma obra polêmica 

de lavra protestante. 

Fomos buscá-las numa revista católica, ANGELICUM, uma das 

mais importantes, editada em Roma, que, em 1947, XXIV, nas páginas 

147-158, trouxe o artigo: “La chiesa e la versione della Scritura in língua 

volgare”, de autoria do P. G. Duncker. 

O catolicismo empenhava-se sobremodo por conservar o Livro 

Santo inteiramente fechado para o povo. Quem quisesse que estudasse 

latim para ler a Vulgata. 

Outro documento comprobatório desta assertiva é a carta “Magno 

et Acerbo”, de 3 de setembro de 1816, em que o seu autor, o papa Pio 

VII ataca violentamente as traduções vernáculas da Bíblia. 

E, para completar o cúmulo de tanto pavor, Leão XII, na Encíclica 

“Ubi Primum” , de 5 de maio de 1824, chama de “PESTE” as Sociedades 

Bíblicas por divulgarem versões indesejáveis  aos embustes católicos. 

O catecismo de Gand, largamente difundido  pelos países de 

origem latina, como reflexo desse pavor, em sua forma clássica de 

pedagogia catequética, perguntava e respondia: “É proibido ler  a 

Bíblia? Sim, é proibido aos simples fiéis lê-la sem autorização na sua 

própria língua. É a Escritura suficientemente clara e pode cada um 

compreendê-la? Não, é muito obscura em muitas passagens; em 

conseqüência, é muito perigoso para as pessoas sem cultura lê-la”. 

Conjugaram-se todas as energias nestes dois objetivos: dificultar o 

acesso à Bíblia por parte do povo e organizar a Patrística para 

demonstrar uma harmonia interna como lastro suficiente das teses 

católicas. 

Com sua dogmática firmada na Patrística, como órgão de sua 

Tradição, o catolicismo empreendeu esforços descomunais no sentido 

de apresentar uma coleção de todas as obras dos escritores de sua 

literatura antiga por ele mesmo selecionados, objetivando fundamentar 

os seus dogmas na pretendida concordância entre elas. 



O trabalho foi gigantesco em quase todos os mosteiros da Europa 

em vista mesmo da contingência de se obter o sonho do consenso 

unânime nos moldes da bula “Inter Multiplices”. E somente um século 

após o Concílio Tridentino, o Sínodo da Contra-Reforma e da apologia 

da Tradição, é que surgiu a primeira grande coleção dos escritores 

eclesiásticos antigos, elaborada por Margarin de la Bigne, cônego de 

Bayeux, em 9 volumes in folio e intitulada “Bibliotheca Sanctorum 

Patrum”, contendo o texto de mais de 200 autores da Antigüidade. 

Esta obra não podia satisfazer à necessidade de se comprovar com 

informes a Tradição todos os dogmas. Precisou, então, ser ampliada e 

poucos anos depois já se cognominara de “Máxima Bibliotheca Vaterum 

Patrum” por abranger 27 volumes in folio, tornando-se mais apta para 

estudos mais largos. 

Apesar de grandiosa, não agradava ainda por não poder cumprir 

integralmente o seu objetivo. Além de ser incompleta, reconheceram-se 

outros defeitos, sobretudo o de manifestar a carência da almejada 

concordância. 

O Concílio de Trento fora terminante: “Para reprimir a petulância a 

fim de que ninguém, movido pela sua própria competência nas coisas 

relativas à fé e ao costumes pertencentes à edificação da doutrina cristã 

[quer dizer, católica], torça para o seu modo de entender a Sagrada 

Escritura, contrariando o sentido aceito pela santa madre igreja, a 

quem cabe julgar o verdadeiro sentido e a verdadeira interpretação das 

Sagradas Escrituras ou contrariando o unânime consenso dos padres” 

(Sessão IV, de 8 de abril de 1546). Era preciso, pois, redobrar os 

esforços por se conseguir uma coleção satisfatória às exigências das 

teses católicas. 

Ainda, para  se safar desta enrascada porque, apesar dos grandes 

polemistas especializados em sofismas, como o cardeal Belarmino, 

jesuíta, a Bíblia continuava, mesmo amordaçada, a ameaçar as bases 

daquelas teses, fizeram-se novas tentativas e apareceram outras 

coleções: a do frade dominicano Combéfis, concluída em 1672; a do 

helenista francês João Batista Cotolier, concluída em 1686 e intitulada 

“Monumenta Ecclesiae Graecae”; a do monge beneditino francês 

Bernardo de Montfaucon, em 1706; e a do oratoriano André Gallandi, 

concluída em 1788 e superior a todas as anteriores. 

Todas estas coleções, entretanto, redundaram em novos fracassos. 

Não puderam satisfazer a necessidade de consenso unânime na 

Patrística. Além disso, não foram capazes de desfazer as incertezas 

sobre os “santos padres” dos dois primeiros séculos. 

Nos meados do século passado, de 1844 a 1860, aconteceu a 

derradeira arrancada para se lograr o desenrasque desse intrincado 

problema. Coube ao fundador do jornal católico “Univers”, de Paris, 



Jaime Paulo Migne, publicar a coleção mais completa de todas. 

Intitulada “Patrologiae Cursus Completus”, consta de duas séries: a dos 

padres latinos e a dos gregos. A primeira consta de 217 volumes e a dos 

gregos, de 162. 

Mesmo considerada a mais completa, os seus defeitos, outrossim, 

são reconhecidos. 

Não serviu para suprir a necessidade mais premente da Contra-

Reforma. Mas foi útil para lotar as prateleiras das bibliotecas dos 

mosteiros e servir de pasto para os insetos. 

Infrutíferos todos os esforços para se alcançar uma coleção 

completa. Recrudesceram as dificuldades dos polemistas católicos. Esta 

própria coleção de Migne, composta de 370 volumes in folio, se 

constituiu em motivo de irrisão. 

 

.oOo. 
 
 
 

O MAGISTÉRIO ECLESIÁSTICO, 
SUCEDÂNEO DA PATRÍSTICA 
 

Dificuldades intransponíveis embaraçavam os polemistas católicos 

no fragor da batalha anti-Reforma. 

A Patrística exaltada como órgão da Tradição não lhes oferecia 

argumentação irrefragável no resguardo dos seus dogmas em face da 

simplicidade da Bíblia. 

Como subtrair-se dessa dificuldade? 

Era a pergunta de todos os mosteiros onde se estudavam os velhos 

alfarrábios e as novas produções dos escritores galardoados com os 

“Imprimatur” e os “Nihil obstat”. Era a interrogação dos impotentes 

teólogos das mais diversas escolas. 

Nos desvarios dessa agonia de desespero, quando se amargavam 

nos bastidores romanistas os travos do desapontamento com a 

ineficácia da “Patrologiae Cursus Completus”, de Jaime Paulo Migne, 

cujo escopo havia sido obter o “consenso unânime” dos “santos padres”, 

instalou-se, em 1869, o Concílio Vaticano I, com o intento de se 

conseguir uma solução definitiva nos laboratórios da alquimia papal. 

O pretendido medicamento surgiu com a proclamação dos dogmas 

do primado e da infalibilidade pontifícia, que trouxe, em sua fórmula, a 

terapêutica do chamado MAGISTÉRIO ECLESIÁSTICO, como o 

moderno órgão da Tradição. 



Desiludidos os teólogos católicos com a malfadada Patrística, o 

primeiro órgão da Tradição, esperançosos, passaram a depositar 

confiança no Magistério Eclesiástico, o segundo órgão dessa fonte de 

revelação extra-bíblica. 

Fixe-se esta constatação! Entre os Concílios de Trento e Vaticano I, 

relativamente à Tradição, há esta diferença notável. O Tridentino deu 

ênfase à Patrística, baseada num utópico consenso unânime dos 

“santos padres”, como órgão da Tradição. O Vaticano I, relegando-a a 

último plano nos quadros da dogmática, sobrelevou o Magistério 

Eclesiástico como órgão da Tradição. 

Fracassaram as tentativas tri-seculares de se identificar a Tradição 

com a Patrística, norma mesmo dos concílios medievais! 

No zelo de firmar o barco pontifício no mar encapelado das 

réplicas, o Vaticano I decidiu consubstanciar a principal fonte de 

revelação católica no Magistério Eclesiástico. 

Sublinhe-se que a doutrina católica do Magistério Eclesiástico é 

uma decorrência da infalibilidade da igreja, estabilizada na pessoa do 

romano pontífice através do Vaticano I. 

O rompante papa Pio IX, promulgador do dogma de sua própria 

infalibilidade, numa imitação grotesca do rei Luis XIV, dizia: “La 

tradizione son io!” (Eu sou a tradição!). 

Por mais que fizesse, o catolicismo não conseguiu desatar-se dos 

incômodos que a Bíblia lhe punha no caminho inglório porque sempre 

teimou em se considerar Cristianismo. 

E foi valer-se sobretudo de duas perícopes neo-testamentárias 

como base do dogma do primado e da infalibilidade pontifícias. Diz 

encontrar-se a possível pertinente promessa de Jesus em Mateus 

16.18-19 e seu cumprimento em João 21.15-17. “Eu te digo que tu és 

Pedro, e sobre esta pedra edificarei a Minha igreja, e as portas do 

inferno não prevalecerão contra ela. Dar-te-ei as chaves do reino 

dos céus; o que ligares na terra terá sido ligado nos céus; e o que 

desligares na terra terá sido desligado nos céus” (Mateus 16.18-19). 

“Depois de terem comido, perguntou Jesus a Simão Pedro: Simão, 

filho de João, amas-Me mais do que estes outros? Ele respondeu: 

Sim, Senhor, Tu sabes que Te amo. Ele lhe disse: Apascenta os 

Meus cordeiros. Tornou a perguntar-lhe pela segunda vez: Simão, 

filho de João, tu Me amas? Ele Lhe respondeu: Sim, Senhor, Tu 

sabes que Te amo. Disse-lhe Jesus: Pastoreia as Minhas ovelhas. 

Pela terceira vez Jesus lhe perguntou: Simão, filho de João, tu Me 

amas? E respondeu-Lhe: Senhor, Tu sabes todas as cousas, Tu 

sabes que Te amo. Jesus lhe disse: Apascenta as Minhas ovelhas” 

(João 21.15-17). 



Em nosso livro “O PAPA ESCRAVIZARÁ OS CRISTÃOS?”, que é 

um estudo sobre o ecumenismo proposto pelo Vaticano, no capítulo 8, 

refutamos esta pretensão descabida e indecorosa. 

Nesses versículos pretende a dogmática católica descobrir, em 

decorrência mesmo do primado pontifício, a instituição da hierarquia 

eclesiástica baseada, outrossim, na sucessão apostólica. 

A essa hierarquia eclesiástica argamassada na autoridade 

pontifícia atribuem-se o múnus de governar por meio de legislação 

própria e o múnus de ensinar por meio do Magistério Eclesiástico, 

transformado pelo Concílio Vaticano I em órgão primacial da Tradição, 

sobrepujando a Patrística, agora reputada como uma velha panóplia 

enferrujada de museu arqueológico. 

Os escritos da antiga literatura católica foram marginalizados 

porque, saciados de decepções, os hierarcas católicos passaram a 

sobrevalorizar os documentos do seu magistério. 

Sentiram também desta vez a necessidade de engendrar uma 

fundamentação bíblica para esta moderna criação de sua empáfia. 

Sectários tendenciosos que tentam dobrar a realidade objetiva dos 

fatos ao apriorismo dos seus caprichos, esses hierarcas selecionaram os 

seguintes textos: “O Espírito da verdade, que o mundo não pode 

receber, porque não O vê, nem O conhece; vós O conheceis, porque 

Ele habita convosco e estará em vós” (João 14.26); “quando vier, 

porém, o Espírito da verdade, Ele vos guiará a toda a verdade; 

porque não falará por Si mesmo, mas dirá tudo o que tiver ouvido e 

vos anunciará as cousas que hão de vir. Ele Me glorificará, porque 

há de receber do que é Meu e vo-lo há de anunciar. Tudo quanto o 

Pai tem é Meu; por isso é que vos disse que há de receber do que é 

Meu e vo-lo há de anunciar” (João 16.13-15). 

Jesus, elucidam os teólogos católicos, nas últimas horas de 

convívio com os Apóstolos, prometeu-lhes o Espírito Santo, o Espírito 

da verdade, para lhes ensinar todas as coisas e lembrá-los de tudo o 

que Ele lhes havia dito. 

O Espírito da verdade prometido por Jesus, conforme Sua 

promessa, guiaria os Apóstolos em toda a verdade! 

Por outro lado, Jesus Cristo prometeu que o Espírito Santo  

permaneceria com eles para sempre: “Eu rogarei ao Pai e Ele vos dará 

outro Consolador, a fim de que esteja para sempre convosco” (João 

14.16). 

Ainda mais. Jesus prometeu-lhes ficar Ele mesmo com eles: “Eis 

que estou convosco todos os dias até à consumação do século” 

(Mateus 28.20). 

Aliás, no instante de ascender aos céus, lembrou-lhes outra vez a 

promessa: “João, na verdade, batizou com água, mas vós sereis 



batizados com o Espírito Santo, não muito depois destes dias” (Atos 

1.5); “recebereis poder, ao descer sobre vós o Espírito Santo, e 

sereis Minhas testemunhas tanto em Jerusalém como em toda a 

Judeia e Samaria e até aos confins da terra” (Atos 1.8). 

Recolheram-se os Apóstolos no cenáculo e, em oração sob os 

olhares maternais de Maria santíssima (comentam os piegas 

marianos!!!), aguardaram o cumprimento da Promessa. 

No dia de Pentecostes consumou-se o prometido com a vinda do 

Espírito Santo em forma de línguas de fogo, que pousaram sobre a 

cabeça de cada um dos Apóstolos. 

Pronto! Receberam o Consolador que lhes ensinaria todas as 

coisas, legando-lhes o ofício de transmitir estes ensinamentos aos seus 

sucessores. O Espírito da verdade que os guiaria em toda a verdade! 

Pronto! Os Apóstolos morreram. Precisaram, pois, de sucessores 

para não ser inóqua a promessa de Cristo. Grande parte da Revelação 

Divina não foi escrita – pressupõem –, mas transmitida oralmente, como 

cabala, aos sucessores dos Apóstolos que perenizam o Magistério 

Eclesiástico. “Ide, fazei discípulos” (Mateus 28.19). Cabe-lhes serem 

assistidos pelo Espírito Santo na guarda do depósito da Verdade. 

E os teólogos do Concílio Vaticano I descobriram no Magistério 

Eclesiástico um excepcional órgão da Tradição!!! 

De então a esta parte, os manuais de teologia passaram a ser 

coalhados de citações de documentos oriundos dos detentores desse 

magistério. 

Depois do Concílio Vaticano I, a dogmática católica assegura que a 

Tradição divina nada mais é do que a pregação perene do Magistério 

Eclesiástico. Partindo, ainda, desse pressuposto, acrescenta que o 

magistério referido é infalível. E conclui, sofismando: 

1- Que a Tradição é a regra de fé, firmíssima e absolutamente 

obrigatória; 

2- Que antes das Escrituras neo-testamentárias somente havia o 

magistério eclesiástico; 

3- Que a genuinidade, a integridade, a veracidade, a inspiração das 

Escrituras só podem ser demonstradas com o auxílio da Tradição; 

4- Que muitas vezes o Magistério Eclesiástico esclarece as 

Escrituras Sacras naquilo que elas têm de difícil e obscuro; 

5- Que sem esse Magistério não se pode determinar o sentido de 

toda a doutrina contida nas Escrituras. 

Em suma, O MAGISTÉRIO ECLESIÁSTICO SE TORNOU EM 

NORMA SUPREMA DA INTERPRETAÇÃO DAS ESCRITURAS. 

Para completar o cúmulo das heresias, a dogmática moldada pelo 

Concílio Vaticano I, nos paroxismos da exaltação da hierarquia, 

excomunga e condena ao inferno àqueles que não crerem em seu 



magistério, alegando o texto: “quem, porém, não crer, será 

condenado” (Marcos 16.16b). 

Qualquer pessoa desprovida de preconceitos, à luz da Bíblia, 

levanta intransponíveis embargos a todos esses raciocínios 

fantasmagóricos. 

Realmente, pelos textos indicados, Jesus prometeu o Espírito 

Santo aos Apóstolos, a quem cabia uma missão especialíssima. Coube-

lhes a incumbência de órgãos da Revelação Divina! Coube-lhes um 

magistério especial e, de fato, antes de concluído o Novo Testamento, 

suas pregações se constituíam em viva Revelação. Nesse tempo, a 

Revelação era dinâmica. Tanto assim que, com a morte de João, o 

último deles, encerrou-se definitivamente a Revelação Divina nesta 

Dispensação. Tornou-se estática, sem possibilidade de evoluir. 

Ao lhes prometer o Espírito da verdade, Jesus não tinha em vista 

instituir sucessores dos Seus Apóstolos. Nem se pode inferir isto da  

promessa: “Eis que estou convosco todos os dias até à consumação 

do século” (Mateus 28.20), porque em Mateus 18.20, Jesus faz a 

mesma promessa com as seguintes palavras: “Onde estiverem dois ou 

três reunidos em Meu Nome, ali estou no meio deles”. 

Em nosso livro “O PAPA ESCRAVIZARÁ OS CRISTÃOS?”, temos, 

no capítulo 5, completa refutação desta pretendida sucessão. 

Reportemo-nos, outrossim, a João 14.26: “O Consolador, o 

Espírito Santo, a Quem o Pai enviará em Meu Nome, Esse vos 

ensinará todas as cousas e vos fará lembrar de tudo o que Eu vos 

tenho dito”. 

O mundo realmente não pode receber esse Espírito da verdade 

“porque tudo que há no mundo, a concupiscência da carne, a 

concupiscência dos olhos e a soberba da vida, não procede do Pai, 

mas procede do mundo” (1ª João 2.16). É, outrossim, evidente que o 

homem desse mundo, o homem animado apenas pela vida natural, 

sujeito, portanto, àquelas concupiscências “não aceita as cousas do 

Espírito de Deus, porque lhe são loucura” (1ª Coríntios 2.14). Se não 

for a interferência do Espírito Santo no coração do pecador para 

convencê-lo, tornam-se inúteis todos os discursos humanos (1ª 

Coríntios 2.6-16). Todo discípulo de Cristo precisa, pois, equipar-se 

deste poder provido do Espírito da verdade se quiser ser testemunha 

eficiente do seu Salvador. Revelação. Elevá-lo à plenitude! Aos Apóstolos 

disse Jesus: “Tudo quanto ouvi de Meu Pai vos tenho dado a 

conhecer” (João 15.15) e sobre eles permaneceu depositada a doutrina 

de Cristo, total e íntegra, como deve ser anunciada a toda criatura 

(Mateus 28.20; Marcos 16.15). 

Foi no propósito de capacitá-los para o desempenho dessa 

incumbência especialíssima que Jesus lhes prometeu o Espírito Santo. 



Esse Divino Paracleto os faria cumprir plenamente esta missão: 

ensinando-lhes todas as coisas e fazendo-os lembrar de tudo quanto 

Jesus lhes havia dito (João 14.26). 

No exercício de sua missão, os Apóstolos ou pessoas apostólicas, 

como Marcos e Lucas, escreveram o Novo Testamento, que recebeu 

entre os cristãos a mesma autoridade reconhecida no Velho 

Testamento. 

O Novo Testamento foi aceito como parte das Escrituras! 

Os próprios Apóstolos tiveram consciência e, por isso, 

expressamente afirmaram haverem recebido o Espírito Santo prometido 

por Jesus e, então, ensinavam com divina autoridade e punham os seus 

escritos em pé de igualdade com os livros do Velho Testamento. “Deus 

no-lo revelou pelo Espírito; porque o Espírito a todas as cousas 

perscruta, até mesmo as profundezas de Deus... Disto também 

falamos, não em palavras ensinadas pela sabedoria humana, mas 

ensinadas pelo Espírito, conferindo cousas espirituais com 

espirituais... Se alguém se considera profeta ou espiritual, 

reconheça ser mandamento do Senhor o que vos escrevo” (1ª 

Coríntios 2.10, 13; 14.37). “Faço-vos, porém, saber, irmãos, que o 

evangelho por mim anunciado não é segundo o homem, porque eu 

não o recebi de homem algum, mas mediante a revelação de Jesus 

Cristo” (Gálatas 1.11-12). “Estais inteirados de quantas instruções 

vos demos da parte do Senhor Jesus... Dessarte, quem rejeita estas 

cousas não rejeita o homem e sim a Deus, que também vos dá o 

Seu Espírito Santo” (1ª Tessalonicenses 4.2, 8). “Investigando, 

atentamente, qual a ocasião ou quais as circunstâncias oportunas, 

indicadas pelo Espírito de Cristo, que neles estava, ao dar de 

antemão testemunho sobre os sofrimentos referentes a Cristo e 

sobre as glórias que os seguiriam. A eles foi revelado que, não para 

si mesmos, mas para vós outros, ministravam as cousas que, agora, 

vos foram anunciadas por aqueles que, pelo Espírito Santo enviado 

do céu, vos pregaram o evangelho, cousas essas que anjos anelam 

perscrutar” (1ª Pedro 1.11-12). 

Eles foram pelo Espírito Santo conduzidos à Verdade íntegra e, 

inspirados, consignaram nos Livros neo-testamentários a Revelação 

Total do Salvador, com o objetivo de a tornarem conhecida em todas as 

épocas pelos evangelhos e epístolas. 

Esse mesmo Espírito iluminou-lhes as mentes quanto à obra de 

Cristo, não só imprimindo nelas os ensinamentos de Jesus, mas 

concedendo-lhes também o significado espiritual de Suas palavras. É 

surpreendentemente maravilhoso observar-se como os escritores dos 

evangelhos puderam recordar-se de sermões inteiros de Jesus, cada um 

do seu ponto de vista pessoal e possivelmente não sabendo este o que 



aquele escrevera, e, no entanto, contarem a mesma história, sem 

conflitos e contradições. 

Com a morte de João, encerrou-se a Era Apostólica e o Período 

Neo-Testamentário, ficando completa a Revelação Divina. Os Livros do 

Novo Testamento substituíram a pregação oral dos Apóstolos! 

Estes jamais estabeleceram sucessores com a missão de 

prosseguirem como órgãos da Revelação! 

Muitos teólogos católicos, dentre os quais, Franzelin, Lagrange, 

Tillmann e H. Dieckmann não puderam escapar desta evidência em face 

da promessa de Jesus Cristo. 

A moderna exegese católica dos versículos atinentes à promessa do 

Paráclito aberra em extremo que salta aos olhos a ansiedade de 

resguardar seus interesses sectários. 

O paroxismo da aberração atinge as raias do desplante quando 

explica a passagem dos Atos dos Apóstolos onde narra o cumprimento 

da Promessa. 

A hierarquia clerical, no entusiasmo de iludir os seus féis, 

dissemina estampas da “descida do Espírito Santo”, em que, 

maldosamente, faz aparecer apenas os Apóstolos acompanhados de 

Maria, sobre os quais esplende uma língua de fogo. Quer convencer os 

seus fiéis, conforme doutrina, que o Espírito Santo veio exclusivamente 

sobre os Apóstolos e a mãe de Jesus. Na quarta dezena do mistério 

glorioso do rosário “contemplam” o “Espírito Santo descendo sobre os 

Apóstolos reunidos no cenáculo em companhia da Virgem Maria”. 

Na Bíblia, chamada “A Mais Bela do Mundo”, exposta em fascículos 

semanais, os clérigos, seus divulgadores, estampam, maliciosamente, 

três gravuras dessa qualidade quando transcrevem o último capítulo do 

evangelho segundo João e os primeiros capítulos de Atos dos Apóstolos. 

Tudo é feito e preparado para imbecilizar os seus sectários, 

fazendo-lhes crer na autenticidade e legitimidade do magistério 

eclesiástico identificado na hierarquia da sua seita. 

Todo esse embuste é desfeito com a simples lembrança de que se 

encontravam reunidas no cenáculo cerca de 120 pessoas (Atos 1.15). E 

todas foram cheias do Espírito Santo (Atos 2.4). E as línguas de fogo 

pousaram sobre cada uma (Atos 2.3). Todo discípulo do Senhor que 

escapa da concupiscência do mundo, passa a aceitar as cousas do 

Espírito de Deus e se capacita, com Seu poder, para ser testemunha do 

Salvador. Por isso, a todos é prometida a plenitude desse Espírito. A 

todos!!! 

A estampa distribuída pelos padres e a contemplação do rosário 

não conferem com a informação do relato bíblico. Mas honram a origem 

esdrúxula da exegese católica procedente de fontes degeneradas como 

verificamos. 



 

.oOo. 
 

 
 

O MAGISTÉRIO ECLESIÁSTICO, 
O NOVÍSSIMO TESTAMENTO 

 
Nunca é intempestivo acentuar-se esta constatação: a Tradição no 

catolicismo romano como fonte de Revelação, até às vésperas do 

Concílio Vaticano I se identificava com a Patrística.  A partir desse 

Concílio Vaticano I, essa Tradição passou a ser consubstanciada no 

Magistério Eclesiástico. 

Até 1964, naquelas áreas a Tradição tinha dois órgãos: a Patrística 

(relegada no Vaticano I) e o Magistério Eclesiástico (estabelecido nesse 

Concílio). 

Com o Concílio Vaticano II, recém concluído, contudo, a Revelação 

Católica passou a ter em seu Magistério Eclesiástico um Novíssimo 

Testamento. 

Agora o romanismo julga-se detentor de Três Fontes de Revelação: 

Escritura, Tradição e Magistério Eclesiástico. 

“... A Sagrada Tradição, a Sagrada Escritura e o Magistério da 

Igreja estão de tal maneira entrelaçados e unidos que um perde sua 

consistência sem os outros, e que, juntos, cada qual a seu modo, sob a 

ação do Espírito Santo, contribuem eficazmente para a salvação das 

almas” (Constituição Dogmática “Dei Verbum” - § 10). 

É o dogma de fé promulgado aos 18 de novembro de 1965! 

Três Fontes de Revelação: Tradição, Escritura e Magistério 

Eclesiástico! Entrelaçadas. E unidas! 

Unidas de tal forma que uma perde sua consistência sem as 

outras. No romanismo, pobre da Bíblia sem o Magistério Eclesiástico! 

Ambas sob a ação do Espírito Santo. E agora sob essa divina ação 

o Magistério Eclesiástico! 

Não basta a Bíblia contribuir eficazmente para a salvação das 

almas. Mister se faz o Magistério Eclesiástico! 

Santo Deus!!! 

*** 

O Concílio Ecumênico Vaticano II teve o seu ponto alto no estudo e 

análise do Tema: IGREJA, do que resultou a Constituição Dogmática 

“Lumen Gentium”, promulgada aos 21 de novembro de 1964. Como seu 

acessório, publicou-se em 18 de novembro de 1965, a Constituição 

Dogmática “De Verbum”, sobre a Revelação Divina. 



Dentre os seus quinze documentos, o Vaticano II chancelou 

somente esses dois com a qualificação de dogmáticos. As suas 

conclusões são dogmas! Obrigam absoluto assentimento da razão! 

Ambas as Constituições Dogmáticas são intimamente 

correlacionadas. Correlatas. Interdependentes. Concatenam-se. 

Suplementam-se. Uma completa a outra. 

A Constituição Dogmática “Lumen Gentium”, “a peça central de 

todo o Concílio Vaticano II” (Kloppenburg – Concílio Vaticano II – 

Editora Vozes Ltda. – Petrópolis – Pg. 393), cujo exame e cuja votação 

ocuparam quase todas as assembléias conciliares de 16 de setembro a 

18 de novembro de 1964, praticamente toda a Terceira Fase do Sínodo, 

tornando-se, como afirmou Paulo VI, no “ponto mais árduo e mais 

memorável deste trabalho espiritual” (Paulo VI – Discurso “post duos 

menses”, de 21 de novembro de  1964, por ocasião da assinatura do 

mencionado documento), se constitui em fundamento da Constituição 

Dogmática “Dei Verbum”, que trata especificamente da Revelação 

Divina. 

O esquema dessa Constituição foi apresentado em plenário 

conciliar no dia 14 de novembro de 1962. Sua redação não objetiva 

soluções práticas para o catolicismo moderno. E após cinco 

Congregações Gerais de violentas discussões, o mesmo foi recolhido, em 

20 de novembro, por ordem do papa João XXIII. 

Levado às salas de cirurgia plástica da Comissão de Teologia, lá 

morreu. E só apareceu outro esquema em outubro de 1964, depois de 

discutidos os assuntos sobre hierarquia eclesiástica a fim de que o 

entrosamento fosse perfeito. 

Anteriormente, os teólogos muito discutiam e aventavam muitas 

opiniões apropositadas com a chamada sucessão apostólica dos bispos 

católicos. Dentro do próprio Concílio Ecumênico Vaticano II afluíram 

essas marés. Assim, por exemplo, Garcia de Sierra y Mendes, arcebispo 

coadjutor de Oviedo, Espanha, ao ensejo da 47ª Congregação Geral, 

celebrada aos 14 de outubro de 1963, declarou: “Não está ainda 

suficientemente provado que os bispos são sucessores dos Apóstolos...” 

E, para que se atribuísse o carisma da verdade ao Magistério 

Eclesiástico, logicamente, havia mister decidir-se esse assunto básico 

para a hierarquia católica. Em resultado, o Concílio Vaticano II, “para 

perpétua memória do acontecimento”, estabeleceu em uma Constituição 

Dogmática a sucessão apostólica dos bispos como doutrina de fé 

definida. 

Contribuiu grandemente em favor dos propósitos romanistas a 

Terceira Assembleia do Concílio Ecumênico das Igrejas realizado em 

Nova Deli, em dezembro de 1961, quando, movido por sua teologia neo-

modernista, transcendente ou relativista, foi ao encontro da mais 



extrema necessidade da hierarquia católica. É que, desta feita, em 

matéria de eclesiologia, essa Assembleia, dominada por católicos 

orientais e protestantes catolicizados, apresentou um conceito 

institucional de unidade cristã e pendeu para um governo eclesiástico 

centralizado. 

Que excepcionalíssima chance para o catolicismo romano a 

soçobrar num tremedal doutrinário! 

Na conformidade com as doutrinas de Karl Barth, o mentor 

máximo da teologia neo-modernista, norteadora do Concílio Ecumênico 

das Igrejas, a Assembleia de Nova Deli aceitou que, quando o Concílio 

chega a um acordo, torna-se palavra autorizada da Santa Igreja 

Universal, o órgão do Espírito Santo. 

Exultaram os observadores do Vaticano que lá estavam e, 

pressurosos, levaram à Comissão de Teologia do Concílio do papa 

material à farta e de qualidade excelente para a elaboração dos 

esquemas sobre a Igreja e a Revelação a serem aprovados em futuro 

bem próximo, aproveitando os ventos favoráveis. Assim, o catolicismo se 

libertaria definitivamente do putrefato cadáver da sua Patrística! 

Se as manifestações anteriores do Concílio Ecumênico das Igrejas 

moveram o papa João XXIII a convocar intempestivamente o seu 

Concílio Ecumênico, avalie-se o júbilo em suas esferas nesta 

oportunidade, quando o Concílio Barthianista reclama a viabilidade de 

uma Igreja Universal Visível e Oligárquica. 

Nova Deli, com suas aberrações, rotuladas de teologia neo-

modernista, ao propor, no interesse de uma União Ecumênica Visível, 

ser imprescindível uma igreja hierarquizada, levou uma contribuição 

valiosíssima para o Concílio Vaticano II, que se viu cercado das mais 

favoráveis condições para promulgar os seus dogmas relativos à sua 

hierarquia. Foi nesse clima propício que o Concílio Vaticano II 

apresentou, com os mesmos objetivos ecumenistas, idênticos princípios, 

porquanto, se a teologia neo-modernista do Concílio Ecumênico das 

Igrejas instalara uma  Comissão Central nos moldes de uma verdadeira 

oligarquia eclesiástica, oportuno lhe fora produzir em sua máxima 

Constituição Dogmática um verdadeiro trabalho de  hierarquiologia ao 

sabor do neo-modernismo, atribuindo-lhe, outrossim, o carisma da 

verdade para ser o órgão do Espírito Santo na continuidade da 

Revelação e no interpretar as Escrituras. 

De propósito, os bispos, que se julgavam desempenhar a função de 

juízes da fé, não quiseram afirmar explicitamente que, com a morte dos 

Apóstolos foi encerrada a Revelação (Kloppenburg – Concílio Vaticano II 

– Editora Vozes Ltda. – Petrópolis – Vol. 5 – Pg. 345). Tomaz Wilczynski, 

bispo titular de Polybotus, em 1º de outubro de 1964, na oportunidade 

da 92ª Congregação Geral, enaltece o esquema da Constituição 



Dogmática “Dei Verbum”, preparado em íntima conexão com os itens da 

Constituição Dogmática “Lumen Gentium”, por “se deixar a porta aberta 

para ulteriores investigações”. 

Nessa mesma ocasião, transparecendo o entusiasmo dos seus 

colegas episcopais, o patriarca armeno da Cilícia, Ignace Pierre XVI 

Batanian, exalça o texto da “Dei Verbum” precisamente por apresentar a 

Tradição, a Escritura e o Magistério Eclesiástico como três Fontes da 

Revelação e suas relações como “norma fundamental para qualquer 

trabalho de exegese”. 

No dia imediato, na 93ª Congregação geral, o arcebispo de Madrid, 

Espanha, Casimiro Morcillo González, estribando-se em João 16.13, 

explode sua alegria porque o texto defende a necessidade do Magistério 

Eclesiástico para que a Igreja chegue ao conhecimento de toda a 

verdade. 

Ambos os Concílios, o das Igrejas e o Vaticano II, de mãos dadas 

no trabalho satânico de menosprezar a Bíblia! 

Nessa mesma 93ª Congregação Geral, outro bispo espanhol, o de 

Mondonhedo-Ferrol, Jacinto Argaya Goicochea, se encheu de cuidados 

na ansiedade de esclarecer as novas posições do catolicismo em face 

das fontes da sua dogmática e recomenda atenção para que fique bem 

definida a diversidade entre a Tradição e o Magistério Eclesiástico. Com 

o mesmo teor de desvelos, Eurico Nicodemo, arcebispo de Bari, Itália, 

sucede ao seu colega espanhol para ressaltar a necessidade que tem a 

Constituição Dogmática “Dei Verbum” de sobrelevar o valor do 

Magistério Eclesiástico. 

No extremo da exaltação naquele clima da 93ª Congregação Geral, 

o bispo de Mônaco, Jean Rupp, declara: “A autoridade da Igreja é 

ministério e serviço da Palavra de Deus”. E despeja esta heresia: “O 

Magistério Eclesiástico tem só como objetivo a Revelação”. 

No dia anterior, o arcebispo de Paderbonn, Alemanha, Lorenz 

Jaeger, revelara-se entusiasta pelo esquema porque via assinalar-se 

nele um grande progresso doutrinário, ao passo que o arcebispo de 

Benevento, Itália, Raffaelle Calábria, no dia 2 de outubro, demonstrava-

se preocupado, querendo que a Constituição “Dei Verbum” exaltasse 

mais o Magistério Eclesiástico. O Vaticano I não estava endossado por 

Nova Deli? 

Facílimo foi nessa conjuntura a Constituição Dogmática “Dei 

Verbum”, portanto, definir: “Mas, para que o Evangelho sempre se 

conservasse inalterado e vivo na Igreja, os Apóstolos deixaram como 

sucessores os bispos, a eles transmitindo o seu próprio encargo de  

Magistério” (“Dei Verbum” - § 7). 

E ainda: “Quanto à Tradição recebida dos Apóstolos ela 

compreende todas aquelas cousas que contribuem para santamente 



conduzir a vida e fazer crescer a fé do povo de Deus, e assim a Igreja em 

sua doutrina, vida e culto, perpetua e transmite a todas as gerações 

tudo o que ela é, tudo o que crê. Esta Tradição, oriunda dos Apóstolos, 

progride na Igreja sob a assistência do Espírito Santo... pelo precônio 

daqueles que, com a sucessão do episcopado, receberam o carisma 

autêntico da verdade” (“Dei Verbum” - § 8). 

Nos arraiais romanistas já não se fala mais em consenso ou 

concordância unânime entre os santos padres. Foi um pesadelo! Há 

agora o Magistério Eclesiástico que consubstancia a Tradição. 

Mais do que isso! Constitui-se em Revelação perene e dinâmica. 

Incessante! Ininterrupta!!! 

Modernamente, no credo, o católico reza: “Credo ecclesiam” 

(Creio a igreja). E poderia perfeitamente rezar: “Credo magisterium” 

(Creio o Magistério). 

Observe-se o teor da reza: “Creio a Igreja” e não apenas “Creio na 

Igreja”. Creio o Magistério e não apenas “Creio no magistério”. 

O católico faz um ato de fé na organização externa e hierárquica da 

sua igreja. E, assim como ele deve crer no seu poder santificador 

sacramentalista, a sua missão ou poder de ensinar (o magistério 

eclesiástico) é também objeto de fé. 

Na conformidade com a Constituição Dogmática “Lumen Gentium” - 

§ 18, compõe-se a hierarquia católica de bispos em comunhão com o 

romano pontífice, como visível princípio e fundamento da unidade de fé. 

E, porque os bispos, como sucessores dos Apóstolos, receberam o 

carisma da verdade, “há no magistério eclesiástico (poder de ensinar) 

uma virtude interna, sobrenatural, divina, que se esconde atrás das 

atividades humanas dos depositários do múnus e do poder de ensinar, 

mas sempre presente e operante e sem a qual a natureza desse 

magistério se reduziria a uma simples e falível autoridade humana, 

nada mais. Dispomo-nos a crer no magistério porque reconhecemos, 

quiçá, em seus detentores notáveis qualidades de intelecção e 

prudência. Assentimos com um ato de fé teologal a seus 

pronunciamentos porque, antes, professamos que neles e por eles age 

uma virtude divina que nos garante a autenticidade da igreja”, elucida o 

frade Kloppenburg (Concílio Vaticano II – Editora Vozes Ltda. – 

Petrópolis – Vol. II – pg. 12), um dos teólogos presentes no Vaticano II. 

Conclui-se, pois, que, pelo fato de serem os bispos depositários do 

magistério eclesiástico, são positiva e interiormente, na inteligência e na 

vontade, ajudados por Deus e inspirados por Seu Espírito Santo. 

Esta doutrina anuladora da Bíblia já havia sido vislumbrada pelo 

papa Pio XII. “É ele [o Espírito Santo] que aos pastores e doutores e, 

sobretudo, ao seu Vigário na terra, enriquece divinamente com os dons 

sobrenaturais de ciência, entendimento e sabedoria, para que 



conservem fielmente o tesouro da fé, o defendam corajosamente e 

piedosa e diligentemente o expliquem e valorizem” (Pio XII – “Encíclica 

Mystici Corporis” - § 49). 

Os teólogos católicos romanos vêm uma íntima conexão, ou 

melhor, analogia entre a inspiração da Sagrada Escritura e a inspiração 

do magistério de sua hierarquia. Dentro desse conceito, a Revelação 

Divina não se encerrou com a morte do último Apóstolo, mas como 

“estreitamente conexas e interpenetradas” (“Dei Verbum” - § 8). 

O jesuíta Sebastião Tromp, secretário da Comissão Teológica 

Conciliar, em sua conferência “Spiritus Sanctus et Sanctum Concillium”, 

proferida em 18 de novembro de 1960, salienta que não lhe sobra 

nenhuma dúvida sobre a “analogia admirável” existente entre a 

inspiração divina de que goza a hierarquia e a mesma inspiração 

concedida aos hagiógrafos e evangelistas ao escreverem os livros 

canônicos. E recorda a conhecida palavra de Gregório Magno em que 

declarou aceitar e venerar os quatro Concílios Ecumênicos (de Nicéia, 

de Constantinopla, de Éfeso e de Calcedônia) como os quatro livros do 

Evangelho. “Sicut sancti Evangelii quattuor libros, sic quattuor concilia 

suscipere et venerari me fateor”. 

Nessa conferência, ainda Tromp insistia: “Assim como o Espírito 

Santo desce sobre o hagiógrafo a fim de agir nele e com ele para o bem 

de toda a Igreja, assim desce o Paráclito sobre o santo concílio; incita, 

inspira, ilumina, ensina, cooperando assim eficazmente para que sejam 

infalíveis as decisões dos padres [os bispos] reunidos em concílio”. 

“Incitat, inspirat, iluminat, docet et ita cooperatur efficaciter, ut patres 

synodaliter uniti ad infallibilem perveniat decisionem”. 

A fim de exprimir essa atuação reveladora do Espírito Santo sobre 

a hierarquia (bispos sob a autoridade do papa), dentre tantos 

vocábulos, aparecem os seguintes: inspirar, operar, dirigir, reunir, 

incitar, cooperar, sugerir, estabelecer, iluminar, conspirar, promulgar e 

outros muitos. 

O papa João XXIII mesmo inúmeras vezes repetiu que a idéia da 

convocação do Concílio foi por inspiração do Espírito Santo. (Motu 

próprio: “Superno Dei Nutu”, de 5 de junho de 1960; Motu próprio: 

“Rubricarum instructum”, de 25 de junho de 1960; Discurso à Comissão 

Central, em 20 de junho de 1961). 

O “credo ecclesiam” deve na era pós-conciliar, mais do que 

nunca, ser traduzido para “credo hierarchian”. 

“Sentire cum ecclesiam” significa “sentire cum hierarchiam”! 

Desde que a Tradição, a Escritura e o Magistério Eclesiástico 

“estão de tal maneira entrelaçados e unidos” (“Dei Verbum” - § 10) que 

se “constituem num só sagrado depósito da Palavra de Deus confiado à 

Igreja” (“Dei Verbum” - § 10), segue-se que o católico romano está 



obrigado a dar “igual e pleno assentimento” a todos os enunciados da 

hierarquia, como se revelados por Deus. 

“Os bispos, quando ensinam em comunhão com o romano 

pontífice, devem ser respeitados por todos como testemunhas da 

verdade divina e católica. Devem os fiéis acatar uma sentença sobre a fé 

e a moral proferida por seu bispo em nome de Cristo, e devem ater-se a 

ela com religioso obséquio de espírito. Esta religiosa submissão da 

vontade e da inteligência deve de modo particular ser prestada com 

relação ao autêntico magistério do romano pontífice, mesmo quando 

não fala “ex-cathedra”. E isso de tal forma que seu magistério supremo 

seja reverentemente reconhecido, suas sentenças sinceramente 

acolhidas, sempre de acordo com sua mente e vontade” ( Constituição 

Dogmática “Lumen Gentium” - § 25). 

Então, os católicos são obrigados à submissão da vontade e da 

inteligência aos documentos escritos e também aos discursos do 

“santíssimo et magna” comitente caterva! 

Sobejas razões assistem, pois, a Van Iersel, teólogo romano, ao 

declarar: “Quando se tem uma visão da Igreja em que se dá maior 

atenção à organização eclesiástica e em que se lançam as 

responsabilidades sobre a autoridade, liga-se menos importância à 

Bíblia na vida do simples fiel” (Igreja, Fé e Missão – Temas Conciliares – 

Lisboa – 1966 – Vol. V – pg. 26). 

Com o seu magistério eclesiástico nimbado com o carisma 

autêntico da verdade – feito Novíssimo Testamento! – o catolicismo 

romano se transmudou em hierarquiolatria, distanciando-se 

absolutamente da Bíblia, a única regra de fé e o único depósito da 

Verdade Divina. 

 

.oOo. 
 

 
 

O CONCÍLIO ECUMÊNICO 

VATICANO II 

E A BÍBLIA 
 
Há pouco tempo, durante um variado programa de televisão, 

compareceu um grupo uniformizado de evangélicos, sorrindo aos 

encômios melosos de um sacerdote católico. O conjunto celebrava uma 

data especial do seu calendário e o caviloso clérigo, ao enaltecer os seus 

feitos, de tão distante assunto, precisava valer-se de uns elementos 



fornecidos na hora pelo dirigente evangélico. O entrevistador do 

programa, revelando uma felicidade de novela, apoteosava o finado 

papa João XXIII por haver arejado o catolicismo ao permitir a 

comparência e a participação efetiva de um padre em programa daquela 

natureza. Falou o dirigente do grupo. Cantaram-se hinos. E o padre 

encerrou a programação com arremedos de entusiasmo na exaltação da 

Bíblia. A cada frase laudatória do Livro Divino cresciam as palmas. 

Entreolhavam-se, felizes, os evangélicos acenando com as cabeças 

gestos de aprovação. 

Ao meu lado, um amigo murmurava: Como tudo é diferente e bom! 

Um padre a engrandecer a Bíblia... 

E, untuoso e maneiroso, arremata o clérigo: SIM, É PRECISO 

MESMO LER E ESTUDAR A BÍBLIA, O LIVRO DE DEUS, MAS NA 

CONFORMIDADE COM AS ORIENTAÇÕES DO CONCÍLIO ECUMÊNICO 

VATICANO II. 

E os evangélicos do programa que o ouviam mal tiveram tempo de 

esboçar um gesto de desdém. Entrara uma propaganda comercial! E de 

bebida alcoólica. 

Sim, senhores! Ler e estudar a Bíblia segundo as normas do 

Concílio Vaticano II!!! 

Vamos lá ver como foi tratada a Palavra de Deus nessa assembléia 

episcopal ecumênica. 

A posição da Bíblia dentro do catolicismo moderno foi demonstrada 

nos capítulos anteriores. 

Nas sessões do Concílio Ecumênico Vaticano II os bispos se 

acompadraram com o diabo no objetivo de ser a Bíblia humilhada, 

mediocrizada e posta em circunstâncias ainda mais inferiores. 

Contra fatos não há argumentos! 

Vamos, então, aos fatos!!! 

Dentre as onze Comissões Preparatórias constituídas aos 5 de 

junho de 1960, pelo motu próprio “Superno Dei Nutu” do papa João 

XXIII, salienta-se a Teologia que “forma quase a espinha dorsal das 

outras Comissões”, conforme observou o secretário geral da Comissão 

Central, dom Péricles Felice. 

O Concílio, constelado pela infalibilidade pontifícia, promulgou 

vários documentos, destacando-se, conforme já tivemos oportunidade 

de verificar, as duas Constituições Dogmáticas “Lumen Gentium” e “Dei 

Verbum”. A primeira objetiva exaltar a hierarquia eclesiástica e a 

segunda inferiorizar a Bíblia. 

Ambas foram manipuladas nos laboratórios da Comissão 

Teológica, presidida pelo cardeal Alfredo Ottaviani, do Santo Ofício (ex-

Santa Inquisição), e secretariada pelo jesuíta Sebastião Tromp. 



Na cúpula hierárquica do catolicismo romano havia sérias 

preocupações sobre as fontes de Revelação. Daí, entre os teólogos, as 

muitas disputas relacionadas com a Revelação Divina Pública. Em 

consequência, outrossim, o primeiro cuidado da Comissão Teológica foi 

acerca desse assunto e elaborou um esquema. 

Instalou-se oficialmente o Concílio Vaticano II, aos 11 de outubro 

de 1962, com a presença de 2.540 bispos. No dia 14 de novembro 

seguinte, foi apresentado o esquema sobre a Divina Revelação. E a 19ª 

Congregação Geral foi a  “mais surpreendente e movimentada de todo o 

Concílio. Assestaram contra o esquema toda a pesada carga de sua 

bateria vários cardeais e numerosos bispos” (Kloppenburg – Concílio 

Vaticano II – Editora Vozes – Petrópolis – 1964 – Vol. IV – Pg. 93). 

O texto foi acusado de ser excessivamente escolástico, pessimista, 

nada pastoral, inaceitável para o mundo moderno. Ele não oferecia as 

soluções urgidas pelas conjunturas difíceis com que se debatem os 

hierarcas clericais. Resumia-se a apresentar doutrinas sobre a 

Revelação Divina contidas em qualquer compêndio de teologia 

dogmática, conforme observou com violência o cardeal Alfrink, 

arcebispo de Utrecht (Holanda), no dia 14 de novembro. Para os 

teólogos modernos, preocupados em fornecer tábuas de salvação para a 

hierarquia, a doutrina das duas fontes de Revelação (a Escritura e a 

Tradição) é além de insuficiente. Qualquer jovem das Escolas Bíblicas 

dos evangélicos aniquila a dogmática católica da Contra-Reforma. E, na 

noite de tão densas trevas, sentem-se os teólogos em emergência de 

arranjar um espetáculo de fogos de artifício para impressionar a 

humanidade, pelo menos por mais algum tempo. 

Continuaram acesos e com ardor crescente os debates até 20 de 

novembro, quando o papa João XXIII interveio e mandou engavetar o 

esquema. 

Para que servem, então, a gavetas? 

Essa sinopse foi debatida em 5 Congregações Gerais (reuniões do 

Concílio). De 14 a 20 de novembro de 1962, sendo que nos dias 15 e 18 

o Concílio ficou de recesso. E houve 88 intervenções. 

O debate hostil foi interrompido pelo papa João XXIII ao 

estabelecer se elaborasse novo esquema! 

Em segunda redação, “que conheceu não poucas vicissitudes e 

MANOBRAS, foi aprovado pela Comissão de Coordenação no dia 22 de 

abril de 1963 e enviado aos padres conciliares” (Kloppenburg – Obra 

mencionada – Pg. 94). 

Grifei o vocábulo “manobras”. De propósito! É uma expressão de 

um dos teólogos desse Concílio, o frade Kloppenburg, que demonstra a 

política praticada nos bastidores romanistas. Manobra é sinônimo de 

artifício, astúcia, artimanha, intriga! 



Os prelados ansiavam ver o novo esquema exposto em plenário. 

Mas, contra todas as esperanças, não foi apresentado à discussão do 

Concílio na Segunda Sessão. Porém, no discurso de encerramento 

daquela sessão, declarou Paulo VI que o esquema “De Divina 

Revelatione” seria um dos temas da Terceira Sessão (Kloppenburg – 

Obra mencionada – Pg. 94). 

Nesse entretempo, a Comissão Teológica recebeu muitos louvores 

sobre o texto, reconhecendo nele um progresso notável sobre o anterior, 

qualificando-o de mais moderno, pastoral e ecumênico. Mais 

numerosos, todavia, foram os que criticaram e condenaram, por ser 

obscuro, equívoco, minimalista, sem nenhuma utilidade, por enunciar 

apenas coisas óbvias e sabidas (Kloppenburg – Obra referida – Pg. 94). 

Era necessário aproveitar a grande deixa de Nova Deli!!! 

Observe-se que tudo isto acontecia por detrás dos biombos. Não 

em plenário do Concílio! 

Necessitava-se de uma redação contundente e útil à seita 

estertorada pelos temores de um futuro aziago. 

Às gavetas também a segunda redação! 

Sentia-se malograda a Comissão de  Teologia e “constituiu no dia 7 

de março de 1964 uma nova subcomissão encarregada de tentar uma 

terceira redação, fruto dos trabalhos, das sugestões e emendas 

propostas por ocasião dos dois textos anteriores” (Kloppenburg – Obra 

citada – Pg. 94). 

Tantas vicissitudes demonstram a incompatibilidade permanente e 

insuperável entre o catolicismo e a Bíblia. Antinomias obstinadas levam 

a seita do papa a se distanciar cada vez mais da Palavra de Deus. 

Afinal, o esquema, em terceira redação, foi encaminhado ao 

Concílio, que o discutiu em cinco reuniões. De 30 de setembro a 6 de 

outubro de 1964, sendo que nos dias 3 e 4 de outubro, os eminentes 

ordinários foram descansar (!!!). Nessas cinco Congregações Gerais, 

como apelidaram as reuniões do Concílio, aconteceram 71 intervenções. 

*** 

Um balanço! 

O assunto sobre a Revelação Divina mereceu do plenário do 

Concílio Ecumênico Vaticano II 10 Congregações Gerais, sendo 5 em 

1962, que resultaram absolutamente sem efeito, conforme vimos, e 5 

em 1964. Em todas elas, que globalmente tomaram 33 horas, houve 

159 intervenções, isto é, manifestações dos bispos. 

Recordemo-nos que o Concílio Ecumênico Vaticano II, iniciado em 

11 de outubro de 1962, foi encerrado no dia 7 de dezembro de 1965, 

com 168 Congregações Gerais. Nas suas 4 Sessões (períodos ou etapas) 

foram gastas 600 horas e aconteceram 2.217 intervenções. 



Confrontemos! Das 168 Congregações Gerais apenas 10 foram 

consagradas ao debate sobre a Revelação Divina. Das 600 horas e 2.217 

intervenções somente 33 horas e 150 intervenções para esse magno 

assunto. De todas as energias e programações do Concílio apenas uma 

média de 5% em prol do “estudo” da Revelação Divina! 

Em verdade, em verdade, considerando-se que as 5 Congregações 

Gerais de 1962, em que se debateu o assunto, foram inteiramente nulas 

e anuladas pelo papa João XXIII, tem-se um índice bem mais inferior. 

Então, temos com objetividade e realismo cru o seguinte: Das 600 horas 

empregadas em todo o Concílio, e das 2.217 intervenções, somente 

17,30 horas e 88 intervenções. Das 168 Congregações Gerais, apenas 5! 

Pasmem! Unicamente 2,5% das atividades conciliares para o 

“estudo” da Revelação Divina! 

Demonstra isto algum interesse pela Bíblia? Roma semper 

eadem!!! Ela não gosta mesmo da Palavra de Deus exarada nos Livros 

Santos! 

*** 

Outra verificação! O Vaticano II examinou outros muitos assuntos 

do seu particular interesse como, por exemplo, o uso do latim na sua 

liturgia, a renovação da mesma em diversos pontos, os meios de 

comunicação social, a ação ecumênica, os leigos, a educação religiosa, 

etc. Porém, o tema: HIERARQUIA ECLESIÁSTICA foi o mais importante, 

cuja Constituição Dogmática “é certamente a peça central de todo o 

Concílio Vaticano II” (Kloppenburg – Obra mencionada – Pg. 358), pois 

ocupou 49 Congregações Gerais, com 172 horas e 358 intervenções. 

Note-se: Das 168 Congregações Gerais, 49 foram destinadas ao 

tema HIERARQUIA ECLESIÁSTICA! 30%!!! E das 600 horas, 172 horas 

para esse mesmo assunto! 30%!!! 

Cotejemos! A hierarquia julgando-se em causa própria – a norma 

jurídica: “Judex in própria causa nemo esse potest” foi absolutamente 

esquecida! – ocupou 49 reuniões e para o mesmo “exame” da Revelação 

Divina unicamente 5; empregou 172 horas e 358 intervenções, 

enquanto que, para o assunto de maior realce, somente 17,30 horas e 

88 intervenções. 

*** 

Pergunta-se: É verdade que o catolicismo tem agora mais interesse 

pela Bíblia? 

Responde-se: Sim!!! 

Mais interesse para destruí-la, se possível fora. Porque lhe é mister 

exalçar a hierarquia, o seu Testamento Novíssimo! 

Jamais o catolicismo perseguiu tanto a Bíblia como hoje. Melhor 

seria que acendesse as fogueiras inquisitoriais para queimar milhões 

dos seus exemplares como fazia no passado. 



Linhas acima entreaspeei as palavras “estudo” e “exame”. Não foi 

ao acaso. Porque o “estudo” e o “exame” da Revelação Divina tendiam a 

inferiorizar a Bíblia, depreciando-a em seu valor de único depósito 

sagrado. 

Aliás, a própria adoção da Tradição significa admitir a insuficiência 

material das Sagradas Escrituras. 

E na 91ª Congregação Geral, em 30 de setembro de 1964, o bispo 

Franjo, de Split, na Iugoslávia, e membro proeminente da Comissão 

Teológica, declarou: “A Sagrada Escritura não contém todas as verdades 

reveladas e a Tradição é também fonte de Revelação”. Se se pretendesse 

excluir a Tradição, “as ciências bíblicas teriam que provar tudo pela 

Escritura, o que levaria a uma exegese pouco sincera e desmoralizaria 

os papas anteriores”. 

Nesse mesmo dia e por ocasião da mencionada reunião, o 

arcebispo Florit, de Florença, na Itália, defendendo o esquema da 

Terceira Redação que originou a Constituição Dogmática “Dei Verbum”, 

salienta o seu valor porque “fala da realidade e da suprema importância 

da Tradição na vida da Igreja: é por ela que perduram a  constituição, a 

vida, a fé e o culto da Igreja”. 

No dia seguinte, 1º de outubro de 1964, intervindo da 92ª 

Congregação Geral, o bispo de Alleppey, na Índia, Michael Arattukulam, 

ao recordar-se da doutrina de Trento e do Vaticano I, enaltece o 

esquema por ensinar que “nem todas as verdades reveladas são 

transmitidas pela Sagrada Escritura”. 

Nesse ínterim, o arcebispo Joseph Attipetty, de Ernakulam, na 

Índia, exalta a Tradição: Sem ela “muitos dogmas da sacramentologia e 

da mariologia perderiam o seu fundamento. Fecharíamos as portas ao 

progresso na mariologia – impossibilem reddendo quam libet aliam ad 

definitionem de privilegiis marianis. E qual o verdadeiro devoto de Nossa 

Senhora que gostaria de criar semelhante situação?” 

A 93ª Congregação Geral, de 2 de outubro de 1964, continuou no 

mesmo ambiente de exaltação à Tradição. Octavio Antonio Beras, 

arcebispo de Santo Domingo, na República Dominicana, exclamou: 

“Todos nós aprendemos primeiro no catecismo e depois, no seminário, 

que nem todas as verdades reveladas estão na Sagrada Escritura. 

Quem de nós já ensinou o contrário?” 

Que esta pergunta ressoe nos corações dos protestantes 

catolicizados e lhes arranque ecos tonitroantes para acordá-los! 

Não faltou um prelado português a dar sua nota nesse coral 

soturno. Foi Antonio de Castro Xavier Monteiro, o bispo auxiliar de Vila 

Real: “Não devemos”, declarou, “ter receio de afirmar a 

incorruptibilidade da divina Tradição (?), que, por vários títulos, como 

dizem muitos teólogos, é superior à Sagrada Escritura”. 



Juntando-se ao português, veio o espanhol Angel Temino Sáiz, 

bispo de Orense, com a sua barretada: “Não se pode negar que, por 

muitos séculos, ensinou-se que há certas verdades reveladas contidas 

na Tradição, que não possuem um fundamento sólido na Escritura”. 

Acorre às mesmas loas um italiano, o arcebispo de Bari, Enrico 

Nicodemo: “Há verdades reveladas que constam só da Tradição”! Exalta-

se outro italiano piegas, Salvatore Baldassarri, arcebispo de Ravena, e 

interfere: “Os dogmas mariais se fundam exclusivamente na Tradição, 

bem como o batismo infantil”. 

“Sem o recurso à Tradição, a Igreja não pode conhecer todas as 

verdades reveladas”, decide Luciano Rubio, prior geral da Ordem de 

Santo Agostinho. 

E o encontro sinodal de 2 de outubro de 1964 se encerrou com 

esta infernal proclamação: “Na Bíblia há, de fato, deficiências”. A sua 

autoria cabe a Franziscus Koenig, arcebispo de Viena, Áustria. 

E o clero por aí a recomendar a leitura da Bíblia de acordo com as 

orientações do Vaticano II! 

Nos dias 3 e 4, os ordinários foram descansar de tantos disparates. 

O dia 5, porém, amanhece com as mesmas nuvens carregadas de 

tempestade contra a Bíblia. O conselheiro patriarcal melquita de 

Antioquia, Neófito Edelby, despejou esta insensatez: “Sem a Tradição, a 

Escritura é letra morta”. 

Se quiséssemos, continuaríamos enfileirando depoimentos em prol 

da Tradição e conseqüente descaso da Bíblia.  

Em conseqüência e para confirmar todos esses testemunhos 

depreciativos da Bíblia, o Concílio Vaticano II dogmatiza em sua 

Constituição “Dei Verbum”: “... As próprias Sagradas Escrituras são 

nela [a Tradição] cada vez melhor compreendidas” (§ 8); “... não é 

através da Escritura apenas que a Igreja consegue sua certeza a 

respeito de tudo o que foi revelado” (§ 9). 

*** 

Em verdade e com exatidão, aplicam-se à seita do papa as palavras 

de Jeremias: “Eis que a palavra do Senhor é para eles cousa 

vergonhosa: não gostam dela” (Jeremias 6.10). 

*** 

Nestas circunstâncias, poderíamos admitir a esperança de estar o 

catolicismo interessado pela Bíblia, buscando nela a completa e perfeita 

Revelação Divina para esta Dispensação? 

Nem de leve! A menos que fôssemos simplórios! 

 

.oOo. 
 

 



 

O TESTAMENTO 
DA ANTIGA DISPENSAÇÃO 

E AS ESCRITURAS 
 

Despertos do terrível pesadelo que nos conduziu pelas paragens 

estranhas e por pantanais lúgubres de doutrinas conspurcadoras da 

Palavra, libremos as regiões translúcidas da Bíblia, a inconteste, a 

única Fonte de Revelação Divina e o pábulo supersubstancial das 

nossas almas sôfregas de crescimento espiritual. 

“Nem só de pão viverá o homem, mas de toda a palavra que 

procede da boca de Deus” (Mateus 4.4). 

*** 

NA INTERPRETAÇÃO DAS ESCRITURAS DEVEMOS ATENDER AO 

CONTEÚDO E À UNIDADE DE TODA  A ESCRITURA. 

Eis o grande princípio, o condão norteador, a bússola orientadora, 

o guia seguro de qualquer exegese. E exegese de qualquer obra literária. 

Para julgar ou dirimir um litígio, nenhum juiz poderá ater-se 

apenas a um ângulo da questão, a uma faceta da acusação ou da 

defesa, mas precisa examinar os autos no seu todo, no seu conjunto. 

Aliás, a sociologia moderna não reconhece mais soluções parciais para 

os problemas do mundo. Pesquisa soluções globais. Empreende 

integralizar todas as facetas de todos os problemas para equacioná-los e 

resolvê-los em totalidade. 

*** 

É do próprio sistema da Bíblia ser ela a única Regra de Fé! Não 

deixa em seus livros lugar algum para outra regra ou fonte! 

*** 

Acampados ainda no sopé do Sinai, viram os israelitas o seu líder 

subir o monte na execução da ordem divina: “Sobe a Mim; ... dar-te-ei 

tábuas de pedra, e a lei, e os mandamentos que escrevi, para os 

ensinares” (Êxodo 24.12). 

“Que escrevi”! O próprio Deus escrevera... 

Após manifestar os pormenores sobre a construção do tabernáculo 

e o sacerdócio estabelecido em Arão, da tribo de Levi, e o ritual do culto, 

“deu a Moisés as duas tábuas do Testemunho, tábuas de pedra, 

escritas pelo dedo de Deus” (Êxodo 31.18). 

Salienta o informe sacro: “Tábuas escritas de ambas as bandas; 

de uma e de outra banda estavam escritas. As tábuas eram obra de 

Deus; também a escritura era a mesma escritura de Deus, esculpida 

nas tábuas” (Êxodo 32.15-16). 



Surpreendendo o povo na iniquidade da idolatra, indignado, 

Moisés despedaçou as tábuas (Êxodo 32.19). 

O Senhor, entretanto, não quis fiar-se de tradição oral alguma, e 

disse ao Seu servo: “Lavra duas tábuas de pedra, como as primeiras; 

e Eu escreverei nelas as mesmas palavras que estavam nas 

primeiras tábuas, que quebraste” (Êxodo 34.1). 

Insistira o Senhor em Seus preceitos contra a idolatria e ressaltara 

o Seu desígnio de isolar o Seu Israel dos demais povos e disse a Moisés: 

“Escreve estas palavras, porque, segundo o teor destas palavras, fiz 

aliança contigo e com Israel” (Êxodo 34.27). 

Ocasião excepcional de deixar Suas palavras em tradição oral. Mas 

não fez assim. “Escreve”! Foi a Sua determinação. 

A longa e épica jornada atingia o seu clímax. O povo iria apossar-se 

de Canaã. O seu chefe ora a Deus e exorta o seu povo a obedecer a 

palavra do Senhor: “Agora, pois, ó Israel, ouve os estatutos e os 

juízos que eu vos ensino, para os cumprirdes, para que vivais, e 

entreis, e possuais a terra que o Senhor, Deus de vossos pais, vos 

dá. Nada acrescentareis à palavra que vos mando, nem diminuireis 

dela, para que guardeis os mandamentos do Senhor, vosso Deus, 

que eu vos mando” (Deuteronômio 4.1-2). 

A única condição estabelecida para a feliz e permanente posse de 

Canaã era a obediência à Sua palavra, à qual nada poderia ser 

acrescentado e da qual nada poderia ser retirado. Ela, como única 

Regra de Vida, deve permanecer intacta! 

Moisés, que liderou o seu povo durante os 40 anos de travessia por 

desertos inóspitos, almeja a sua prosperidade, e lhe recomenda: 

“Guardai, pois, as palavras desta aliança e cumpri-as, para que 

prospereis em tudo quanto fizerdes” (Deuteronômio 29.9). 

Seus votos não são formais. Indicam o penhor de felicidade para 

aquele povo: “Se guardares o mandamento que hoje te ordeno, que 

ames o Senhor, teu Deus, andes nos Seus caminhos, e guardes os 

Seus mandamentos, os Seus estatutos, e os Seus juízos, então, 

viverás e te multiplicarás, e o Senhor, teu Deus, te abençoará na 

terra à qual passas para possuí-la” (Deuteronômio 30.16). 

Lembra o concerto feito por Deus com o Seu povo em Horebe 

(Deuteronômio 5.2) e repete os dez mandamentos (Deuteronômio 5.6-

21). “Estas palavras falou o Senhor a toda a vossa congregação no 

monte, do meio do fogo, da nuvem e da escuridade, com grande 

voz, e nada acrescentou. Tendo-as escrito em duas tábuas de pedra, 

deu-mas a mim” (Deuteronômio 5.22). 

A obediência à Bíblia foi inculcada desde os seus primórdios. 

Desde o princípio, ela foi cercada de respeito máximo. O próprio Deus 

assim o determinou e, por isso, fixa normas para a construção da Arca 



(Êxodo 25.10-15) e manda também que se coloque nela o Seu 

Testemunho (Êxodo 25.15; Deuteronômio 10.2; Hebreus 9.4). 

Acondicionado o Testemunho na Arca, poderia o israelita olvidar as 

ordens divinas! Então, a fim de que isto não ocorresse, Moisés 

determina: “E as escreverás nos umbrais de tua casa e nas tuas 

portas” (Deuteronômio 6.9). 

Com o desaparecimento de Moisés, o vidente do Sinai, o povo teria 

outros chefes. Prevê, inspirado, Moisés e adverte que, nessa 

emergência, ao ter o seu rei, que este “quando se assentar no trono do 

seu reino, escreverá para si um translado desta lei num livro” 

(Deuteronômio 17.18). Aliás, quando o povo elegeu Saul para seu rei, 

“declarou Samuel ao povo o direito do reino, escreveu-o num livro 

e o pôs perante o Senhor” (1º Samuel 10.25). 

Moisés nomeia Josué como chefe do povo com a incumbência de 

transpô-lo além Jordão e Deuteronômio 31.9 informa, ainda outra vez: 

“Esta lei, escreveu-a Moisés e a deu aos sacerdotes, filhos de Levi, 

que levavam a Arca da Aliança do Senhor, e a todos os anciãos de 

Israel”. Nestas circunstâncias, estabelece que a Lei seja lida em cada 

sete anos: “Ordenou-lhes Moisés dizendo: Ao fim de cada sete anos, 

precisamente no ano da remissão, na Festa dos Tabernáculos, 

quando todo o Israel vier a comparecer perante o Senhor, teu Deus, 

no lugar que Este escolher, lerás esta lei diante de todo o Israel. 

Ajuntai o povo, os homens, as mulheres, os meninos e o 

estrangeiro que está dentro da vossa cidade, para que ouçam, e 

aprendam, e temam ao Senhor, vosso Deus, e cuidem de cumprir 

todas as palavras desta Lei” (Deuteronômio 31.10-12). 

Naquele momento soleníssimo da posse da Terra Prometida, 

prevendo o Senhor os desvios, as iniquidades e as recalcitrações do Seu 

povo, para adverti-los, ordena a Moisés: “Escrevei para vós outros 

este cântico e ensinai-o aos filhos de Israel; ponde-o na sua boca, 

para que este cântico Me seja por testemunha contra os filhos de 

Israel” (Deuteronômio 31.19). 

Obedeceu e “Moisés, naquele mesmo dia, escreveu este cântico 

e o ensinou aos filhos de Israel” (Deuteronômio 31.22). 

“Tendo Moisés acabado de escrever, integralmente, as palavras 

desta lei num livro, deu ordem aos levitas que levavam a Arca da 

Aliança do Senhor, dizendo: Tomai este livro da lei e ponde-o ao 

lado da Arca da Aliança do Senhor, vosso Deus, para que ali esteja 

por testemunha contra ti” (Deuteronômio 31.24-26). 

A Josué, servo do Senhor, encarregado de fazer o povo hebreu 

passar o Jordão após a morte de Moisés, adverte que se esforce e tenha 

“cuidado de fazer segundo toda a lei” (Josué 1.7) escrita por Moisés 

(Deuteronômio 31.9). Recomenda-lhe o Senhor: “Não cesses de falar 



deste livro da lei; antes, medita nele dia e noite, para que tenhas 

cuidado de fazer segundo tudo quanto nele está escrito; então, 

farás prosperar o teu caminho e serás bem-sucedido” (Josué 1.8). 

Josué foi vitorioso. O incidente de Acã serviu ainda mais para 

valorizar a necessidade da obediência ao Senhor. Objetivando executar 

determinações precedentes no sentido de que levantasse “pedras 

grandes” e nelas escrevesse “todas as palavras desta lei” 

(Deuteronômio 27.1-3), no Monte Ebal, “segundo o que está escrito 

no livro da lei de Moisés” (Josué 8.31), “escreveu ali, em pedras, 

uma cópia da lei de Moisés” (Josué 8.32). Naquele clima de vitórias, 

Josué “leu todas as palavras da lei, a bênção e a maldição, segundo 

tudo o que estava escrito no livro da lei. Palavra nenhuma houve, 

de tudo o que Moisés ordenara, que Josué não lesse para toda a 

congregação de Israel” (Josué 8.34-35). 

Os triunfos se sucederam na conquista da Terra Prometida e o fiel 

Josué “nem uma só palavra deixou de cumprir de tudo o que o 

Senhor ordenara a Moisés” (Josué 11.15). 

A preocupação máxima de Josué era que o povo observasse a Lei 

do Senhor. E, quando já velho, “chamou Josué a todo o Israel” e 

disse-lhe: “Esforçai-vos, pois, muito para guardardes e cumprirdes 

tudo quanto está escrito no livro da lei de Moisés, para que dela 

não vos aparteis, nem para a direita nem para a esquerda; para que 

não vos mistureis com estas nações que restaram entre vós. Não 

façais menção dos nomes de seus deuses, nem por eles façais jurar, 

nem os sirvais, nem os adoreis” (Josué 23.6-7). 

A grande linha divisória a separar Israel dos outros povos que 

seguiam tradições orais em sua idolatria era a obediência à Lei Escrita 

do Senhor! 

Sentindo-se próximo ao fim e inspirado por Deus, Josué, o grande 

continuador de Moisés na conquista de Canaã, ajuntou em Siquém 

todas as tribos de Israel, exortou-as e “escreveu estas palavras no 

livro da lei de Deus” (Josué 24.26), porque, não tendo que ficar 

reduzida à Lei, através do tempo, a Revelação Escrita iria se 

completando. E faleceu. 

A Arca do Testemunho fora mandada construir pelo próprio Deus 

(Êxodo 25.21; 31.18; Deuteronômio 10.3-5) para ser a depositária das 

tábuas de Sua Lei e ocupou, por isso, o centro do Santo dos Santos do 

Tabernáculo (Êxodo 26.34) e precedia o povo em sua viagem desde Sinai 

até Canaã (Números 10.33). 

Ao tempo do sacerdote Eli, cujos filhos faziam transgredir o povo 

do Senhor (1º Samuel 2.24), foi transformada em talismã. E permitiu o 

Senhor que ela fosse arrebatada pelos filisteus (1º Samuel 4.1-22), 

sendo devolvida em tempos posteriores (1º Samuel 5.1-6.11). 



A máxima preocupação de Davi era levar o seu povo a se submeter 

à Lei do Senhor para o que levou a Arca do Testamento de Obede-Edom 

para Jerusalém, onde preparou um tabernáculo provisório (2º Samuel 

6.17; 7.1-2; 1º Crônicas 16.1, 4-6, 37-43), oportunidade em que 

estabeleceu normas na intenção de que os sacerdotes oferecessem 

“continuamente ao Senhor os holocaustos sobre o altar dos 

holocaustos, pela manhã e à tarde; e isto segundo tudo o que está 

escrito na lei que o Senhor ordenara a Israel” (1º Crônicas 16.40). 

Ao se aproximarem os dias da sua morte, Davi aconselhou 

Salomão: “Guarda os preceitos do Senhor, teu Deus, para andares 

nos Seus caminhos, para guardares os Seus estatutos, e os Seus 

mandamentos, e os Seus juízos, e os Seus testemunhos, como está 

escrito na lei de Moisés, para que prosperes em tudo quanto fizeres 

e por onde quer que fores” (1º Reis 2.3; 1º Crônicas 22.12-13). 

Não se iludiu Salomão, filho e sucessor de Davi no trono de Israel! 

Não foi atrás de tradições orais! Procurou sim “escrever com retidão 

palavras de verdade” (Eclesiastes 12.10). E, ao construir o Templo, 

depositou a Arca do Testemunho no Santo dos Santos (1º Reis 8.1-9). 

Também durante os seus reis, Israel foi feliz quando se sujeitou à 

Lei do Senhor e foi derrotado e escravizado e infeliz toda vez que dela se 

desviou. Em trevas caminhou quando dela se apartou! 

Os dois livros de Samuel, os dois de Reis, os dois de Crônicas, o de 

Esdras, o de Neemias e o de Ester relatam a história cheia de altos e 

baixos do povo. A história de suas glórias quando atendiam os ditames 

da Lei. A história de seus malogros quando dela se alongavam. 

Inspirados divinamente e para memória permanente, aqueles livros 

consignam inúmeros episódios que se constituem em ensinos preciosos 

para nossa instrução no quadro total da primeira parte das Sagradas 

Escrituras. 

Manifestou-Se o Senhor através dos profetas para vergastar os 

desvios do Seu povo e invectivar o procedimento de reis desleais. E para 

ir completando a Sua Revelação pela instrumentalidade desse Seus 

servos. 

Ao mencionar o Antigo Testamento, Jesus o denominou de 

“Moisés e os profetas” (Lucas 16.31). 

Igualmente, no conteúdo e na unidade destes, depreendemos a 

absoluta ausência da Tradição Oral, mas sempre presente a Escritura. 

“Ouvi a Palavra do Senhor... prestai ouvidos à Lei de nosso 

Deus”, clama Isaías. 

Ai! É o brado de dor do profeta. Ele via que “como a língua de 

fogo consome o restolho, e a erva seca se desfaz pela chama, assim 

será a sua raiz como podridão, e a sua flor se esvaecerá como pó; 



porquanto rejeitaram a lei do Senhor dos Exércitos e desprezaram a 

palavra do Santo de Israel” (Isaías 5.24). 

Ferido em sua sensibilidade por verificar também em Tiro, 

transgredida a lei, lastima: “Na verdade, a terra está contaminada 

por causa dos seus moradores, porquanto transgridem as leis, 

violam os estatutos e quebram a aliança eterna” (Isaías 24.5). 

Desolado com o sofrimento do povo escravizado por haver 

transgredido a lei do Senhor, o mesmo Isaías lamenta: “Quem 

entregou Jacó por despojo e Israel, aos roubadores? Acaso, não foi 

o Senhor, Aquele contra quem pecaram e nos caminhos do qual não 

queriam andar, não dando ouvidos à Sua lei?” (Isaías 42.24). 

Nesta emergência, a Isaías determina o Senhor: “Toma uma 

ardósia grande e escreve nela de maneira inteligível” (Isaías 8.1). 

Noutra circunstância: “Vai, pois, escreve isto numa tabuinha 

perante eles, escreve-o num livro, para que fique registrado para os 

dias vindouros, para sempre, perpetuamente” (Isaías 30.8). 

“Escreve”! 

Rebelara-se Israel e o Senhor, utilizando-Se de Jeremias, o 

repreende: “Ouve tu, ó terra! Eis que Eu trarei mal sobre este povo, 

o próprio fruto dos seus pensamentos; porque não estão atentos às 

Minhas palavras e rejeitam a Minha lei” (Jeremias 6.19); “porque 

deixaram a Minha lei, que pus perante eles, e não deram ouvidos ao 

que Eu disse, nem andaram nela” (Jeremias 9.13). 

No princípio do reinado de Jeoaquim, o povo se obstinava em sua 

infidelidade e, da parte de Deus, Jeremias leva-lhe o recado: “Se não 

Me derdes ouvidos para andardes na Minha lei, que pus diante de 

vós... então farei que esta casa seja como Silo e farei desta cidade 

maldição para todas as nações da terra” (Jeremias 26.4-6). 

Conclamando o Senhor por meio do mesmo profeta aquele povo de 

dura cerviz ao arrependimento, durante o cativeiro de Babilônia, 

exclama: “Farei que se cumpram sobre aquela terra todas as Minhas 

ameaças que proferi contra ela, tudo quanto está escrito neste 

livro, que profetizou Jeremias contra todas as nações” (Jeremias 

25.13) E noutra vez: “Escreve num livro todas as palavras que Eu 

disse” (Jeremias 30.2). “Escreve”! Exatamente para não ficar como 

tradição oral, exposta à corrupção. 

“Veio esta palavra do Senhor a Jeremias, dizendo: Toma um 

rolo, um livro, e escreve nele todas as palavras que te falei contra 

Israel, contra Judá e contra todas as nações, desde o dia em que te 

falei, desde os dias de Josias até hoje” (Jeremias 36.2). “Escreve no 

livro todas as palavras”! Então, “escreveu Baruque no rolo, segundo 

o que ditou Jeremias, todas as palavras que a este o Senhor havia 

revelado” (Jeremias 36.4). 



Com a intenção de que o povo se convertesse dos seus maus 

caminhos, Jeremias mandou Baruque, o seu secretário: “Do rolo que 

escreveste, segundo o que eu ditei, lê todas as palavras do Senhor, 

diante do povo, na Casa do Senhor” (Jeremias 36.6). Foi nesta 

ocasião que Jeudi, mensageiro enviado da parte do rei Jeoaquim, 

enraivecido com a leitura que anunciava a vinda do rei da Babilônia 

para a destruição da sua terra, cortou o livro em pedaços e o lançou ao 

fogo (Jeremias 36.14, 21, 23). Sob a ordem de Deus, contudo, porque a 

Sua Palavra Escrita não pode perecer, Jeremias “tomou outro rolo e o 

deu a Baruque, filho de Nerias, o escrivão, o qual escreveu nele, 

ditado por Jeremias, todas as palavras do livro que Jeoaquim, rei 

de Judá, queimara” (Jeremias 36.32). 

E no final do livro ainda outra vez: “Escreveu, pois, Jeremias 

num livro todo o mal que havia de vir sobre Babilônia, a saber, 

todas as palavras já escritas contra Babilônia” (Jeremias 51.60). 

Caracteriza-se Ezequiel por invectivar os falsos profetas e vergastar 

os sacerdotes iníquos. É a ele que o  Senhor diz: “Os seus sacerdotes 

transgridem a Minha lei e profanam as Minhas cousas santas” 

(Ezequiel 22.26). 

Ao relatar a sua vocação, conta: “Então, vi, e eis que certa mão 

se estendia para mim e nela se achava o rolo de um livro... e estava 

escrito por dentro e por fora; nele estavam escritas lamentações, 

suspiros e ais” (Ezequiel 2.9-10). 

Ao referir-se ao livramento do povo depois da tomada de Jerusalém 

por Nabucodonosor, fala da restauração do Templo, e consigna a 

advertência de Deus: “Escreve isto na sua presença para que 

observem todas as suas instituições e todos os seus estatutos e os 

cumpram” (Ezequiel 43.11). 

Quando os príncipes invejosos pretendiam prejudicar Daniel que, 

nas intenções de Dario, se prestava para ser constituído sobre todo o 

reino, não podiam achar nele responsabilidade alguma de transgressão, 

disseram: “Nunca acharemos ocasião alguma para acusar a este 

Daniel, se não a procurarmos contra ele na lei do seu Deus” (Daniel 

6.5). Que elogio! 

“No primeiro ano de Belsazar, rei da Babilônia, teve Daniel um 

sonho e visões ante seus olhos, quando estava no seu leito; 

escreveu logo o sonho e relatou a suma de todas as cousas” (Daniel 

7.1). “Escreveu logo”! 

Em sua visão dos quatro animais simbólicos, a respeito do último, 

Daniel informa: “O quarto animal será um quarto reino na terra” 

(Daniel 7.23), que “proferirá palavras contra o Altíssimo, magoará os 

santos do Altíssimo e cuidará em mudar os tempos e a lei” (Daniel 

7.25). “Cuidará em mudar a Lei”! 



Esta visão de Daniel – e que visão profética! – nos reporta à visão 

de João, descrita em Apocalipse 17.6: “Então, vi a mulher embriagada 

com o sangue dos santos e com o sangue das testemunhas de 

Jesus; e, quando a vi, admirei-me com grande espanto”. “E nela se 

achou sangue de profetas, de santos e de todos os que foram 

mortos sobre a terra” (Apocalipse 18.24). No fim dos tempos, cumprir-

se-ão as visões de Daniel e de João e toda violência se acometerá contra 

“os que guardam os mandamentos de Deus e têm o testemunho de 

Jesus” (Apocalipse 12.17) e se cuidará de mudar a Revelação Divina 

(Daniel 7.25). 

A ira do Senhor, porém, sempre se derrama contra os que 

transgridem os Seus preceitos. “Sim, todo o Israel transgrediu a Tua 

lei... por isso, a maldição e as imprecações que estão escritas na lei 

de Moisés, servo de Deus, se derramaram sobre nós” (Daniel 9.11). 

Dos profetas chamados menores, Oséias é o primeiro e cujo 

ministério abrangeu 12 ou 13 anos do reinado de Jeroboão e chegou a 

ver a queda de Samaria em 722 a. C. Por sua instrumentalidade, 

naqueles dias trevosos de iniquidade sobre iniquidade, o Senhor 

objurga o povo: “Embora Eu lhe escreva a Minha lei em dez mil 

preceitos, estes seriam tidos como cousa estranha” (Oséias 8.12). 

Imaginem como não seriam se fosse tradição oral! 

Em vista das transgressões de Judá, pelo profeta Amós, Deus 

ameaça: “Não sustarei o castigo, porque rejeitaram a lei do Senhor e 

não guardaram os Seus estatutos; antes, as suas próprias mentiras 

os enganaram e após elas andaram seus pais” (Amós 2.4). Realmente, 

escapar-se da Bíblia significa aderir às mentiras da tradição oral! 

A Habacuque, suscitado ao tempo dos caldeus, determina o 

Senhor: “Escreve a visão, grava-a sobre tábuas, para que a possa ler 

até quem passa correndo” (Habacuque 2.2). 

Se Moisés consignou em Escritura os preceitos do Senhor, 

completando a Bíblia o Senhor desejou que os Seus profetas 

escrevessem! 

Queixava-se Sofonias: “Os seus profetas são levianos... os seus 

profetas profanam o santuário e violam a lei” (Sofonias 3.4). E 

Malaquias os recrimina por terem feito tropeçar a muitos e, por isso, 

Deus os fez “desprezíveis e indignos diante de todo o povo” 

(Malaquias 2.8-9). 

Das 36 alusões à Lei Escrita que encontrei no Livro dos Salmos, 

transladarei as seguintes: 

“Bem-aventurado o homem que não anda no conselho dos 

ímpios... antes o seu prazer está na Lei do Senhor” (Salmo 1.1-2); “a 

lei do Senhor é perfeita” (Salmo 19.7); “o mandamento do Senhor é 

puro e ilumina os olhos” (Salmo 19.8). 



E Davi exclamava: “Dentro do meu coração está a Tua Lei” 

(Salmo 40.8) e suplicava: “Desvenda os meus olhos, para que eu 

contemple as maravilhas da Tua Lei. Dá-me entendimento e 

guardarei a Tua Lei; de todo o coração a cumprirei. Baixem sobre 

mim as Tuas misericórdias, para que eu viva; pois na Tua Lei está o 

meu prazer. Quanto amo a Tua Lei! É a minha meditação todo o 

dia! Firma os meus passos na Tua palavra, e não me domine 

iniqüidade alguma. Torrentes de água nascem dos meus olhos, 

porque os homens não guardam a Tua Lei. A Tua Lei é a própria 

verdade. Grande paz têm os que amam a Tua Lei, para eles não há 

tropeço” (Salmos 119.1, 18, 34, 77, 97, 133, 136, 142, 165). 

Todo o Salmo 119 é um poema sobre a Lei do Senhor! Que se 

medite nele e evitar-se-á incorrer na apostasia... É uma sugestão para 

uma ala da Sociedade Bíblica... 

*** 

Quem encontrará em todo o Antigo Testamento qualquer base que 

endosse a possibilidade remota de uma fonte doutrinária chamada 

Tradição Oral? 

Nem por sombra! 

Bem ao contrário!!! 

É do teor de todo o Antigo Testamento serem as Escrituras a única 

e exclusiva Fonte da Revelação de Deus onde se abeberaram os filhos de 

Israel! 

 

.oOo. 
 
 

 

JESUS CRISTO 

E AS ESCRITURAS 
 
Reconhece Jesus Cristo a sua indestrutibilidade! E a sua 

autoridade. “Não penseis que vim revogar a lei ou os profetas; não 

vim para revogar, vim para cumprir” (Mateus 5.17). 

Aos empantufados fariseus que corrompiam a Escritura com a 

Tradição, como fazem atualmente as seitas católicas, chamou de 

hipócritas: “Este povo honra-Me com os lábios, mas o seu coração 

está longe de Mim. E em vão Me adoram, ensinando doutrinas que 

são preceitos de homens” (Marcos 7.6-7). 

Quem estiver de parceria com tradições em vão adora a Jesus! Por 

isso o culto católico é inútil! 



“E, assim, invalidastes a palavra de Deus, por causa da vossa 

tradição” (Mateus 15.6) é a recriminação de Jesus, que bem se ajusta 

aos seguidores desse culto. 

*** 

Em Seu ministério público Jesus sempre aludia à Lei e aos 

profetas. Às Escrituras! 

Em “Nazaré, onde fora criado, entrou, num sábado, na 

sinagoga, segundo o Seu costume, e levantou-Se para ler. Então, 

Lhe deram o livro do profeta Isaías e, abrindo o livro, achou o lugar 

onde estava escrito: O Espírito do Senhor está sobre Mim... Tendo 

fechado o livro... passou Jesus a dizer-lhes: Hoje, se cumpriu a 

Escritura que acabais de ouvir” (Lucas 4.16-21). E observa Lucas: 

“Todos na sinagoga, ouvindo estas cousas, se encheram de ira” 

(Lucas 4.28). E Jesus precisou fugir! 

À Lei reportou-Se Jesus em outra ocasião quando um doutor, para 

tentá-lO perguntou-Lhe: “Mestre, que farei para herdar a vida 

eterna?” Então Jesus lhe perguntou: “Que está escrito na lei? Como 

interpretas?” (Lucas 10.25-26). 

Recriminando os saduceus, o Salvador afirma: “Errais, não 

conhecendo as Escrituras” (Mateus 22.29). 

Ao repelir o tentador, em suas três investidas, Cristo Se utiliza das 

Santas Escrituras: “Está escrito...” (Mateus 4.4, 7, 10). 

No incidente da expulsão dos que vendiam e compravam no 

Templo, aludindo a Isaías 56.7, exclama: “Está escrito...” (Mateus 

21.13). 

Após a glória da transfiguração, remetendo-Se a Isaías 53.2, Daniel 

9.26 e Salmos 22.6, interroga: “Como, pois, está escrito sobre o Filho 

do homem que sofrerá muito e será aviltado?” (Marcos 9.12). 

Os Seus seguidores viam nEle o cumprimento da Escrituras. Filipe 

recordava-se de Gênesis 3.15; 49.10; Deuteronômio 18.18; Isaías 4.2; 

7.14; 9.6; Miquéias 5.2; Zacarias 6.12, quando deu a grande notícia a 

Natanael: “Achamos Aquele de Quem Moisés escreveu na lei, e a 

Quem se referiram os profetas: Jesus, o Nazareno, filho de José” 

(João 1.45). 

Quando os Seus adversários Lhe negaram a Divindade, proclamou: 

“E a Escritura não pode falhar” (João 10.45). E ainda invectivando 

aqueles condutores de cegos que procuravam matá-lO: “Examinais as 

Escrituras, porque julgais ter nelas a vida eterna, e são elas 

mesmas que testificam de Mim” (João 5.39); “não penseis que Eu 

vos acusarei perante o Pai; quem vos acusa é Moisés, em quem 

tendes firmado a vossa confiança. Porque, se de fato crêsseis em 

Moisés, também creríeis em Mim, porquanto ele escreveu a Meu 



respeito. Se, porém, não credes nos seus escritos, como crereis nas 

Minhas palavras?” (João 5.45-47). 

De fato! Como crer em Jesus aquele que não crê na Bíblia como 

única Regra de Fé? Misturar tradições ou ensinamentos de homens – 

são a mesma coisa! – é anular a Escritura. É descrer delas. Quem assim 

procede jamais poderá prestar culto autêntico a Jesus Cristo porque, 

descrendo das Escrituras, concomitantemente descrê dEle. 

Em Sua exposição escatológica volve-se a Daniel 9.26-27. “Porque 

estes dias são de vingança, para se cumprir tudo o que está escrito” 

(Lucas 21.22). 

Ao encaminhar-Se, seguido pelos discípulos, a Jerusalém pela 

última vez, referindo-Se aos sofrimentos e à Sua morte, diz-lhes: “Eis 

que subimos para Jerusalém e vai cumprir-se ali tudo quanto está 

escrito por intermédio dos profetas, no tocante ao Filho do 

homem” (Lucas 18.31). 

Na Sua entrada triunfal em Jerusalém, quis que se cumprisse 

Zacarias 9.9: “Jesus, tendo conseguido um jumentinho, montou-o, 

segundo está escrito: Não temas, filha de Sião, eis que o teu Rei aí 

vem, montado em um filho de jumenta” (João 12.14-15). Naquele 

instante, os discípulos não entenderam esta atitude, mas, quando 

“Jesus foi glorificado, então se lembraram de que estas cousas 

estavam escritas a respeito dEle e também de que isso Lhe 

fizeram” (João 12.16). 

E quando já na capital judaica, no aguardo da execução das 

profecias (Salmo 21 e Isaías 53), recordando-se do Salmo 118.22 e de 

Daniel 2.34-35: “Que quer dizer, pois, o que está escrito: A pedra 

que os construtores rejeitaram, esta veio a ser a principal pedra, 

angular? Todo o que cair sobre esta pedra ficará em pedaços; e 

aquele sobre quem ela cair ficará reduzido a pó” (Lucas 20.17-18). 

Sempre insistiu o Senhor que as Escrituras dEle falaram e que 

viera cumpri-las. 

Na última ceia, voltando-se para o traidor: “O Filho do homem 

vai, como está escrito a Seu respeito [Isaías 53; Daniel 9.26], mas ai 

daquele por intermédio de quem o Filho do homem está sendo 

traído!” (Mateus 26.24). Nesse mesmo episódio previne os Seus 

discípulos: “Esta noite, todos vós vos escandalizareis comigo; 

porque  está escrito: Ferirei o pastor e as ovelhas do rebanho 

ficarão dispersas [Zacarias 13.7]” (Mateus 26.31). E, ao encerrar-se o 

ágape, alude a Isaías 53.12: “Pois vos digo que importa que se 

cumpra o que está escrito: Ele foi contado com os malfeitores. 

Porque o que a Mim se refere está sendo cumprido” (Lucas 22.37). 



Em Seus derradeiros esclarecimentos, evoca os Salmos 35.19 e 

69.4: “Isto, porém, é para que se cumpra a palavra escrita na sua 

lei: Odiaram-Me sem motivo” (João 15.25). 

Depois de Sua ressurreição, ao aparecer aos Seus discípulos, 

referindo-se a Isaías 50.6; 53.2; Salmos 22, disse-lhes: “São estas as 

palavras que Eu vos falei, estando ainda convosco: Importava se 

cumprisse tudo o que de Mim está escrito na Lei de Moisés, nos 

Profetas e nos Salmos. Então, lhes abriu o entendimento para 

compreenderem as Escrituras; e lhes disse: Assim está escrito que 

o Cristo havia de padecer e ressuscitar dentre os mortos no 

terceiro dia” (Lucas 24.44-46). 

Aos discípulos desapontados de Emaús perguntou: “Porventura 

não convinha que o Cristo padecesse e entrasse na Sua glória? E, 

começando por Moisés, discorrendo por todos os profetas [Gênesis 

3.15; 22.18; 26.4; 49.19; Números 21.9; Deuteronômio 18.15; Salmos 

16.9-10; Jeremias 23.5; Ezequiel 34.23; Daniel 9.24; Miquéias 7.20; 

Malaquias 3.1, etc.], expunha-lhes o que a Seu respeito constava em 

todas as Escrituras” (Lucas 24.26-27). 

Esse mesmo Jesus que tanto Se reporta às Escrituras e que 

invectiva os fariseus por seguirem tradições, manda escrever 

(Apocalipse 1.11, 19; 2.1, 8, 12, 18; 3.1, 7, 14)! 

E poderíamos prosseguir enfileirando alusões de Jesus Cristo às 

Escrituras! Porém, não há mister! 

Para Ele somente as Escrituras! A única vez que Se referiu à 

Tradição foi para repeli-la (Mateus 15.1-9). 

 

.oOo. 
 
 

 

OS CRISTÃOS PRIMITIVOS 

E AS ESCRITURAS 
 
Ascendido Jesus aos céus, congregaram-se em pequena 

comunidade no cenáculo os 120 cristãos, esperando o cumprimento da 

promessa do Espírito Santo. Em oração consultavam as Escrituras, 

quando surgiu o problema do preenchimento da vaga de Judas. Nesta 

circunstância, Pedro falou: “Irmãos, convinha que se cumprisse a 

Escritura que o Espírito Santo proferiu anteriormente por boca de 

Davi [Salmo 41.9], acerca de Judas” (Atos 1.16), “porque está escrito 

no Livro dos Salmos” (Atos 1.20), reportando-se ao Salmo 69.25. O 



mesmo Pedro, no discurso do dia de Pentecostes, refere-se a Joel 2.28-

32 e ao Salmo 16.8-11. 

Afora o acatamento das Escrituras Vetero-Testamentárias, os 

primeiros cristãos recebiam e “perseveravam na doutrina dos 

apóstolos” (Atos 2.42), reconhecidos órgãos da Revelação Neo-

Testamentária, como os profetas o foram na Velha Dispensação. 

Após a cura dum paralítico na porta Formosa do Templo, falando 

ao povo perplexo à vista do portento, alude Pedro ainda outra vez às 

Escrituras Antigas, mencionando Deuteronômio 18.15, 16, 19, Gênesis 

22.18 e “todos os profetas a começar de Samuel” (Atos 3.24). Perante 

o Sinédrio, falido tribunal religioso do país, lembrando o legítimo e 

único tribunal dos crentes, que é a Bíblia, refere-se ao Salmo 118.22, 

para enfatizar Jesus como a pedra e declarar que: “Não há salvação 

em nenhum outro [a não ser em Jesus]; porque abaixo do céu não 

existe nenhum outro nome, dado entre os homens, pelo qual 

importa que sejamos salvos” (Atos 4.12). 

Inspiravam-se aqueles cristãos em suas orações nas fontes 

cristalinas da Bíblia e, ao receberem Pedro e João libertos das cadeias 

sinedritas, levantaram a voz a Deus, referindo-se a Êxodo 20.11, Salmo 

146.6, Salmo 2.1-2 (Atos 4.23-31). 

Instituiu-se o diaconato para que os apóstolos pudessem se 

dedicar de todo ao ministério da Palavra. 

Dos sete diáconos sobrelevou-se Estêvão, o protomártir do 

Cristianismo, pelos seus conhecimentos das Santas Escrituras. “Cheio 

de  graça e poder” (Atos 6.8), ungido com o Espírito Santo (Atos 6.10), 

ao sumo sacerdote, em síntese, referiu-se a todo o Velho Testamento, 

desde a Lei até os profetas, no seu maravilhoso sermão, momentos 

antes do seu sacrifício (Atos 7). 

Uma grande perseguição veio sacudir a igreja em Jerusalém, “e 

todos, exceto os apóstolos, foram dispersos... iam por toda a parte 

pregando a Palavra” (Atos 8.1, 4). 

“Exceto os apóstolos”... Porque o ministério de pregar a Palavra 

compete a todos os cristãos. O “ide... fazei discípulos” (Mateus 28.19) 

é tarefa de todos os que foram salvos por Cristo e sentem Sua presença 

consigo (Mateus 28.20). 

Filipe era um simples diácono, não fazendo, portanto, parte da 

hierarquia, na conformidade da conceituação falsa do catolicismo, e 

“descendo à cidade de Samaria, anunciava-lhes a Cristo” (Atos 8.5). 

Explicando Isaías 53.7-8, anunciou Jesus ao eunuco de Candace (Atos 

8.26-40). 

Pregando outra vez Pedro, e desta feita a Cornélio, menciona 

Deuteronômio 10.17 por reconhecer a necessidade das Escrituras em 

suas mensagens. 



Agitaram-se os discípulos na Assembleia de Jerusalém em face do 

problema criado pelos judaizantes. Pedro deu o seu relatório e Tiago, 

como presidente, após as intervenções de Paulo e Barnabé, reportando-

se a Amós 9.11-12, Êxodo 34.15-17, Levítico 17.10-16; 18.6-23, 

ouvindo o parecer dos apóstolos, presbíteros e toda a igreja (Atos 15.22-

23), propôs se escrevesse aos crentes antioquinos (Atos 15.20-23). Não 

poderia ter mandado uma informação verbal? Assim não pensou Tiago e 

nem julgaram de bom alvitre os apóstolos, os presbíteros e os irmãos 

(Atos 15.23). O recado oral, por mui fiéis que sejam os seus portadores, 

é sempre sujeito a obliterações. Scripta manent! (As Escrituras 

permanecem!). Alegraram-se os irmãos de Antioquia ao receberem a 

epístola e ouvindo a sua leitura (Atos 15.30-31). É muito importante 

esta observação: A escritura foi desde sempre o veículo transmissor da 

Revelação Divina. 

Somente em Hebreus encontrei cerca de 140 referências aos livros 

dos dois Testamentos. Tiago, que aconselha: “Acolhei com mansidão a 

palavra em vós implantada” (Tiago 1.21), reporta-se por mais de duas 

dezenas de vezes a outros livros sacros. 

Em sua Primeira Carta, João repete nove vezes que escreveu e 

ressalta: “Não vos escrevi porque não saibais a verdade, antes, 

porque a sabeis...” (2.21). É que, mesmo conhecendo a doutrina 

oralmente, os crentes precisavam ser confirmados na sua fé por meio 

das Escrituras. A tradição oral é falsa! Aliás, com idêntico propósito, 

Lucas escreveu as suas obras. 

O catolicismo moderno se agarra com unhas e dentes à tábua 

carcomida da Tradição Oral, agora identificada no seu Magistério 

Eclesiástico. Diz que Jesus confiou aos apóstolos muitas de Suas 

doutrinas oralmente apenas e que por eles não foram consignadas nas 

Escrituras. Os apóstolos tiveram sucessores aos quais entregaram, 

também oralmente, aquelas doutrinas. Esta transmissão prosseguiu 

através dos séculos, formando uma corrente ininterrupta nos bispos 

católicos romanos. Os bispos atuais são sucessores dos apóstolos e sob 

a autoridade do papa formam a hierarquia eclesiástica, continuadora do 

colégio apostólico, com o ofício do Magistério Eclesiástico, e dotada, por 

isso, do carisma da verdade. Pretendendo então dar lastro bíblico à sua 

petulante proposição, invoca 2ª Timóteo 2.2: “E o que de minha parte 

ouviste através de muitas testemunhas, isso mesmo transmite a 

homens fiéis e também idôneos para instruir a outros”. 

Sem atender ao contexto, como é o seu hábito, o catolicismo alega 

que Paulo, tendo em Timóteo, como bispo, o seu sucessor, confiou-lhe 

doutrina oralmente – uma verdadeira cabala! – atribuindo-lhe também o 

mister de transmitir esse depósito ao seu sucessor. 



Há certos livros da Bíblia que, pelo seu tamanho diminuto, causam 

pasmo aos incrédulos, que os julgam sem valor e dispensável a sua 

presença. Dentre eles nos vem à lembrança a Segunda e a Terceira 

Cartas do apóstolo João. 

João, que vira “as almas daqueles que tinham sido mortos por 

causa da palavra de Deus” (Apocalipse 6.9; 20.4), vem com essas suas 

duas cartas prestar um imenso serviço à pureza e genuinidade da 

Revelação Divina encerrada exclusivamente nas Escrituras. Arrasa, por 

meio delas, as pretensões cabalísticas da enfatuada hierarquia 

romanista. Principia assim a sua Segunda Carta: “O presbítero à 

senhora eleita e aos seus filhos a quem eu amo na verdade...” (v. 1). 

E faz, nos versos subsequentes, uma apologia do amor fraterno 

semelhante à de sua Primeira Epístola. E, no verso 12, diz: “Ainda 

tinha muitas cousas que vos escrever; não quis fazê-lo com papel e 

tinta, pois espero ir ter convosco, e conversaremos de viva voz, 

para que a nossa alegria seja completa” (vv. 13-14). 

João não conferiu nenhuma cabala a pretenso sucessor episcopal 

algum. A destinatária da sua Segunda Epístola foi uma senhora e as 

mulheres não têm vez na hierarquia católica. E da Terceira, Gaio, que 

não ocupava cargo nenhum no ministério, mas era um simples cristão 

de Corinto, batizado por Paulo e reconhecido por sua magnânima 

hospitalidade aos irmãos na fé (Atos 19.29; Romanos 16.23; 1ª 

Coríntios 1.14). 

Graças ao Senhor eterno da verdade por nos haver legado esses 

dois documentos nas Escrituras porque destroem, em seus alicerces, as 

pretensões orgulhosas dos soberbos hierarcas romanistas! 

Ao próprio João, depois de lhe haver revelado tantas belezas do 

céu, ordena Jesus: “Escreve, porque estas palavras são fiéis e 

verdadeiras” (Apocalipse 21.15). 

Devem ser escritas porque fiéis e verdadeiras as Suas palavras... 

O apóstolo Pedro que, em seus discursos, se reportou sempre às 

Escrituras e jamais a qualquer tradição oral, também escreveu cartas. 

Na Segunda, exorta os crentes para que se alertem contra os falsos 

doutores que, com palavras fingidas, intentam pervertê-los (2ª Pedro 

2.1-3). Escreve-lhes a fim de que permaneçam firmes: “Amados, esta é, 

agora, a segunda epístola que vos escrevo; em ambas, procuro 

despertar com lembranças a vossa mente esclarecida, para que vos 

recordeis das palavras que, anteriormente, foram ditas pelos santos 

profetas, bem como do mandamento do Senhor e Salvador, 

ensinado pelos vossos apóstolos” (2ª Pedro 3.1-2). Se, de fato, a 

Tradição Oral se constituísse em veículo da Revelação Divina, Pedro 

teria perdido excepcional oportunidade de se referir a ela. Escreve para 

consignar as doutrinas e os mandamentos celestiais! 



Nessa mesma carta, o apóstolo Pedro recrimina os ignorantes e 

instáveis que torcem e deturpam o sentido das Escrituras (2ª Pedro 

3.16), como, por exemplo, fazem os teólogos católicos. 

Ainda é Pedro que nos dá a regra áurea para a interpretação 

correta ou exegese perfeita das Escrituras, em que se deve atender ao 

conteúdo e à unidade de todo o conjunto das mesmas, com as seguintes 

palavras: “Sabendo, primeiramente, isto: Que nenhuma profecia da 

Escritura provém de particular elucidação” (2ª Pedro 1.20). Aliás, 

sem o auxílio do Espírito Santo, Aquele que inspirou as Escrituras, 

ninguém pode interpretá-las. O homem natural não poderá jamais 

compreender as coisas do Espírito de Deus (1ª Coríntios 2.14). 

No cenário do Novo Testamento, outrossim, providencialmente, 

surge a figura inconteste de Paulo, cuja presença é uma contradição 

viva, eloqüente, definitiva a todas as pretensões do catolicismo romano. 

É um pesadelo para a sua suposta sucessão apostólica e magistério 

cabalístico. 

Ele é o Apóstolo por excelência. É o Apóstolo por antonomásia. E 

não pertenceu ao grupo dos Doze e muito menos recebeu o seu 

ministério por transmissão de qualquer um deles. Nenhum dos Doze 

correu a lhe impor as mãos! Nenhum foi sagrá-lo! 

A forte consciência do seu apostolado está na existência da sua 

vocação. A experiência da sua conversão dá-lhe persuasão viva da 

missão de apóstolo que lhe foi determinada no próprio instante do seu 

encontro com Jesus no caminho de Damasco. Esta sua convicção, aliás, 

dá-lhe expressões desabridas nas discussões com aqueles que 

pretendiam considerá-lo um apóstolo de segunda categoria exatamente 

por não haver participado do grupo dos discípulos de Jesus enquanto 

viveu nesta terra e muito menos do círculo dos Doze. 

Sai, por isso, a campo e, valente, escreveu aos gálatas: “Paulo, 

apóstolo, não da parte de homens, nem por intermédio de homem 

algum, mas por Jesus Cristo e por Deus Pai, que O ressuscitou 

dentre os mortos” (1.1), “faço-vos, porém, saber, irmãos, que o 

evangelho por mim anunciado não é segundo o homem, porque eu 

não o recebi, nem o aprendi de homem algum, mas mediante 

revelação de Jesus Cristo” (1.11-12), “não consultei carne e sangue, 

nem subi a Jerusalém para os que já eram apóstolos antes de mim” 

(1.16-17). E Paulo ensinava o que havia recebido do Senhor (1ª 

Coríntios 11.23; 15.1, 3). 

Sem haver dependido de qualquer transmissão cabalística de 

outrem ou de imposição sacramental das mãos de nenhum dos Doze, 

contudo, Paulo jamais se cansou de reportar-se às Escrituras Vetero-

Testamentárias, como, por exemplo, em seu discurso em Antioquia da 

Pisídia (Atos 13.16-41) e na sua defesa no tribunal de Félix, quando diz: 



“Eu sirvo ao Deus de nossos pais, acreditando em todas as cousas 

que estejam de acordo com a lei e nos escritos dos profetas” (Atos 

24.14). 

Em suas cartas são fartíssimas as referências às Escrituras 

Antigas. Em Romanos, depois de proclamar ser o Evangelho “o poder 

de Deus para a salvação de todo aquele que crê” (1.16), enfatiza que 

nele se revela a justiça de Deus, de fé em fé, como está escrito: “O justo 

viverá por fé” (Habacuque 2.4). Reportando-se a 2º Samuel 12.14, 

Isaías 52.5 e Êxodo 36.20, diz: “Como está escrito, o nome de Deus é 

blasfemado entre os gentios por vossa causa [dos judeus]” (Romanos 

2.24). Para fazer a apologia da fé como instrumento de salvação, em 

Romanos 4, traz à memória dos leitores a figura de Abraão. 

Para expor a inefável doutrina da salvação pela fé, Paulo, em 

Romanos, argumenta esplendidamente com as Escrituras. Aliás, todos 

os documentos paulinos estão pontilhados de alusões ao Velho 

Testamento. “Pois tudo quanto, outrora, foi escrito para o nosso 

ensino foi escrito, a fim de que, pela paciência e pela consolação 

das Escrituras, tenhamos esperança” (Romanos 15.4); “sabes as 

Sagradas Letras que podem tornar-te sábio para a salvação pela fé 

em Cristo Jesus. Toda a Escritura é inspirada por Deus” (2ª Timóteo 

3.15-16). 

Paulo tinha, outrossim, consciência de ser órgão da Revelação 

Divina. Aos cristãos tessalonicenses escreveu então: “Porque estais 

inteirados de quantas instruções vos demos da parte do Senhor 

Jesus” (1ª Tessalonicenses 4.2); “dessarte, quem rejeita estas cousas 

não rejeita o homem e sim a Deus, que também vos dá o Seu 

Espírito Santo” (1ª Tessalonicenses 4.8). Aos gálatas, incisivo, declara: 

“Faço-vos, porém, saber, irmãos, que o evangelho por mim 

anunciado não é segundo o homem, porque eu não o recebi, nem o 

aprendi de homem algum, mas mediante revelação de Jesus Cristo” 

(Gálatas 1.11-12). Aos coríntios, enérgico, adverte: “Se alguém se 

considera profeta ou espiritual, reconheça ser mandamento do 

Senhor o que vos escrevo” (1ª Coríntios 14.37); “Deus no-lo revelou 

pelo Espírito” (1ª Coríntios 2.10). 

Cônscio deste seu múnus, o Apóstolo empreendeu escrever sem 

esmorecimentos. “A mim, não me desgosta, e é segurança para vós 

outros que eu escreva” (Filipenses 3.1). A mesma segurança que 

objetivavam Lucas e João, Paulo igualmente almejava! 

No exercício de sua missão produziu um repositório magnífico de 

informes preciosos em abono decisivo da tese: A ESCRITURA 

SOMENTE E NADA ALÉM DELA, afora sua própria vocação ser um 

argumento vivo contra o embuste da sucessão apostólica preconizada 

pela dogmática romana. 



Lucas escreveu os seus livros a fim de que produzissem certeza das 

cousas já conhecidas. João exarou em seu evangelho os sinais de Jesus 

Cristo para que, por seu conhecimento, viéssemos a aceitá-lO como 

Salvador; escreveu sua Primeira Carta consignando o que viu e ouviu; e 

o Apocalipse no cumprimento de ordens expressas de Cristo. Aos 

cristãos romanos, apesar de possuídos de bondade, “cheios de todo o 

conhecimento” (Romanos 15.14), Paulo escreve-lhes em parte mais 

ousadamente, para  lhes trazer à memória e cumprir ele o ministério 

entre os gentios (Romanos 15.15-16). Cheios de todo o conhecimento e 

aptos para se admoestarem mutuamente, não lhes bastava a tradição 

oral. Bastaria a nós outros, de tempos tão remotos? 

No círculo dos cooperadores do ministério de Paulo, destaca-se 

Timóteo, a quem o Apóstolo chama de “meu filho amado e fiel no 

Senhor” (1ª Coríntios 4.17) e “verdadeiro filho na fé” (1ª Timóteo 1.2), 

que o acompanhou em suas viagens pela Galácia, Trôade, Filipos, 

Tessalônica e Bereia. 

Ao citar Bereia, lembramo-nos de seus nobres habitantes que 

“receberam a palavra com toda a avidez, examinando as Escrituras 

todos os dias para ver se as cousas eram, de fato, assim” (Atos 

17.11). 

Afora a sua preciosa companhia, a cooperação de Timóteo no 

ministério de Paulo foi mais profunda e mais delicada. 

Durante o ministério de ambos em Éfeso, Paulo o enviou a Corinto 

(1ª Coríntios 4.7), cuja igreja enfrentava sérias dificuldades. Timóteo 

fora da parte de Paulo com a incumbência de lembrar aos crentes os 

seus caminhos em Cristo Jesus (1ª Coríntios 4.17). Bastaria 

evidentemente esta exortação verbal por meio de Timóteo se à tradição 

oral Paulo atribuísse confiança permanente. E, por isso, escreveu-lhes 

depois as duas cartas, em que lhes dizia: “Não vos escrevo estas 

cousas para vos envergonhar; pelo contrário, para vos admoestar 

como a filhos amados” (1ª Coríntios 4.14). E insiste: “Já em carta vos 

escrevi” (1ª Coríntios 5.9). E mais: “Mas, agora, vos escrevo que não 

vos associeis com alguém que, dizendo-se irmão, for impuro” (1ª 

Coríntios 5.11); “reconheça ser mandamento do Senhor o que vos 

escrevo” (1ª Coríntios 14.37). 

Apesar da visita de Timóteo, além desta primeira carta, envia aos 

cristãos de Corinto uma segunda epístola. E nela faz a seguinte 

observação precisamente por não confiar na tradição oral, mas somente 

nas Escrituras: “Porque nenhuma outra cousa vos escrevemos, além 

das que ledes e bem compreendeis” (2ª Coríntios 1.13); “e isto 

escrevi para que, quando for, não tenha tristeza da parte daqueles 

que deveriam alegrar-me... porque, no meio de muitos sofrimentos 

e angústias de coração, vos escrevi” (2ª Coríntios 2.3-4); “e foi por 



isso também que vos escrevi, para ter prova de que, em tudo, sois 

obedientes” (2ª Coríntios 2.9). 

Sim! O acatamento às Escrituras é a prova de fidelidade ao Senhor 

e o único processo de unidade da fé. 

Paulo saiu heroicamente a campo na luta pela integridade do 

Evangelho e recomendava aos colossenses: “Cuidado que ninguém vos 

venha a enredar com sua filosofia e vãs sutilezas, conforme a 

tradição dos homens, conforme os rudimentos do mundo e não 

segundo Cristo” (Colossenses 2.8). Essas recomendações são sempre 

atuais! 

E advertia os tessalonicenses: “Caso alguém não preste 

obediência à nossa palavra dada por epístola, notai-o; nem vos 

associeis com ele” (2ª Tessalonicenses 3.14). 

A Timóteo, que permanecera em Éfeso, encarecia que não se 

ensinassem outras doutrinas porque, alheias às Escrituras, são do 

demônio (1ª Timóteo 1.3; 4.1). 

Os cristãos primitivos não compreendiam outro Evangelho e outra 

doutrina senão os exarados nas Escrituras, inclusive as Neo-

Testamentárias. 

Chegados, todavia, são os tempos em que muitos ecumeníacos não 

suportarão a sã doutrina, “pelo contrário, cercar-se-ão de mestres 

segundo as suas próprias cobiças, como que sentindo coceira nos 

ouvidos; e se recusarão a dar ouvidos à verdade, entregando-se às 

fábulas” (2ª Timóteo 4.3-4). 

Nesta hora, em que muitos sentem coceira nos ouvidos, aceitemos 

o incitamento de Paulo no sentido de que se pregue a Palavra, a tempo e 

fora dele, com insistência, com destemor e com vibração (2ª Timóteo 

4.2). 

 

.oOo. 
 

 
 

EPÍLOGO 
 

Scriptura sola! Somente a Escritura! 

A Bíblia toda e somente a Bíblia é a Revelação de Deus! 

Em matéria religiosa, a Sagrada Escritura basta. É de seu próprio 

teor ser suficiente. 

“Nada acrescentareis à palavra que vos mando, nem 

diminuireis dela, para que guardeis os mandamentos do Senhor, 

vosso Deus, que eu vos mando” (Deuteronômio 4.2). “Nada lhe 



acrescentarás, nem diminuirás” (Deuteronômio 12.32), exortava 

Moisés. 

Todo este estudo agora encerrado nos leva a esta irretorquível 

conclusão: unicamente a Bíblia é e contém a Palavra de Deus e Sua 

Revelação total para esta Dispensação. 

E, como remate desta nossa jornada, tragamos a presença de 

Judas 3: “Amados, quando empregava toda a diligência em 

escrever-vos acerca da nossa comum salvação, foi que me senti 

obrigado a corresponder-me convosco, exortando-vos a batalhardes, 

diligentemente, pela fé que uma vez por todas foi entregue ao 

santos”. 

Certos indivíduos, homens ímpios, que se introduziram com 

dissimulação para corromper a pureza da doutrina, moveram o servo de 

Deus a fazer esta admoestação incisiva. 

Judas exorta a que batalhemos diligentemente. Epagonizomai. O 

verbo empregado no original quer dizer “batalhar, lutar com denodo, 

com intrepidez, com intransigência”. 

Em prol de quê este batalhar? “Pela fé que uma vez por todas foi 

entregue aos santos”! 

Pelo corpo, pelo conjunto doutrinal que “uma vez por todas”, uma 

vez para sempre, definitivamente, “foi entregue aos santos”. A 

Revelação Divina, o conjunto doutrinário contido na Bíblia, não está 

sujeito a acréscimos ou a  cortes. Não se submete a evoluções. 

O apax, como neste passo escriturístico, está no original, acha-se 

também em Hebreus 10.2: “tendo sido purificados uma vez por 

todas”, em 1ª Pedro 3.18: “Cristo morreu uma única vez”, (uma vez 

por todas). 

E Jerônimo, o responsável pela versão latina chamada a Vulgata, 

traduziu muito bem ao aplicar aqui o vocábulo semel, que significa 

exatamente “de uma vez por todas, de uma vez para sempre”. Assim o 

empregou, por exemplo, Virgílio (Em. XI, 418) e Horácio (Carm. Saec., 

26): “quod semel dictum est” (o que foi dito de uma vez por todas). 

Os crentes precisam terçar as armas da fidelidade e da 

intransigência neste pleito em defesa da Bíblia, o depósito inviolável da 

Revelação Divina. 

*** 

“Eu [Jesus], a todo aquele que ouve as palavras da profecia 

deste livro, testifico: Se alguém lhes fizer qualquer acréscimo, Deus 

lhe acrescentará os flagelos escritos neste livro; e, se alguém tirar 

qualquer cousa das palavras do livro desta profecia, Deus tirará a 

sua parte da árvore da vida, da cidade santa e das cousas que se 

acham escritas neste livro” (Apocalipse 22.18-19). 

Por que será que, com esta advertência, Deus encerra a Bíblia? 



A conclusão é patentíssima!!! Scriptura sola! Nada além da Bíblia! 

*** 

graça do Senhor Jesus, o Verbo, a Palavra Eterna de Deus feita 

carne para a nossa salvação, seja com todos os participantes da 

gloriosa e épica batalha em defesa da Bíblia. Amém!!! 

 

.oOo. 
 

 
 
 

 
 

 
 

       

 
 

 
 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 
 

 
 

 



 

 
 

 
 

 

 

 

 


